श्रीमदखण्डभूमण्डलाचार्यवर्यश्रीकृष्णवदनविरहवैश्वानरावतार-

# श्रीश्रीमद्वल्लभाचार्यप्रादुर्भाविता

श्रीमचतुर्थप्रस्थानश्रीमद्भागवतशास्त्रदशमस्कन्ध-

सुबोधिनी

श्रीमदखण्डभूमण्डलाचार्यवर्यश्रीकृष्णवदनविरहवैश्वानरावतार-

# श्रीश्रीमद्दलभाचार्यप्रादुर्भावितायां

श्रीमच्चतुर्थप्रस्थानश्रीमद्भागवतशास्त्रदशमस्कन्ध-



प्रथमजन्मप्रकरणाध्यायचतुष्टयी

श्रीटिप्पण्यादिसकलसामग्रीसमेता

### ।। श्रीकृष्णाय नमः ॥ ॥ श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः ॥

### प्रकाशकीय

श्रीमन्महाप्रभुके परमानुग्रहका ही केवल यह फल है कि षोडशग्रन्थ षड्ग्रन्थ प्रकरणत्रयोपेत-तत्त्वार्थदीपनिबन्ध तथा रिश्मप्रकाशटीकोपेत अणुभाष्य के पुनः- प्रकाशनके बाद अब हम श्रीमद्भागवतदशमस्कन्धान्तर्गत जन्मप्रकरणके चारों अध्यायोंकी सुबोधिनी पुनःप्रकाशित करने जा रहे हैं.

इधर समादरणीय श्रीकृष्णशंकर शास्त्रीजीने भी अपने सर्वटीकोपेत श्रीमद्भागवतके सद्यःप्रकाशित खण्डमें इस अंशका पुनःप्रकाशन करवा ही दिया है, फिरभी उस बृहत्काय ग्रन्थरत्नका दैनंदिन अनुशीलनार्थ उपयोग सुकर नहीं है. वैसे मूलमात्र-तो इधर हिन्दी-गुजराती अनुवादके साथ भी प्रकाशित हो गया है, फिर भी सर्वटीकोपेत सुबोधिनीके लघुकाय संस्करणको प्रकाशित करनेका हमारा चिरकालीन मनोरथ अब पूर्ण होने जा रहा है. स्वाभाविक है कि हृद्गत उल्हास तथा कृतकृत्यता के मनोभावोंको व्यक्त करनेनं सक्षम शब्द हमें मिल नहीं रहे हैं.

श्रीमग्नलाल गणपतराम शास्त्रीजीद्वारा वि. सं. १९८३ तथा १९८५ में टीप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्योपेत जन्मप्रकरण-सुबोधिनी दो भागोंमें प्रकाशित हुई थी. इसी तरह वि. सं. १९९४ में श्रीधीरजलाल व्रजदास सांकिलया तथा श्रीमंगलराय मोहनलाल ने श्रीयोगीगोपेश्वरजीविरिवत शास्त्र-रीत्या-बुभुत्सुबोधिका संशोधित-संपादित करके प्रकाशित करवाई थी. पू. पा. गोस्वामी श्रीव्रजरत्नलालजी महाराजश्रीके यहां श्रीमत्प्रभुचरणके निजहस्ताक्षरोमें लिखित सुबोधिनीटिप्पणीकी पाण्डुलिपि विराजमान है, इसका अनुमान श्रीतेलीवालाको श्रीप्रभुचरणकी कृपासे सहसा हो गया और सुबोधिनी-टिप्पणीके अनुशीलनप्रेमी सभी लोगोपर महती अनुकम्पा करके पू. पा. श्रीव्रजरत्नलालजी महाराजश्रीने भी शुद्धपाठनिर्धारणार्थ श्रीतेलीवालाको दर्शन पाठसंशोधनकी अनुमित प्रदान की थी. फलरूपेण शुद्धिपत्रोपेत टिप्पणीका प्रथम संस्करण वि. सं. १९७७ में प्रकाशित हुआ था. बादमें तदनुसारी संशोधित द्वितीय संस्करण भी वि. सं. २००७ में प्रकाशित हुआ था.

#### प्रकाशक :

श्रीवल्लभविद्यापीठ-श्रीविञ्डलेशप्रभुचरणाश्रम ट्रस्ट वैभव को-ऑपरेटिव्ह सोसायटी पुना बेंगलोर रोड, कोल्हापूर महाराष्ट्र

प्रथम संस्करणः वि. सं. १९८३-८५ द्वितीय संस्करणः वि. सं. २०४६

श्रीवल्लभाब्द: ५१२

मुद्रक :

प्र० पु० भागवत मौज प्रिंटिंग ब्यूरो खटाववाडी, गिरगाव मुंबई ४०० ००४ श्रीमग्नलाल शास्त्रीजीवाले सर्वटीकोपेत संस्करणका प्रकाशन यद्यपि टिप्पणीके प्रथम संस्करणके प्रकाशनके बादही हुआ था. फिरभी किन्हीं कारणोंवश उस संस्करणमें टिप्पणीकी पाण्डुलिपिके आधारपर संशोधित पाठ समाविष्ट हो नहीं पाया. अतः टिप्पणीके द्वितीय संस्करणमें से संबद्ध अंशोको भी यहां परिशिष्टके रूपमें समाविष्ट कर दिया गया है.

इस तरह प्रस्तुत संस्करण उक्त ग्रन्थचतुष्टयीका ही ओफसेट प्रोसेसद्वारा एककाय तथा पुनर्मृद्रित रूप है. संशोधन-संपादन-प्रकाशनके परिश्रमका जो भी श्रेय है वह तो इन्ही उल्लिखित महानुभावोंको जाता है परन्तु उनके परिश्रमके फलभागी होनेका सौभाग्य तो श्रीवल्लभ विद्यापीठ-श्रीविङ्वलेशप्रभुचरणाश्रम-त्यासको भी मिला ही है इसमें संशय नहीं. इस पुनः प्रकाशनके अवसरपर अतएव हम उन सभी महानुभावोंके प्रति अपनी हार्दिक कृतज्ञता प्रकट करते हैं. साथ ही साथ प्रस्तुत संस्करणके पुनःप्रकाशनमें रुचिपूर्वक परिश्रम लेनेवाले मौज प्रेसके श्रीमाधव भागवतके प्रति भी हम अपना आभार प्रदर्शन करते हैं.

गो. श्याम

श्रीप्रभुचरण प्राकटचोत्सव वि. सं. २०४६

# अनुक्रमणिका

| विषय                                     | पृष्ठ           |
|------------------------------------------|-----------------|
| जन्मप्रकरणसुबोधिनी                       | 9-2४०           |
| प्रथमाध्याय                              | 9-20            |
| द्वितीयाध्याय                            | ८१-१३०          |
| तृतीयाध्याय                              | १३१-२१६         |
| चतुर्थाध्याय                             | २१७-२४०         |
| शास्त्ररीत्याबुभुत्सुबोधिका              | <b>२४१-५</b> ११ |
| शास्त्ररीत्याबुभुत्सुबोधिका परिशिष्ट     | ५१२-५१८         |
| शास्त्ररीत्याबुभुत्सुबोधिका प्रस्तावनादि | ५९९-५२६         |
| श्रीमती टीप्पणी                          | ५२७-५५४         |

### ॥ विज्ञापनम्" ॥

यथा तामसप्रमाणप्रकरणस्य तथैवास्याद्यस्य जन्मप्रकरणस्यापि श्रीमत्सुबोधिनीहस्ताक्षराणिहैव श्रीमन्मग्नलालगोस्वामिनां श्रीत्रिभङ्गी-लितमिन्दरे श्रीमञ्जूषायां विराजन्त एव परं स श्रीमान् गोस्वाम्यधुना सौराष्ट्रेषु विराजतीत्यतः शोधनं न जातमतः सम्पूर्णमिपशुद्धिपत्रं मुद्यमाणतामसप्रमेयसाधनप्रकरणसुबोधिनीग्रन्थ एव प्रकटं भविष्यतीतिश्रीः।

बम्बै २, तिसरा भोइवाडा, ६८. श्रीमदाचार्यप्राकटचमहामहोत्सवः। म. ग. शास्त्री.

\* आद्यसंपादकीयम्

#### ॥ आवृज्ञीवृज्ञीः ॥ पत्राणि. ॥ श्रीसुबोधिन्यादर्शाः॥ क, ख. गोकुलस्थश्रीमद्रोस्वामिरामकृश्यात्मजगोपालकालागामस्मत्यितचरणाश्रमाणाम् । 9-89,9-932 काशीस्यश्रीमद्रोस्वामिगोपालात्मजगिरिधरेर्माध्यविवरणकीरः स्वग्रहचरणश्रीमद्रोस्यामि-द्वारकानाथात्मजरायकुरुणेस्यः समर्पितः । 9-936 धुदामपुरीस्यश्रीमहोस्वामिवल्लभात्मजजीवनेशानाम् । 3-939 ज. जे. काम्यवनस्यश्रीमद्रोस्वामियेवकीनन्दनात्मजवह्नम्कालस्य म. १., म. २-५. 9-30,83-983 सं. १९११ वे. शु. ११ भीमे लिखितः। ट. स, त्र. सुरतिस्थत्रीमद्गोस्वामिममलालात्मजमजरत्नस्य । 9-939 9-902,9-04 भ्यामिनामरहितः । अ. ३-४ ! ¥1-03 थ, दे, दे, श्रीमद्रोस्नामिद्रारकानाथात्मजमुरलीधराणां पण्ड्याकृपारामात्मजनिर्भयरामेस्यः प्राप्ताः । १-२८,१-२२,१-३० ड. तेलीवालातो लम्बो नद्युरबाहीलक्ष्मीपुस्तकालयस्यः । १-४१ 9-89 महाम्बास्यश्रीमहोस्वामिचीमनठाठात्मज्ञघनश्यामानाम् । 9-934 गोविन्दप्रसादकृष्णप्रसादयोःश्रीमद्रौस्वामित्रजेश्वरेस्योः निवेदितःश्रीमुरलीधरात्मजमधुरानाधानाम् । सं. १८११ मापा. इ. ७ सीम्ये लिखितः । 9-69 कोटास्यश्रीमद्वहन्मधुरेशप्रभुमन्दिरस्यः । 9-63 🛡, छ, च, वृन्द्विन महाम्बायां काश्यां च मुद्रिताः । महाम्यापहरूमन्दिरस्थश्रीमहोस्वामियोक्कनाथस्य मुद्रणार्थमेव केखितः। 9-80 ॥ श्रीटिप्पप्यादर्शाः ॥ भात्रेयगोपीनायात्मजदेवकीनन्दनेन स्वग्रुक्गोपाठलाकेम्यः समर्पितः । 9~39 धुरतिस्थश्रीमद्गोस्वामित्रजरत्नस्य । 9-86 महाम्त्रास्यश्रीमद्वोस्वामिगोकुलनाथस्य । 3-36 श्रीजीवनेशानाम् । श्रीमद्रोस्त्रामिजगन्नायात्मजश्रीवजाभरणदीक्षितानां श्रीकल्याणरायेम्यः प्राप्तः । 9-80 क, इ. च. तेलीवालोपाख्येन मया रत्नगोपालभट्टेन च सुदिताः । ॥ प्रकाशावशीः ॥ स्वामिनामरहितः । ह, च, छ. भा. मा. गहुलालानाम् । ₹<del>₹</del>-\$५,-9-₹₹,9-५० कोटास्थश्रीमधुरेशप्रभुमन्दिरस्यः । महाम्यानृहन्मन्दिरस्यः । 9-96,9-23,9-36,9-6 कोटास्थश्रीवृहन्मशुरेशमन्दिरस्यः । श्रीमद्वैष्णवपरिषत्सङ्गद्दस्यः । महाम्यायो काश्यों च सुद्रितौ । ॥ लेखादर्शाः ॥ श्रीजीवनेशानाम् । श्रीमद्रोस्वामिचीमनलालात्मजवनश्यामानाम् । 9-83 नव्यः श्रीवजरत्नस्य । प्रथमाध्यायमात्रम् । अत्र समाप्ता 'वितिश्रीविद्वतेशात्मज्ञश्रीवत्रभविरचित' इति । 9-47 श्रीमुरलीघरात्मजश्रीमधुरानायानाम् । 9-90 श्रीबृहन्मधुरेशप्रभुमन्दिरस्यः । 9-938 महास्वायां भुद्रितः । 9--६५ ॥ योजनादर्शाः ॥ महाम्याबृहत्मन्दिरस्यः । 9-44 श्रीजीवनेशानाम्। 9-47,9-22 स्वामिनामरहितः। 9-96 भात्रेयगोपीनाथात्मजदेवकीनन्दनस्य । 9-28 महाम्बायां मुद्रितः । ॥ कारिकार्थादशीं ॥ **६-ग.** श्रीजीवनेशानाम् 9-84.9-40

श्रीनवनीतिषयो जयति । श्रीभागवतपीयूपसमुद्रमथनक्षमाय नंमः ।

श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिभिर्विभूषिता

गुर्जरानुवाद्युता च

श्रीभागवतप्रतिपदमणिवरभावांशुभूषितमूर्तिश्रीमद्रष्ठभाचार्यचरणविरचिता

# श्रीमद्भागवतदशमस्कन्धसुबोधिनी ।

( अन्मप्रकरणम् ) श्रीसुवोधिनीकारिकाः । नमामि हृदये शेषे लीलाक्षीराव्यिशायिनम् ॥

श्रीगोपीजनवस्रभाय नमः।

(१)श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

नमः श्रीकृष्णपादान्जतलकुङ्कमपङ्गयोः । रुचे यदरुणं शश्वन्मामकं हृदयाम्बुजम् ॥ १ ॥

श्रीनिःसाधनजनोद्धारकाय नमः ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः। नमामि श्रीमदाचार्यचरणान्जरजांस्यहम् । लाभाभिलाषमात्रेण येषां कृष्णः प्रियो मवेत् ॥ १ ॥ अग्नेस्तन्जं नतु जन्तुहेतोराविष्कृतस्वं सततं प्रणम्य । दृष्ट्वा तदाज्ञां च विचारयेऽहं सुबोधिनीस्थानगमान्पदार्थान् ॥ २ ॥

श्रीगोवर्धनधारिणे नमः ।

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

यरक्रपादृष्टिपातेन भावार्थो हृदि भासते । तानहं श्रीमदाचार्यात्रमामि करुणाकरान् ॥ १ ॥ नुमः श्रयितगोपीशलीलाब्धिहृदयान्त्रभून् । ततः श्रीकृष्णपादान्जतलस्यक्तमानसान् ॥ २ ॥

श्रीयशोदोत्सङ्गलालितायः नम<u>ः ।</u>

(४) श्रीमद्रीक्षितलाञ्जभ्रहयोजिता श्रीसबोधिनीयोजना । श्रीगोवर्द्धनघारिणं ग्रुभकरं शङ्कारमूर्तिं भजे, वन्दे नन्दपुराणपुण्यफलितं श्रीबालकृष्णं प्रभुम् । श्रीमद्रलभिवङ्केश्वरविभू ध्यायामि सद्दन्दितौ, कुर्वे तत्कृपया निरोधविवृतौ सन्देहविध्वंसनम् ॥१॥

श्रीरासरसिकाय नमः।

(५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीद्धवोधिनीकारिकाव्याख्या। श्रीकृष्णास्यवचो वन्दे दुर्बोधं विद्वपामि । तद्धाख्यातृवचो वन्दे तत्सुवोधत्वसाधनम् ॥ १ ॥ सुनोधिन्याः समुद्धृत्य प्रायः सकलकारिकाः । तत्र पूर्वं निरोधस्या विवृणोमि समासतः ॥ २ ॥

#### (१) श्रीप्रसुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

पितृपदसरसिजनिततिविनिहतविश्वाशुभैनिरोधस्य । विवृतौ संशयवंशच्छेदः श्रीविद्वतैः क्रियते॥२॥
दशमस्कन्धविवरणं चिकीर्षवोऽत्र स्कन्धार्थरूपोऽपि भगवानेवेति ज्ञापनाय तद्रमं तं नमस्यन्ति
नमामीति । 'निरोधोस्यानुशयनमात्मनः सह शक्तिभि'रितिवान्यात् तद्रमं तं विवृण्वन्तो, स्या
नारायणो दास्योपयोगिशस्यादिसर्वार्थरूपत्वेन प्रभोः शेषभावं प्राप्तत्वेन तत्त्वेनैव प्रसिद्धे वेदात्मकत्वेन
प्रमाणरूपे शेषे छक्ष्म्या सेन्यमानः क्षीरान्धौ श्रेते, तथा सर्वात्मभावेन दासत्वं प्राप्तत्वेन
शेषरूपेऽस्मदृदये पृष्टिरसप्रेप्सुपेयोऽस्यन्तागाधो यो लीलाक्षीरान्धिस्तत्र शयानत्वेनान्यत्र गतिरिहतो,
यस्तं नमामीस्यर्थः । छक्ष्मीसहस्रैस्तल्लीलाभिश्र सेन्यमानं चतुःषष्टिकलानिर्धि तद्रसपोषणेऽति-

#### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

तत्र पूर्वं टिप्पण्याम् । तत्र प्रथमश्लोके नम इसादि । श्रीश्च कृष्णश्च श्रीकृष्णौ तयोः पादा-ध्यतलकुङ्कुमसंगिन्धनौ यौ पङ्कौ तयो रूचे नमः । अत्रोभयोः परस्परसंग्नेधन सात्त्विकभावात् कुङ्क-मसार्द्वतां गतत्वेन पङ्कभावः । वैलक्षण्यवोधनार्थं द्विचननम् । हृद्वपाठरूण्यजनकतायां विशेषाभावात् रूच इस्तेकवचनञ्च वोध्यम् ॥ १ ॥ पितृपदेस्यित्रमश्लोके कान्तिच्छन्दः । यस्यामार्यायामक्षरेषु षोडश्च गुरूणि पञ्चविंशतिलघूनि एवमेकचत्वारिंशदक्षरा कान्तिरिति पिङ्कलप्रदीपे तल्लक्षणात् । विनिहत-विश्वाशुक्तिरिति । विशेषेण निहतं विश्वेषां स्त्रीयानामश्चमं यैरिस्पर्थः । नमामीत्यस्यामासे स्कन्धा-धरूपोपि भगवानेचेति । अपिशन्दात्तर्कर्तृत्वमि संग्रह्यते । तद्भूपं तिमिति । स्कन्धार्थकर्तृ-त्वे सित स्कन्धार्थरूपम् । अत्रेदं विचार्यते । मूलस्थिनरोधलक्षणगतमनुशयनपदं भावन्युरपत्त्या द्विती-

### ( ३ ) श्रीमद्रह्मममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

दशमस्कन्धे नमामीत्यत्र । लीलायामसमञ्जूदये प्रकटायां शायिनं तदनुरूपतया तत्परतया श्वितम् । मैव लीलाऽस्मामिभीन्यते तामेव कुर्वन्नसमञ्जूदये प्रकटो भवति । "यद्यद्धिया त उस्गाय विमावयम्ति तत्तद्भगुः प्रणयसे सदनुत्रहाये"तिवाक्यादितिभावः । अत्र शयनपदार्थः स्थितिरिति टिप्प-

### ( ५-)-भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या ।

टिप्पणीलेखमाश्रित्य प्रकाशं पौरुषोत्तमम् । गोखाभिवहभीयं च किश्चिद्वक्तुं समुत्सहै ॥ ३ ॥

श्रीमदाचार्यवर्या दशमस्कन्धविवरणं चिकीर्षवोऽत्र स्कन्धार्थक्ष्पोऽपि भगवानेवेति ज्ञापनाय स्कन्धार्थक्षं भगवन्तं नमस्यन्ति नमामीति । सर्वात्मभावेन दासत्वं प्राप्तत्वेन श्रेषक्षेऽसमद्भद्दे यो छीलाक्षीराव्धिक्षत्र शायिनं, लक्ष्मीसहस्रक्षेत्रत्तल्लीलाभिश्र सेव्यमानं, कलानिर्धि पूर्ण पुरुषोत्तमं नमामि । अत्र लक्ष्मीसहस्राणि च लीलाश्र तामिलेक्ष्मीसहस्रलीलाभिरितिद्वन्द्वसमासः । लक्ष्मीसहस्राणां छीला इति तत्पुरुषाश्रयणे तु लीलाक्षीराव्धिशायिनमित्रत्रोत्तःलीलापदेन प्रभुलीलामध्यपातिनायिकामामि प्राप्तत्वात्पुनस्तदुक्तिरत्वपत्रा स्थादिति व्याख्यातं टिप्पण्याम् । तथा च लीलाक्षीराव्धिशायिनमित्रत्र लीलापदेन सामान्यतो लीला विवक्षिता । लक्ष्मीसहस्रलीलाभिरित्यत्र तु लक्ष्मीसहस्रपदेन स्वरूपेण सेवा, लीलापदेन कटाक्षादिक्षपामिलीलाभिः सेवेति विशेषलीला विवक्षितेति न पुनरुक्तिः । मूले
''निरोषोऽस्यानुश्रयन''मिति शयनपदोक्त्या नारायणे शयनं प्रसिद्धमिति नारायणपर्मसाम्ययाचायैनिक्षितम् । अत्र टिप्पण्यामनुश्रयनशब्दार्थो द्विधा स्वीकृतः । भावन्युत्पत्तिपक्षे तत्तलीलानुरूपा स्थितिः ।

### लक्ष्मीसहस्रलीलाभिः सेव्यमानं कलानिधिम् ॥ १ ॥

(१) श्रीमञ्जूचरणविरिक्तता श्रीटिप्पणी।
चतुरम् । अथवा खाशकळानिधानत्वेन पूर्णं पुरुषोत्तमित्यर्थः । एतेन नारायणाद्वैळक्षण्यमुक्तं मवित ।
तत्रैका ळक्ष्मीरत्रापरिमिताखाः । तत्र क्षीराञ्च्यिकरणके शेषे शेते, अत्र तु हृद्यात्मकशेषाधिकरणकळीळाक्षीराञ्यो शेते । अत्रेदमाकृतम् । सर्वात्मभावनति हृद्ये सततभावनया प्रकटो यो रसात्मकः
पुष्टिमार्गीयो ठीळाच्धिः खयमेव कृतो यथा वृन्दारण्यप्रवेशवेणुकृजनादिः, तत्र पुष्टिमार्गीयेभेक्तैः
खखरूपेण खळीळामिः कटाक्षादिरूपामिश्च सेच्यमानस्ताद्दशम् । तेन नायिकानामिष प्रमुठीठामध्यपातित्वात् पृथक्तदुक्तिरतुपपन्नेति शक्का निरस्ता । यथा पुरि शयनं पुरुषयोज्यते, तथात्र तत्तछीळानुरूपा खितिः शयन्यपदेनोज्यते, न तु निद्रा । तथा सति विविधनायिकाळीळानामनुपयोगात्तत्त्वेवनोक्तिष्रंष्ठ्येत । नारायणे कमळवत् खायिभावात्मके खस्मिन् विचित्रान् भावानुत्पाद्य
प्रमुवत्ताद्दशं कचन प्रचुरं भावमुत्तादितवान् येन तछीळाविवरंणात्मकमिळ्यरसात्मकं जगदाविर-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीख्योधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।
यस्कन्धसुवोधिन्यां श्रीमदाचार्यचरणैर्व्याख्यातम् । 'अस्य भगवतोऽनु पश्चाच्छ्यनम् शक्तीः श्रायित्वा
तद्भोगार्थं सस्य श्रयन'मिति । इदमेव च "निरोधोस्यानुशयनं प्रपन्ने कीडनं हरेः । शक्तिभिर्दुर्विमान्व्याभिः कृष्णस्थिति हि लक्षण्यंभिति कारिक्या स्पुटीकरिष्यते । "यथा पुरि शयन"मित्यादिना विवैरिष्यते चास्मिन्पद्यविवरणे। एवं सितं विलक्षणस्थितिक्रियाया एव स्कन्धार्थत्वं वक्तुमुचितम्, न तु तस्य
भगवत्वम् । अय श्रीभागवतस्य लीलविशिष्टभगवद्वाचकत्त्वाददोष इति चेद्विभाव्यते, बाढं तदापि
महावाक्यस्यव वाचकत्वमायाति, नत्ववान्तरवाक्यानाम् । यदि च कियायां प्रविष्टो यञ्च इव लीलायां
प्रविष्टोऽनुशयनात्मार्थत्वेनाभ्युपेयते, तदापि शायिनमिति प्रयोगः कथं संगच्छत इति चेत् उच्यते ।
अत्र हि शयनं लीलाधिकरणकपुच्यते । तेन लीलायां प्रविष्टो भगवान्स्कन्धार्थत्वेन प्रसाय्यत इति
प्रयोगः सूपपन्नः । न च मूलविरोध इति वाच्यम्, स्कन्धार्थस्य नान्तरीयकारणरूपत्वेन लक्ष्यपद्वगावेनैव स्फुरणात् । न चेदमप्रयोजकम्, लोकेपि यत्र चेष्टादिभिनीन्तरीयकैर्लक्ष्यचुद्धिस्तत्र लक्षणानां
लक्ष्यव्यासानामेव निश्चायकत्वदर्शनात् । अत एव तादशं लक्षणमाहात्म्यं ज्ञापितुं भगवतः समावं
'लीलायां तिष्ठन् लीलामन्तरो यमयती'ति रूपं ज्ञापितुमेवमाचार्यैनिक्पितमिति न कोपि चोद्यावसरः ।

(३) श्रीमद्रह्मममहाराजकृतः श्रीष्ठवोधिनीलेखः।
ण्यामुक्तम् । एवं कारिकाह्रयेन स्कन्धार्थप्रकरणार्थरूपस्तत्कर्ता वा मगवानस्मद्धदेये विवरणहेतुमूतं प्रचरं भावमुत्पादितवानतो प्रन्थोयं कियत इति खस्य प्रन्थकरणे हेतुरुक्तः। अस्मद्धदयानुरूप-

सत् अनुर भावमुत्पादतवानता प्रन्थाय क्रियत इति स्वस्य प्रन्थकरण हतुरुक्तः । अस्मब्द्रयानुरूप-ठीठायां स्थितः सन्नस्मब्द्रये विवरणहेतुम्तं प्रचुरं भावं उत्पादितवान् इत्यर्थष्टिपण्यां स्फुटीकृतः का॰

(५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीद्धविधिनीकारिकाव्यास्या । करणव्युत्पत्तिपक्षे तु स्वकीयेष्वेव स्विषयकभावोत्पादनसाधनीभृता ठीठा चेति। यदुक्तं टिप्पण्याम्—
'मृळे अनुरायनराब्दस्य भावार्थकत्वपक्षे तु अनुराय्यतेऽनेनेत्यनुरायनिर्मित करणव्युत्पत्ते' त्याद्व । तत्र भावार्थकत्वपक्षे इत्यस्य भावच्युत्पत्तिपक्षे इति नार्थः, किन्तु निगृद्धमावार्थकत्वपक्षे इत्येवार्थः । तथा च अनुरायमराब्दघटकीभृत्रशिष्ट्धातोर्निगृद्धमावोऽर्थः । व्युद्धप्रत्ययः करणार्थकः । अत एवोक्तं ''तािमः सद्दात्मनो निगृद्धमावकरणं येन स निरोध' इति । निरोधशब्दस्य योगिकार्थस्तु प्रपञ्चविस्मृतिपूर्विका मगवदासिक्तः । भरताचार्योऽप्याह्—'या तु व्यसनसंपत्तिनिरोधः स तु कथ्यते'' इति ॥ १ ॥

<sup>,</sup> १ विचारणात्मकमिति क. २ विचारविष्यते इति ग.

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

मृदिति । तेन मृले शयनपदोत्तया नारायणे तत्त्रसिद्धमिति तद्धर्मसाम्यमाचार्येनिहापितम् । सूलेऽ-त्रश्यनशब्दस्य भावार्थकत्वपक्षे त्वनुशय्यतेऽनेनेत्यनुशयनमिति करणव्युत्पत्त्या ताभिः सहात्मनो निग्-ढभावकरणं येन स निरोधः । स्वकीयेषु स्वविषयकभावोत्पादनं यया लीलया क्रियते सा निरोधश-ब्दवाच्येत्यर्थः ॥ १॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

अयमेवार्थोऽ'स्रोत पुरोवत्ती'त्यनेन द्वितीयसुवोधिन्यामुक्तः । स एव चार्थः प्रभुचरणैः 'यथा पुरि शयन'-मिलादिना ध्वनितः । पुरुषस्के तादशस्थितेः पुरुषे सिद्धत्वादिति दिक् । अतः सुष्टुक्तं स्कन्धार्थ-रूपोपि भगवानिति।अत एव स्कन्धान्तरारम्भे नमनानुक्तिरत एव च मूलेत्र प्रथमतो जन्मप्रकरण-मुक्तमन्यथा यत्र कचनैव वदेत् । नवमस्कन्य एव भगवत्प्राकट्यस्य राजानं प्रत्युक्तत्वेन प्रयो-जनाभावात् । राजप्रश्नानुसारेणापि प्रथमतो वीर्याणामेव वक्तव्यत्वादिति । नमामीत्यस्य विवरणे । तद्भ्पं तं विष्ठुण्वन्त इति । अनुशयनरूपं भगवन्तं व्यक्तीकरिष्यन्तः । नमन्तीति शेषः । तदेतत् व्यक्तीकुर्वन्ति—यथेत्यादि । तत्त्वेनेति शेषत्वेन । एवं व्याख्यायैतत्त्रयोजनमाहुः— एतेनेलादि । एतेनेति । व्यतिरेकालङ्कारगर्भेणानेन वाक्येन । तदेव व्युत्पादयन्ति—तस्त्रै-केत्यादि । व्यतिरेकं स्फुटीकृत्य विशेषणानां तोत्पर्यं वदन्तः प्रथमं द्वितीयस्याहः — अञ्चेत्यादि । तेनेति पुनर्लीलापदकथनेन । तथा च प्रथमविशोषणस्थलीलापदेन नायिकाप्राप्तावपि विवक्षितरूपतया प्राप्तिने स्यादतस्तथेलर्थः । प्रथमस्य तदाहुः- यथा पुरीत्यादि । तथा सतीति निद्रार्थकत्वे सति । तथा च द्वितीयनिशेषणस्य शङ्कानिरासः शयनशन्दार्थनिश्चयश्चेति प्रयोजनद्वयमित्यर्थः । एवज्ञात्र जाग्रच्छयनमेव विशेषतो निरूप्यत इति ज्ञापितम्। तत्तल्लीलानुरूपपदेनेतरे स्वप्नसुषुप्तिरूपे अपि सूचिते ज्ञेये। अतो न द्वितीयस्कन्धसुबोधिनीविरोधः । नतु स्कन्धार्थरूपत्वेन भगवति निरूपणीये व्यतिरेकसुखेन निरूप-णस को वाऽऽशय इलाकाङ्कायामाहः-नारायण इलादि । स्थायिभावात्मके स्वसिन्नि-ति । यद्यञ्जनकं तत्तद्धणकं, यद्यद्धणकं तत्तदविनाभूतं, यद्यदविनाभूतं तत्तदात्मकमितिव्यासेः समन्वयाधिकरणे स्चितत्वात्तादृशभावोत्पादकत्वेन रत्यात्मकस्थायिभावात्मके पुरुषोत्तमे । तथा च ठीलाविवरणात्मककार्येण तादशभगविस्थितिः श्रीमदाचार्यहृदयेऽनुमेयेति स्त्रीयानां बोधनार्थं तथा भावनीयमिति स्वीयशिक्षणार्थं च व्यतिरेकमुखेन कथनं चमत्काराधानार्थमित्सर्थः । नन्वेवं सति कृष्णावतारस्य सर्वावतारश्रेष्ठत्वेन तापनीये श्रावणात् कृष्णावतारसाम्यमेव स्कन्धार्थात्मके रूपे निरूपणीयं किं नारायणसाम्यनिरूपणेनेत्यत आहुः—तेनेत्यादि । तथा च मूलानुरोधेन तथा निरूपण-मिलार्थः । नतु यद्यपि मूले लक्षणवाक्ये भावन्युत्पत्त्यानुश्यनपदेन स्थितिकियाविशेषो वक्तुं शक्य-स्तथापि स्कन्धे तु नानाविधा लीला एव स्फुटं प्रतीयन्ते इति सा न्युत्पत्तिः कथं संगन्छत इत्यत आहुः - मूलेऽनुरायने सादि । तुरप्यर्थे । स निरोध इति । ग्राह्य इति शेषः । 'मूलेऽनुशयनश-ब्दस्य मावार्थकत्वपक्षेपी'त्यस्य 'स निरोध' इत्यनेनान्वयः । 'अनुशय्यत' इत्यादिनोक्ककरणव्युन लस्या ताभिः शक्तिभिः सह निग्रहभावकरणं येन कियाविशेषेण स निरोधः । तथा चात्र लिङ्गोपहितलैङ्गिकभानवत् करणोपहितैव क्रियोच्यते, क्रियोपहितं वा करणमिति व्युत्पत्तिद्वयेप्यदोषः । तदेतन्निगमयन्ति—स्वकीयेष्वित्यादि । सेति करणरूपा फलरूपा च । अतो न कोपि दोषः । इदमेव

चतुर्भिश्च चतुर्भिश्च चतुर्भिश्च त्रिभिस्तथा । पङ्किविराजते योसौ पञ्चधा हृदये मम ॥ २ ॥ दशमार्थः प्रकरणाध्यायार्थश्च विचार्यते । नवलक्षणलक्ष्यो हि कृष्णसस्य निरूपणात् ॥ ३ ॥

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

अय प्रकरणार्थरूपं नमस्यन्ति—चतुर्भिरिति । दशमस्कन्धे पश्चप्रकरणानि सन्तीति पश्चधा प्रकरणार्थरूपो मम हृदये यो निराजते तं नमामीति सम्बन्धः । पश्चरूपत्वं प्रकटयन्ति । आद्यं चतु-भिरध्यायः । द्वितीयं प्रमाणप्रमेयसाधनफठात्मकैश्चतुभिः प्रकरणः । तथैव तृतीयम् । चतुर्थं त्रिभिः प्रकरणः । पश्चमं वर्ड्भिरध्यायः । एवं पश्चधा यो निराजत इति सम्बन्धः ॥ २ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

करणोपधानं द्वितीयसुनोधिन्यां "शक्तीः शायित्वा तद्भोगार्थं खस्य शयन"मिति मोजनिक-यायाः संग्रहेण अत्रस्यित्पण्यां तत्त्वस्त्रीत्वानुरूपा स्थितिरिति विशेषणेन च स्च्यत इति न कोपि दोषलेशः ॥ १॥ सुनोधिन्यां स्लोक्तो द्वार्याशः सर्वत्रादिसम्मतो नेति वादिनिरासाय विचारं प्रतिजानते—दशमार्थं इत्यदि। इदं निवन्धे स्पष्टम्। नतु कथमत्र संशय इत्यत आहुः—नवेत्यादि।

(३) श्रीमद्रञ्जभमहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः ।

॥ १ ॥ २ ॥ दश्यमार्थ इति । विचार्यते । एतासु कारिकास्तिति शेषः । दशमार्थविचारेण संग्रयनिवृत्तिस्ततोर्थद्वयविचारेण दार्ब्य भवतीति विशेषवीधनाय प्रकरणाध्यायेतिसमासश्रकारश्र । अर्थत्रयस्येव विचारे हेतुमाहुनेवेति । "अर्थत्रयं तु वक्ष्यामी"तित्रतिज्ञानाद्ययपि वाक्यपदाक्षराणामर्था अग्रे वाच्यास्तथापि हि यत इति संकायोऽतः कारिकास्त्रधत्रयमेव विचार्यते, निवन्धे उक्तमपि

( ५ ) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या ।

अय प्रकरणार्थक्षं नमस्यन्ति—चतुर्भिरिति । आद्यं जन्मप्रकरणं चतुर्भिरध्यायैः । द्वितीयं तामसप्रकरणं प्रमाणप्रमेयसाधनफलिन्क्षके अतुर्भिरवान्तरप्रकरणः । तृतीयं राजसप्रकरणमप्र प्रमाणादिनिक्षिके अतुर्भिः प्रकरणेः । चतुर्यं सात्त्विकप्रकरणं प्रमेयसाधनफलिक्षिके सिक्षिभः प्रकरणेः । पञ्चमं गुणप्रकरणमेश्वर्यादिगुणप्रतिपादकेः चिङ्करध्यायैः । अत्र सात्त्विकानां प्रमाण- चलापेक्षामावात्रीण्येवावान्तरप्रकरणानि । तथा चोक्तं दशमस्कन्धनिवन्धं "प्रमाणानां चलं त्वत्र सात्तिकानां न मृग्यते ॥ प्रक्रियात्रितयं त्वत्र प्रमेयादि निक्ष्यते" । अत्रावान्तरप्रकरणानि प्रायः क्रमेण ऐव्यर्ववीययशःश्रीज्ञानवैराग्यनिक्ष्पकेः सप्तिमः सप्तिमरध्यायैः । तामसप्रकरणीयफलप्रकरणे तु कम्भेदः । तत्र पञ्चमाध्याये धर्मी । वष्टाध्याये वैराग्यम् । सप्ति युगलगीताध्याये ज्ञानमिति । एवं सात्त्विकप्रकरणेऽपि सुवोधिन्यां क्रममेदः स्वीकृतः । तत्र पञ्चः पञ्चिः पञ्चरध्यायैः प्रमेयसाधन-फलप्रकरणीयान्धर्मानिक्ष्य्य संलग्नेरेत त्रयिक्षंश्वदादिभिक्षिभिरध्यायेक्षयोऽपि धर्मिणो निक्षिताः । निवन्थे तु नैवं क्रममेदो विवक्षितः । सुवोधिन्यां तु प्रमेयसाधनफलिक्ष्यकेः पञ्चः पञ्चः पञ्चः पञ्चः पञ्चः पञ्चः पञ्चः सिक्षः । स्वाधिकामानिक्षप्रकरणान्यपि विवक्षितानीति विवक्षाभेदेन व्यवस्था ॥ २ ॥ एवं प्रकरणार्थक्षं भगवन्तं नमस्कृत्य

आश्रयः क्रमभावित्वान्निरोधो वेति संशयः । लीलानिर्धारको ह्यर्थः क्रममात्रं तु दुर्वलम् ॥ ४ ॥ यथाकथित्रच्छवणं सफलत्वाय कस्पते । निरोधः प्रलयो लोके प्रसिद्धः प्रकृते न सः ॥ ५ ॥ प्रतीतो द्वादशेन्यत्र महत्वाच्छुद्धलीलया । सहितो ह्याश्रयः स्कन्धे प्रतिपाद्य इहेति चेत् ॥ ६ ॥ न हि सापेक्षरूपस्य प्रथमं सुनिरूपणम् । नवलक्षणसापेक्षो ह्याश्रयो रूप्यते कथम् ? ॥ ७ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः । यः कृष्णो नवलक्षणलक्ष्य उक्तः 'आगासश्च निरोधश्चे'त्यादिना तस्यात्र निरूपणात् ॥ ३ ॥ ऋम-भावित्वादिति । 'अत्र सर्गो निसर्गश्चे'त्यत्रोक्तः क्रमः । यद्यपि स्वबुद्धा निर्णीतापेक्षया महापुरुषो-क्रकमस्य प्रवल्तान्निरोध एव दशमार्थत्वेनायाति तथापि प्रलयात्मकस्य तस्य परिदृश्यमानत्वाभा-वात्सन्देह इति भावः । पूर्वपक्षी अत्र चोदयित—लीलेत्यादि ॥ ४ ॥ अत्र दौर्वल्यं साधयित—ध्योद्धादि । अथवा महापुरुषोक्तत्वात्कम एवादरणीय इत्यत आहुः—यथेत्यादि । अर्थानिर्धारे किं विश्वासमात्रेण फलं भवत्यपि तु नेति काकुः परिहासार्थः । दूषणान्तरमाहुः—निरोध इत्यादि ॥५॥

(३) श्रीमद्रह्मभमहाराजकतः श्रीस्रुवोधिनीलेखः ।
परिशीत्यत इत्पर्थः । का० ॥३॥४॥ प्रतीत इति । दशमादन्यत्र द्वादश इत्पर्थः । फलितमाहुमहत्वादिति । दशमस्कन्धस्यांशिलीलानिरूपकत्वेन महत्वात् । सत्त्वाद्यव्यवधानेन प्रकटस शुद्धस्य
कृष्णस लीलया प्राकट्मादिरूपया सहित आश्रयः परत्रद्वपरमात्मेतिशन्दवान्य इह प्रतिपाद्य
इत्पर्थः । एतादशलीलासहितसाश्रयत्वं युक्तं न तु द्वादशस्कन्धीयलीलासहितस्वेति हिशन्दः ॥५॥६॥
(५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीस्रुवोधिनीकारिकान्यास्या ।

स्कन्धार्थप्रकरणार्थाध्यायार्थविचारं प्रतिजानते — दश्यामार्थे इति । नियन्धे विचारितोऽपि स्कन्धार्थशं संक्षेपेणात्रापि विचार्यत इत्यर्थः । एवं विचारं प्रतिज्ञाय दशमार्थं आश्रयो निरोधो विति संशयमा, आश्रय इति पूर्वपक्षम्, निरोध एवेति सिद्धान्तं च वक्तं प्रथमं सोपपत्तिकं संशयमाहुः — नवल-क्षणलक्ष्य इति । सर्गविसगोदिनवलक्षणलक्ष्यस्य कृष्णस्य दशमस्कन्धे निरूपणादाश्रयो दशमार्थों, वा कमभावित्वान्तिरोधो दशमार्थं इति संशयः ॥ ३ ॥ एवं संशयं प्रदर्श्य पूर्वपक्षमाहुः — लीलानिर्धारक इत्यादिसार्धह्येन । पूर्वभीमांसापश्रमाध्याये कमबोधकानि श्रुत्यर्थपठनस्थानमुख्यप्रवृत्त्याख्यानि पद्यप्रमाणानि उक्तानि । तेषामुत्तरोत्तरं दौर्वत्यं चोक्तम् । यथा वा अर्थकमात् पाठकमो दुर्वलः । एवं सति यथा "अप्रहोत्रं जुहोति" "यवाग् पचित" इत्यत्र अर्थकममाश्रित्य पूर्व यवागूपाकानुष्ठानमङ्गीकृतम् । पाठकमेण पश्राधवागूपाके तु प्रयोजनवाधः स्यात् । तथात्रापि पाठकमत्यागेन अर्थकममाश्रित्य आश्रय एव दशमस्कन्धार्थः । नतु व्युत्कमेण श्रवणे फलं न भविष्यति इत्यागङ्गोक्तं यथाकथंचितिति । किञ्च, लोके निरोधः प्रलय इति प्रसिद्धः, स प्रकृते दशमस्कन्धे न प्रतीयते किन्तु दशमादन्यन्त्र द्वादशस्कन्धे प्रतीतः । तथा च दशमस्कन्धस्य अंशिलीलानिरूपकलेन महत्तात् शुद्धस्य कृष्णस्य लीलया प्रात्वद्यादिरूपया सहित आश्रय इत् स्वन्धे प्रतिपाद इति पूर्वपक्षः ॥ ४ ॥ ४ ॥ ६ ॥ ६ ॥ तं दृष्यन्ति — म हीति । सर्गविसर्या-

अबे लीलाइयकथा फलिस्द्रौ वृथा भवेत्। पूर्वोत्तरस्कन्धयोश्च नश्येत्कारणकार्यता॥ ८॥ कृष्णस्त्वेकादशेष्यस्ति क्रमश्च स्वीकृतो भवेत्। निरोधोस्यानुशयनं प्रपञ्चे क्रीडनं हरे:॥ ९॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

पूर्वोत्तरेति । अशरीरस्य विष्णोः पुरुषशरीरस्वीकारः सर्गः । पुरुषात् ब्रह्मादीनामुत्पत्तिविंसर्गः । उत्पन्नानां तत्तन्मर्यादया स्थापनं स्थानम् । स्थितानामिषृद्धिः पोषणमितिप्रकारकः कार्यकारणमानः । प्रकृते च पूर्वस्कन्धे भक्तानां निरूपणात् तेषां चित्तवृत्तिनिरोधे कथ्यमाने स तिष्ठति । अन्यथा मुक्तानामाश्रयत्वेनाश्रयनिरूपणानमुक्तिमनिरूप्य तिन्नरूपणमशक्यमिति तदसंगतं स्थात् । निरोधः प्रठयन्तेन तेऽभिमत इति मुक्त्यनन्तरं तिन्नरूपणे मुक्तानां प्रठय इति संगतिभवत् । सा चायुक्ता । अनेवंकथने कार्यकारणभावश्वतिरित्यर्थः ॥ ८॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

फिलितमाहुः—महत्वादित्यादिना ॥ ६ ॥ समादघते-न हीत्यादि ॥ ७ ॥ ननु अयं न नियमः इत्यत आहुः—अग्र इत्यादि । तत्याः फठार्थं श्रवणमस्त्वित चेत्तत्राहुः—पूर्वेत्यादि ॥ ८ ॥ ननु स्रोक्तकार्यकारणमानो नादर्तव्य इति श्रहिलवादेऽतिष्रसङ्गं दूषणान्तरमाहुः—क्रुष्ण इत्यादि । स्रोक्त-समर्थनायाहुः—ऋम इत्यादि । ननु भवत्वेनं तथापि लक्षणसमन्वयः कयं कार्य इत्याकाङ्कायां

(३) श्रीमद्रक्षभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।
फलसिद्धाविति । "अप्रेपि ये भविष्यन्ति कीर्तनात्तेपि ताद्द्या" इति सिद्धान्तात्त्तत्त्विलाश्रवणेन
तत्त्विलाभध्यपातित्वं भवति । तथा चाश्रयसिद्धौ तदेव भागवतश्रवणफलमभयस्पमिति राज्ञो भागवतश्रवणफलसिद्धाच्ये लीलाद्वयकथा व्यथी स्थादित्यर्थः । पूर्वोत्तरित । पूर्वपूर्वस्य कारणत्वसुत्तरोत्तरस्य कार्यत्वम् । अधिकारिणां साधनानि (१) साधनसुक्तानां श्रवणम् (२) तत्रादौ
सर्गलीला (३) सृष्टानां धर्मादिपुरुषार्थसाधनं (४) सिद्धपुरुषार्थानां तत्तन्मर्यादया स्थापनं (५)
ततस्तन्मध्ये केषांचिदनुग्रहः (६) पृष्टी प्राप्तस्य वैषम्यदोषस्य निवृत्त्यर्थं वासनाः (७) ततो
वासनानिवृत्त्यर्थं सद्धर्माः (८) ततो निवृत्तदोषाणां भक्तिः (९) ततो भक्तानामासिकः (१०)
आसक्तानां स्वरूपेण व्यवस्थितिः (११) तथाव्यवस्थितानां भगवदाश्रयः (१२) एवं कारणकार्यतेत्यर्थः । इदं निवन्धे तत्तत्कन्धे स्फुटम् । का० ॥ ८॥ क्रीडनिमिति । स्थितिर्ठीला चिति

(५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीख्रवोधिनीकारिकाव्याख्या । दिनवलक्षणसापेक्षस्य आश्रयस्य प्रथमं निरूपणं सुकरं न भनति । एवं सित नवलक्षणानि अनिरूप्य नवलक्षणसापेक्ष आश्रयः कथं निरूप्यते ॥ ७ ॥ किञ्च, अग्रे लीलाद्व्यति । आश्रय-श्रवणात् फलिसद्वौ सत्यामग्रे एकादश्रद्वादशप्रतिपाद्यमुक्तिनिरोधरूपलीलाद्वयकथा वृथा भवेत् । अन्यन्त, पूर्वपूर्वस्कन्धार्थस्य कारणता उत्तरोत्तरस्य कार्यतारूपा सङ्गतिरस्ति । तथा सित मुक्तिनिरोधौ अनिरूप्य पूर्वमेवाश्रयनिरूपणे पूर्वोत्तरस्तन्धयोः कारणकार्यतारूपा सङ्गतिनिरयेत् ॥ ८ ॥ नत्र दशमस्कन्धस्य नवलक्षणलक्ष्यकृष्णनिरूपकत्वादाश्रयार्थकत्वमेव युक्तिमिति पूर्वोक्तां श्रद्धां परिहरन्ति—कृष्णस्त्वेकाद्वर्धाप्यस्तीति । तथा च एकादशस्कन्धेऽतिन्याप्तिः स्यादिति मावः । सिद्धान्ते उपपत्तिमाहः—श्रमश्र स्वीकृतो भवेदिति । निरोधार्थकत्वपक्ष इसर्थः । एवं

4

शक्तिभिर्दुर्विभाव्याभिः कृष्णस्येति हि रुक्षणम् । नैमित्तिको निरोधोन्यो धर्मग्ठानिनिमित्ततः॥ १०॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

ठक्षणं विवृण्वन्ति— निरोध इत्यादि । तथा च ठक्ष्यनिरूपके स्कन्धे कीडनस्य दर्शनार्थमेव ठक्षणार्थो नान्य इति न दोष इत्यर्थः । एवच्च द्वितीयसुवोधिन्यां यदुक्त मनुशयनं नाम शक्तीः शायित्वा तद्वोगार्थं पश्चात्स्वस्य शयनं तच, नाग्रदादिमेदेन त्रिविधं शक्तयश्च द्वासप्ततिनाडीरूपा देहस्य तावत्यः, आत्मनश्च श्रीप्रभृतयो द्वादश तेन सप्ताशीत्यध्याया इति' तद्येतेन स्मारितं ज्ञेयम् । प्रपञ्चस्य देहत्वात्तेन देहिकीनां दुविंमान्यपदाच्छ्रयादीनां च संग्रहात् । तेनामेदः फिठन्यित ॥९॥ नतु किमित्येवं व्याख्या-यते, भगवता दुष्टराजानोपि मारिता इति तमादाय प्रत्य एवार्थः कुतो नोच्यत इत्यत आहुः—नैमि-

(३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

द्वयमि कीडनपदेनोन्यते । "प्रपञ्चित्सृतिपूर्विका भगवदासिक्तस्तु निरोधो यौगिक" इति निबन्धे विद्यतम् ॥ का० ॥ ९ ॥ नैमित्तिक इति । निमित्तमाहुः—धर्मेति । धर्मग्लानिनिमित्ताद्धरिणा कृतो दुष्टमुभुजां नैमित्तिको निरोधः प्रलयह्मो दश्लीलाभ्योन्यः सङ्क्षणकार्यस्तप इत्यर्थः ॥ १० ॥

(४) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीस्वोधिनीयोजना ।

(५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या।
निरोधस्य दशमार्थत्वं निर्णीय निरोधठक्षणमाहुः—निरोधोस्येलादि । अत्र 'निरोधोस्यानुशयन'मिति वाक्यं द्वितीयस्कन्धदशमाध्यायस्थम्। तस्येव विवरणं प्रपञ्चे क्रीडनं हरेरिति। तथा च अस्यानुशयनिस्तत्र इदंशब्देन हरिरेव न तु जीवः। एतेन 'अस्यात्मनो जीवस्य हरेर्योगनिद्रामनु पश्चात्
शक्तिभिः सह शयनं ठयः निरोध' इति श्रीधरब्याख्या ब्यावर्तिता।। ९॥ एवं स्रसिद्धान्तानुसारेण
निरोधं ठक्षयित्वा दुष्टभूभुजां प्रठयो निरोधशब्दार्थं इति मतं निराकुर्वन्ति—नैमिस्तिक इति। धर्मगठानिनिमित्ताद्धरिणा कृतो दुष्टभूभुजां निरोधः प्रठयक्षेपो दश्चिधठील।भ्योन्य इत्यर्थः॥१०॥

( १ ) योजनात्रस्यो नवमकारिकात एव प्रारम्यते श्रीलाखभट्टेरिति विदाकुर्वेन्तु भगनदीयविद्वांसः ।

स चात्र नैव सद्भाह्यो हरिणा दुष्टभूभुजाम् । आद्यन्तयोरिहाभावान्मुक्तावण्यतुवृत्तितः ॥ ११ ॥ लक्षणस्याप्रवेशश्च लीलाधिक्यं तथा भवेत् । तदर्थं जन्मकथनं पृथास्तोत्रविरोधि हि ॥ १२ ॥

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

आद्यन्तयोरिति । प्रकरणयोरिति शेषः । तत्र दुष्टमारणाभावाञ्छक्षणस्याप्रवेश इलव्यापकं रुक्षणमिति भावः । मुक्तावपीति । स्कन्धान्तरे तन्निक्षपणादितिव्यापकं तदिति भावः । एवं सित तस्या स्रीराय दश-विधसीरामध्यपातित्वाभावेन भागवतेऽप्रवेशः ॥११॥ अय ग्रहिरुतया प्रवेशो वाच्यस्तदा दशविधसी-

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

स्तिक इत्यादि । अन्य इति प्रासङ्घिक इत्यर्थः ॥ १०॥ कुतो न प्राह्य इत्याकाङ्कायां दूषणानि आहुः आद्यन्तयोरित्यादि । एषामर्थष्टिपणीतो ज्ञेयः । टिप्पण्यामेवं सतीति । मारणलक्षणसार्थस्य स्कन्धद्वय्यापकत्वेनातिरिक्तत्वे सतीत्यर्थः । तस्या इति । नैमित्तिकत्वेनागन्तुक्या इत्यर्थः ॥ ११ ॥ सुबोधिन्याम्—'भूमिभारावताराय यद्र्यं जन्म मापते'रिति बोपदेवमतं दूषयन्ति तद्र्यन्मित्यादि पृथास्तोन्नेति । तथा हि—'तथा परमहंसानां मुनीनाममलात्मनाम् । भक्तियोगवितानार्थं

### (३) श्रीमद्रलभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

### ( ४ ) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।

भूतः कृष्ण इत्युच्यतः" इति । अतोनेकशक्तिभिः सह कृष्णस प्रपञ्चे क्रीडा निरोध इति फिलतम् । एतदुक्तं सुवोधिन्याम् "निरोधोस्यानुशयनं प्रपञ्चे क्रीडनं हरेः । शक्तिभिदुर्विभा- व्याभिः कृष्णस्येति हि लक्षणिमिं"ति । इह कारिकायां कृष्णस्येतिपदं मूलस्थाल्य- पदव्याख्यान्कत्पम् । भागवतमते कृष्णस्येवात्मत्वेन निरूपणात् । अत एवावतारान्तरलीलायां स्कन्धान्तरप्रतिपाद्यायां नाव्याप्तिरितिभावः । एवं निरोधशब्दोनुशयने रूढ इत्युक्तम् । किञ्च, प्रपञ्च- विस्पृतिपूर्विका मगवदासक्तिनिरोधः, नितरां रोधो निरोध इति व्युत्तचेः । रोधः कस्येत्यपेक्षायां

#### (५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या।

१ इदं बोपदेवमतं झेयमिति च. ज.

२ भा•द•सु॰

### कार्यकारणहानिश्च प्रकान्तत्याग एव च । भक्तत्वाद्भव उद्घारो भारहारान्निरूपितः ॥ १३ ॥

#### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

ठाम्यो भिन्नत्वेन भागवतमध्यपातित्वेन चैकादशी सा भवेदिलाहुः लीलाधिक्यमिति ॥१२॥ नवल-धणज्ञानं धाश्रयज्ञाने कारणम्, तथा सति तयोस्तथात्वहानिश्रेलाहुः—कार्येलादि । 'दशमस विशुद्धार्थं नयानामिह लक्षण'मित्युपकान्तत्वात्तेभ्यः पूर्वमाश्रयोक्तौ तत्त्यागश्र भवेदिलाहुः—प्रकान्तेति ॥१३॥

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः ।

कथं परियम हि स्निय' इत्युक्तं, तिहरोषीलर्थः ॥ १२ ॥ दूषणान्तरमाहुः—कार्येत्यादि । अर्थोख टिप्पण्यां स्फुटः । टिप्पण्यां तथा सतीति नवम्य आधिक्ये सतीलर्थः । त्यागश्चेति । चकारः प्रस्तुतपक्षेपि तद्दषणज्ञापनार्थः । "दशमस्ये"ित वाक्ये हि नवानामेव लक्षणत्वमिष्ठेतं न तु दशाना-मिति हृद्यम् । सुबोधिन्याम्—नतु मारणलक्षणिनरोषश्चेत्र दशमार्थस्तदा 'मूर्मिद्देसनृपे'त्याद्यक्त-कथायाः कथं सङ्गतिरिलत आहुः—भक्तत्वादिति । उद्धार इति दुःखोद्धारः । तथा च तत्रापि

### (३) श्रीमद्रल्लममहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

कार्यकारणेति । भावप्रधानमिदम् । आश्रयज्ञानस्य कार्यत्वं नवरुक्षणज्ञानस्य कारणत्वं तयोहीनि-रित्यर्थः । अत्र निषन्धे "भक्ताः पूर्वत्र निर्दिष्टास्ते रोद्धव्या विमुक्तय" इत्यनेन कार्यकारण-भावसङ्गतिनिरूपिता । सङ्गतिं सूचयन्तोत्र भूम्युद्धरणमपि भक्तत्वादेवेत्याहुः—भक्तत्वादिति । उद्धारो दुःखादिति शेषः । भारहरणाद्धेतोर्दुःखाद्भूमेरुद्धारो भक्तत्वान्निरूपित इत्यर्थः । कारु ॥१३॥

### (४) श्रीमदीक्षितलालुभदृयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

भक्तानामिति पूर्वस्कन्धार्थसङ्गत्या लभ्यते । कस्माद्रोध इत्यपादानापेक्षायां प्रपञ्चो ग्राह्यः । तथा सित प्रपञ्चाद्रोध इति सिद्ध्यति स्म । प्रपञ्चाद्रोधिप "कर्मेन्द्रियाणि संयम्य य आस्ते मनसा स्मरन् । इन्द्रियार्थान्वमृद्धात्मा मिथ्याचारः स उच्यत'' इतिवत्त्रपञ्चस्मरणं चेत्तदा भगवल्लीलानुभवे सुक्योऽधिकारो न स्यादतः प्रपञ्चविस्मरणमपेक्षितं, तदुपसर्गेण लभ्यते । नितरां रोधः प्रपञ्चविस्मरण-

### (५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या।

प्रथमस्कन्धेऽष्टमाध्याये "तथा परमहंसानां मुनीनाममलासनाम् । भक्तियोगविधानार्थं कयं पश्येम हि स्वियः" इति पृथावाक्ये भक्तियोगविधानार्थमेव भगवदाविभीवस्योक्तत्वाहुष्टमारणस्य भगवदवतारप्रयोजनाङ्गीकारे कुन्तीत्वोत्रविद्यां इति दुष्टमारणलक्षणो निरोधो न स्कन्धार्थं इत्यर्थः । यद्यपि कुन्ती-स्तुतौ "केचिदाहुरजं जातम्" इत्यादिश्चोकेषु दैत्यवधादिकमपि अवतारप्रयोजनमुक्तं, तथापि पूर्वपक्ष-त्वेन, न तु सिद्धान्तत्वेनेति व्याख्यातं सुबोधिन्याम् ॥१२॥ आश्रयस्य दशमार्थत्वे दृषणान्तरमाहुः—कार्यकारणेति । कार्यकारणेति भावप्रधानो निर्देशः । आश्रयज्ञानस्य कार्यत्वं, नवलक्षणज्ञानस्य कारणत्वं, तयोद्दीनिरित्यर्थः । दृषणान्तरमाहुः—प्रकान्तित । "दशमस्य विश्वद्धर्थं नवानामिद्द लक्षणिन" त्युपकान्तत्वात्तेभ्यः पूर्वमाश्रयोक्तौ उपकान्तत्यागश्च भवेदित्यर्थः । अत्र निचन्धे "भक्ताः पूर्वत्र निर्दिष्टास्ते रोद्धन्या विमुक्तये" इत्यनेन भक्तिनिरोधयोः कार्यकारणभावसङ्गतिनिर्द्याता । सङ्गति स्वयन्तोत्र भूसुद्धरणमपि भक्तत्वादेवेत्यादुः—अक्तत्वादिति । भारहरणाद्धेतोर्द्वः साद्धमेकदारो

प्रकटः प्रमानन्दो यदा भूमेस्तदैव हि । मर्दनक्केशहानिः स्यादिति तस्याः समुद्यमः ॥ १४ ॥

**स. १ कारिकाः** ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-छेख-पोजना-कारिकान्यास्याविमिर्विभूषिता ।

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

भक्ताया एव निरोध इति सुकरैव सङ्गितिरत्यर्थः ॥ १३ ॥ नतु भूभारभूता हि राजानस्ते च न जन्म-प्रकरणे मारिता इति कयं दुःखोद्धारो जन्मप्रकरण इत्यत आहुः—प्रकट इत्यादि । भूमेहिं पाप-बाहुल्येन मारो, न तु नरवाहुल्येन । अन्यदापि तेषां पर्वतादीनां च सत्त्वात् । प्रकटे च प्रभौ सूर्ये तम इव पापं नष्टमतस्त्रथेत्यर्थः । "दिष्टचा हरेस्या" इति द्वितीयाध्यायपदे स्पष्टमिदम् । प्रथमाध्यायेऽ-व्याप्तिमाशङ्क्य तत्परिहारायाहुः—इतीत्यादि । समुद्यम इति सफल उद्यम इत्यर्थः । तथा

### (४) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

पूर्वकः स निरोध इति । कस्मिन्निरोध इत्यपेक्षायां भगवति निरोध इति ज्ञेयम् । स हि परम-रुन्यत्पादकलीलाजन्यत्वेन परमसुखन्दपत्वादासक्तिरूपो भवितुमईति । एवं यौगिकव्युत्पत्त्या प्रपञ्च-निस्मृतिपूर्विका भगनदासक्तिनिरोध इति फिलतम् । "या तु व्यसनसम्प्राप्तिनिरोधः स तु कथ्यते" इति भरताचार्यवाक्ये व्यसनपदवाच्याया आसक्तेरेव निरोधत्वकथनाच । सा च "इति नन्दादयो गोपाः कृष्णरामकयां मुदा । कुर्वन्तो रममाणाश्च नाविन्दन्भववेदनामि"त्यत्र, "शर्यासनाटनारुाप-स्नानकीडाशनादिषु । न विदुः सन्तमारमानं वृष्णयः कृष्णदेवता" इत्यत्र च स्फुटमभिद्विता । एवसुन भयं निरोधपदवाच्यम् । "समुदायो जन्मवाची क्रीडायुक्तस्य वै हरेः । प्रपञ्चविस्पृतिः सिक्तिर्भक्तानां चापि योगत" इति निवन्धान्निरोधशब्दस्य यौगिकत्वपक्षे भक्तकर्मकिनरोधवत्कृष्णकर्मको निरोधोपि गोप्यतया विवक्षितः । यथा भगवता लीलाभिर्निरुद्धा भक्ता भगवद्दशे भवन्त्येवं पुष्टिभक्तैर्लीला-मिर्निरुद्धो भगवान्मक्तवश्यो भवति । अत एव भगवता भक्तेतरविषयकज्ञानाभावः खस्मिन्प्रदर्शितो "नाहं तेभ्यो मनागपी"त्यनेन । इममर्थं सूचियतं खहृदयशेषे भगवतः शयनमाचार्येरुक्तम् 'नमामि हृदये शेष' इत्यनेन । "अन्यत्र गतिरहितो य" इति टिप्पण्यां व्याख्यातं च । अन्यच, "आभासश्च निरोधश्र यतश्राध्यवसीयते । स आश्रयः परं ब्रह्म परमात्मेति शञ्चत" इत्यादौ प्ररुयो निरोधपद-वाच्यः, स च प्रपञ्चप्रतियोगिकः । एवं च सुवोधिन्युक्तया टिप्पणीव्युत्पादितया पूर्वीत्तरस्कन्धार्थे-सङ्गरमा नवमदशमार्थसङ्गतिविचारे भक्तानां प्रपञ्चप्ररूपो निरोध इत्यायाति । अत एव द्वितीयस्कन्ध-सुबोधिन्यां 'भक्तानां प्रपञ्चाभावो निरोध' इत्युक्तम् । इहापि सुबोधिन्या"मतो निरोधो भक्तानां प्रपञ्चस्रोति निश्चयं इस्प्रभाणि । तथा च भक्तानां प्रपञ्चस्य प्ररूपस्तिरोधानं निस्परीठौपयिकदेहत्व-

#### (५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या।

भक्तत्वानिरूपित इलर्थः । तथा च कार्यकारणभावसङ्गला भक्तानामेव निरोधः स्कन्धार्थों, न तु दुष्टमुभुजां प्रलय इति भावः ॥ १३ ॥ प्रकट इति । यदा परमानन्दः पुरुषोत्तम एव प्रकटो भवति तदेव भूमेदेलकृतमर्दनकृशहानिः स्यादिति हेतोस्तस्याः पृथिव्याः समुच्यमः, नग्नशरण-गमनद्वारा भगवत्समीपगमनम् । तथा चोक्तं सुवोधिन्यां द्वितीयस्कन्धसप्तमाध्योय "भूमेः सुरेतरव-रूपिसदिताया" इतिक्षोकविवरणे 'मर्दनकृशाभावार्थं साक्षादानन्दमयः, पुत्रत्वेन जननार्थं प्रमुग्नः

ब्रह्मरुद्रादिदेवानामत एवान्यसंश्रयः। भक्तानामेव निस्तारः कृतः कृष्णेन संस्तेः ॥ १५ ॥

93

### (१) श्रीप्रसूचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

ब्रह्मेति । तेषां भक्तत्वेऽप्यधिकारित्वात् केवलभक्ताया भूमेराधिक्यं तदपेक्षयेति भावः । अन्य-संश्रय इति । भक्तेष्वेवाविषय सेवितवन्तो, न स्वातत्र्येणेलर्थः । यद्वा, प्रभोराविर्भावस्य खस्यापीष्टत्वेऽपि न स्वयं विज्ञापयितुं शक्तास्तादगार्थभावात्, किन्तु तादशीं भुवमग्रे कृत्वेत्यर्थः।

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

चोद्यमसाफल्यकथनात्तत्रापि क्षेत्रहानिरुक्तैवेति न दोष इति भावः ॥ १४ ॥ नतु भक्तनिरोध एव चेद्भगवतः कर्तव्यस्तदा ब्रह्मादयोपि भक्ताः सात्त्विकाश्चेति त एव क्रुतो न निरुद्धास्तत्राहुः ज्ञस्मेलादि । एतदर्थष्टिप्पणीतो ज्ञेयः । नतु "तदात्मानं स्जाम्यहम्" इति वाक्यस्वारसाज्ञै-मित्तिकोपि निरोधः प्रलयातमा भगवत्कर्तृक एवेति, लक्षणवाक्यार्थविमर्शे निरोधस्य प्रलयली-ठात्वेन व्यवस्थापनाच नैमित्तिकस्य कृतो न स्कन्पार्थरूपतेत्याशङ्कायां पूर्वस्कन्यार्थस्वारसमादाय खोक्तार्थं दृढीकुर्वन्त आहुः—भक्तानामिलादि । नवमे हीशानुकशायां भक्तनिष्ठस्यैव संसारस लय उक्तः, तेनापि तेषामेव प्रपञ्चस्य लयो वाच्योऽतो न नैमित्तिकस्य स्कन्धार्थतेत्यर्थः ॥ १५ ॥

### (३) श्रीमद्वल्लममहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

अत एवेति । भूमिभैगवन्मात्रनिवर्सदुःखा, अतस्त्रस्या अधिकभक्तत्वादेवेसर्थः । प्रस्यरूपनिरोधो-प्यङ्गत्वेनोच्यत इत्याहः--भक्तानामेवेति । एतेषामेव निस्तारकरणादेतेषामेव प्रपन्नस्य निरोध

### (४) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

फ़लको जाड्यात्मकप्रपञ्चभावलय इति यावत् । सृतोक्तलक्षणेषु ्रनिरोधस्थाने संस्था पठिता । संस्था च ''नैमित्तिकः प्राकृतिको नित्य आत्मन्तिको लयः । संस्थेति कविभिः प्रोक्ताचतुर्धास्य स्वमावत'' इसनेन प्रलयह्नपा व्याख्याता । अतो निरोधश्चब्देन प्रलय उच्यते । 'निरोधोस्यानुशयनि'सस्य सुबोधिन्यामि 'शक्तीः शायिक्वा तद्भोगार्थं भगवतः शयनिम'ति व्याख्यातम् । तत्रापि शक्ति-श्यनानन्तरं शयनकथनेन प्रलय उक्तः । अतो मक्तप्रपञ्चसंपादिकाः शक्तीः खखरूपे तिरो-हिताः कृत्वा तिष्ठति ततो भक्तान्त्रति प्रपञ्चस्तिरोभवत्यतो भक्तानां प्रपञ्चनिवृत्तिरिति सिद्ध्य-

#### (५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसवोधिनीकारिकाव्याख्या ।

धर्मरक्षार्थमनिरुद्धो नारायणांशः, मूमिभारनिराकरणार्थं सित्कृष्णकेशांश इति ॥ १४ ॥ ब्रह्मोति । अत एव भूमेः केवलभक्तत्वादेव । त्रह्मरुद्रादिदेवानामन्यसंश्रयः भूमिसंश्रयः । त्रह्मादयो भक्ता अपि अधिकारित्वात् खयं विज्ञापयितुमशक्ताः केवलभक्तां अवमग्रे कृत्वा विज्ञापितवन्त इत्पर्थः । भक्तानामेवेति । अतो भक्तानामेव निस्तारकरणादेतेषानेव प्रपञ्चस निरोधो विस्मृत्यात्मक आत्यन्तिकप्ररुपरूपो ग्राह्यः । द्वादशस्कन्धे आत्यन्तिकप्ररुपस्य मोक्षात्मकत्वेन स्वीकारात । तथा च निरोषशब्दस्य प्रलयनाचकत्वेषि भक्तानां प्रपञ्चस्य विस्मृत्यात्मक एव लयः आसत्त्त्यङ्गत्वेन

अतो निरोधो भक्तानां प्रपञ्चस्येति निश्चयः। यावद्वहिःस्थितो विहाः प्रकटो वा विशेष हि ॥ १६ ॥ तावदन्तःस्थितोप्येष न दारुदहनक्षमः। एवं सर्वगतो विष्णुः प्रकटश्चेन्न तद्विशेत ॥ १७ ॥ तावन्न छीयते सर्वमिति कृष्णसमुद्यमः।

रूपान्तरं तु नटवत्स्वीकृत्य त्रिविधान्निजान् ॥ १८ ॥

ज. १ कारिका: ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

नतु भक्तप्रपञ्चलयो नात्र स्फुट इत्याकाङ्कायां तल्लयस्तरूपमाहः — यावदित्यादित्रिभिः । किञ्च, नन्वप्रकर्टं एव भगवान् खभक्तान् कुतो न निरुद्धवानित्याशङ्कायामपीदमुच्यते । तत्र हेतुर्वस्तुस्त्रभाव एवेति । किञ्च, द्वितीयाध्याये समुद्यमरूपाङ्गनिरूपणादभ्याप्तिरपि निवारिता ज्ञेया । वृतीयाध्यायेऽव्याप्तिं निवारयन्ति रूपान्तरमित्यादि । एतेनैव कापट्यस्याप्यङ्गता व्याख्यातप्राया

### (३) श्रीमद्वलभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

आत्यन्तिकप्ररुयरूप इति भावः । का० ॥ १५ ॥ ननु "तत्त्यष्ट्वा तदेवानुप्राविशदि"ति श्रुतेः सर्व-त्रानुप्रविष्ट एव मगवान प्रपन्नाभावं साधयत किं विशेषावतारेणेत्याशक्क्य दृष्टान्तपूर्वकं साधयन्ति याचिदिति । का० ॥ १६ ॥ तिहं "तमद्भत"मितिरूपेणैव तावत्कार्यसिद्धौ रूपान्तरस्वीकरणं किंत्रयोजनकमित्यत आहः - रूपान्तरं त्विति । यथा वेषान्तरधारणेपि नटः खरूपतः स एव तथा

#### (४) श्रीमहीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना।

ति । एतदभिसंघायोक्तमत्र याबद्धहिःस्थितो बह्धिः प्रकटो वा विशेन्न हि । ताब-दन्तःस्थितोष्येष न दारुदहनक्षमः । एवं सर्वगतो विष्णुः प्रकटश्रेन्न तिद्दशेत् । तावन्न लीयते सर्विमिति कृष्णसमुद्यम इति । इदमत्र ज्ञेयम् । खच्छन्दलीलाभिर्भगवा-न्निरोध्यभक्तानां देहादिसकलप्रपञ्चे खानन्दं प्रवेशयंस्तिरोहितानन्दमप्याविर्भावयति, ततो भगव-दानन्दातुभवयोग्यालौकिकदेहत्वप्राप्तौ जाङ्यादिरूपपूर्वप्रपञ्चभावो लीयते । अयमेव प्रलयपदार्थः ।

### (५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीस्रवोधिनीकारिकाव्याख्या।

स्कन्धार्थः स्वीकर्त्तन्यो, न तु दुष्टभूभुजां प्रलयः स्कन्धार्थ इति भावः ॥ १५ ॥ नत् अप्रकट एव भगवान भक्तनिरोधं कृतो न कृतवानित्याशङ्काहः - यावदिति । काष्टाद्वहिः श्यितो वह्निवी मथनादिना प्रकटो वा वह्नियीवत्काष्ठं न प्रविशेत् तावत्पर्यन्तं एष वह्निः काष्ठ-मध्यिश्वतोपि दारुदहनसमर्थों न भवति, एवं सर्वन्यापकोपि विष्णुः प्रकटो मूत्वा भक्तहृदयादिकं न प्रविशेत्तावत्पर्यन्तं सर्वे भक्तदेहेन्द्रियादिकं विलयं न प्राप्तोति । लौकिकत्वपरिलागेन अलौकिकत्वं न प्राप्नोतीत्यर्थः । इति हेतोः कृष्णसमुद्धमः 'आविवेशांशभागेने'त्यादिप्रकारेण अवतारार्थं भगव-द्रद्यम इत्यर्थः। एतेन कृष्णोद्यमुद्धपस्य द्वितीयाध्यायार्थस्य स्कन्धार्थप्रकरणार्थाभ्यां सङ्गतिरिप सचिता। उद्यमस्यावताराङ्गत्वम् । अवतारस्य निरोधाङ्गत्वमिति ॥ १७ ॥ अथ रूपान्तरस्वीकरणस्य तृती-याध्यायार्थस्य स्कन्धार्थेन सह हेतुत्वरूपां सङ्गतिं दर्शयन्तः प्रयोजनमाहुः रूपान्तरं तिवति ।

१ जन्मप्रकरणे कः

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिपण्योः प्रकादाः।

त्रमानन्यायादेव बोध्या । एवश्चात्रेदं सिद्धाति । प्रपश्चे क्रीडनं दशमार्थसात्फलं च तक्तप्रश्चलयः । स च 'यावदि'त्यादिकारिकोक्तलक्षणको, न तु लोकप्रसिद्धप्रलयात्मकस्तेनैवास्य लयलीलात्वं त्रह्मलक्षणत्वं च । सोयं सम्पूर्णे स्कन्धेतुस्यूतः । "प्रपश्चविस्मृतिः कृष्णात् कृष्णास-किश्च वर्ण्यत" इत्यनेनोक्ता तु क्रीडनव्यापारभूता । सापि भरतसूत्रे निरोधपदेनोच्यते । 'या तु व्यसनसंप्राप्तिनिरोधः स तु कथ्यत" इति । एवं सित करणव्यापारफलानां निरोधता । पदार्थान्तर-निक्तपणविशेषस्तु प्रसङ्गादिसङ्गतिविशेषप्राप्त इति न कोपि चोद्यावसर इति ॥ १६–१७–१८ ॥

### (३) श्रीमद्रहामहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

रूपान्तरधारणेपि भगवान् खरूपतः स एवेति, त्रिविधा भक्तास्तत्तद्भावानुकृत्यैव साध्या भवन्तीति रूपान्तरस्वीकरणम् । वक्ष्यन्ति च पञ्चमाध्याये, "स्वभावस्यान्यथाभावो न वै शक्यः कथंचन ।

### ( ४ ) श्रीमदीक्षितलाञ्जभदयोजिता श्रीसुषोधिनीयोजना ।

अतो भक्तानां प्रपञ्चप्रलयो निरोध इति फलति स्म । तथा च प्रपञ्चे शक्तिभिर्भगवत्क्रीडनं, मक्तानां प्रपञ्चविस्पृतिपूर्विका भगवदासक्तिः, भक्तानां प्रपञ्चाभावश्चेति त्रयं निरोधपदवाच्यम् । तत्र भगवत्क्रीडनं करणं, भगवदासक्तिर्व्यापारः, भक्तानां प्रपञ्चाभावः फलमिति त्रितयक्त्पो निरोधः स्कन्धार्थः । एवमत्रेदं सिद्धम् । भगवाननेकशक्तिभिः करण्रूपनिरोधात्मिकां क्रीडां क्रर्वन् प्रपञ्जविस्मृतिपूर्वकभगवदासक्तिरूपनिरोधात्मकव्यापारेण प्रपञ्जाभावरूपफलात्मकनिरोधं सेवकानां संपादयतीति त्रिष्वपि निरोधपदव्यवहारः सुबोधिनीनिबन्धादिषुप्रकभ्यत इति सर्वमदुष्टम् । किन्न, ''ठौकिकेषु तु भावेषु यत्रैव हरिवेशनम् । निवर्तते तदेवात्र वह्नेर्दारुमयं यथे''तिकारिकायां फलारमको निरोघ उक्तः । तथा हि लौकिकेषु भावेषु पदार्थेषु यत्र यत्र भगवान् प्रविश्वति तत्र तत्र चिदानन्दयोस्ति-रोभूतयोराविर्भावात्तदेव पूर्वस्थितस्वरूपं तिरोहितानन्दकं निवर्तते, ब्रह्मात्मकं भवति । प्रकटसचिदान-न्दकं भवतीति यावत् । तत्र दृष्टान्तः वहेरित्यादि । यथा वहित्रवेशे दारूणां वहिरूपत्वं तद्वदित्यर्थः । एवं भक्तानां प्रपञ्चप्रलयो बोध्यः । अन्यज्ञ, शक्तिशयनानन्तरशयनवाचकेनानुशयनशब्देन गोप्योर्थो-ऽपि विवक्षितः । तद्नुसारेण स्कन्धारम्भे स्कन्धार्थरूपं नमस्यद्भिः श्रीमदाचार्यचरणैः "नमामि हृदये शेषे लीलाक्षीराब्धिशायिनम् । लक्ष्मीसहस्रलीलाभिः सेव्यमानं कलानिधिमि" त्युक्तया रहस्यलीलानां निरोधपदवाच्यत्वं सूचितम् । तदनुसारेण प्रभुचरणैष्टिपण्याम "नुज्ञस्यते अनेने"तिकरणन्युत्पत्तिं प्रदर्भ 'निगृहभावकरणं येन स निरोध' इत्युक्तवा 'खकीयेषु खविषयकभावोत्पादनं यया ठीठया क्रियते सा निरोधपदवाच्ये'त्युक्तवद्भिर्शतलीलायाः स्कन्धार्थता प्रतिपादितेति विद्वद्भिविभावनीयम् । एवं च शुक्रोक्तिसुबोधिनीटिप्पणीषु सर्वत्राविरोध इत्येक एवाशयस्तिस्णामिति प्रादुर्भवति स्म । तथा सतीदं सिद्धम्, देहादौ चिदानन्दयोः प्राकट्येन जाड्यादिप्रपञ्चमावप्रलयः फलरूपो निरोधः सिद्धः । तस्मिन्सित जाड्याभावेन प्रपन्ने विद्यमानानामपि भक्तानां कृष्णानन्दानुभवयोग्यदेहत्वं सिद्ध्यति । इदमेव यमुनाष्टके "ममास्तु तव सिन्नधौ तनुनवखमेतावता" इसनेन प्रार्थितम् । ततो निस्मुलीलाप्रवेशः स मुक्तिपदवाच्यः । निरोधलीलायां भक्तानां साधारणमायागुणरहितत्वेषि लीलास्यभक्तनियामकान्तरङ्गमायागुणव्याप्तत्वेन लौकिकसाद्ययव्यवहारः पुराणादौ तेषाम् । अन्त-रङ्गयोगमायाग्रणनिवृत्तौ नित्यलीलाप्रवेशरूपा मुक्तिरतो मुक्तिलीलायां शुद्धनिर्गुणत्वमिति विवेकः।

प्रपश्चाभावकरणादुज्जहारेति निश्चयः ।
पश्च प्रकरणान्यत्र चतुर्भिर्जन्म सत्पतेः ॥ १९ ॥
अष्टाविंशतिभिः पूर्व तामसत्वाद्वजोद्धतिः ।
तथैव राजसानां च यादवानां विशेषतः ॥ २० ॥
सात्त्विकानेकविंशत्या निःप्रपश्चाँश्चकार ह ।
भगवानेव नान्योत्र तदर्थ पङ्गगाभिधाः ॥ २१ ॥
चतुर्भूतेर्जन्मतोत्र तथाध्याया निरूपिताः ।
तत्तत्प्रकरणे तेषामुपयोगस्तु वश्यते ॥ २२ ॥
हेत्व्यमस्वीकरणकापव्यैः प्रथमो महान् ।
प्रद्युम्नश्चानिरुद्धश्च वासुदेवस्तथापरः ॥ २३ ॥

(१)श्रीप्रसुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

॥ १५॥ प्रयुक्त इति । अत्र निबन्धानुरोधादयं क्रमो न निवक्षित इति ज्ञेयम् ॥ २३ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।
तदेतद्धृदि कृत्याहुः—इति निश्चय इति । स्कन्धर्य निश्चित्य प्रकरणानि विभजन्ते—पश्चेत्यादि
॥ १९॥ नान्य इति । अन्तर्याभ्यधिदैवरूपोंशो नेत्यर्थो निवन्धानुसारेण ग्रेयः ॥ २०-२१॥
चतुर्भूतिप्राकट्यस्य किं प्रयोजनमत आहुः—तत्त्रदित्यादि ॥ २२॥ प्रथम इति । आद्यप्रकरणार्थः
इत्यर्थः । टिप्पण्यां निवन्धानुरोधादिति । निवन्धे हि प्रथमे वासुदेवस्ततः संकर्षणस्ततः

(३) श्रीमद्रक्षभमहाराजकतः श्रीसुबोधिनीलेखः। अतिस्थिति । अपत्राभावकरणाद्धेतोः संसारादुअहारेलर्थः। एवं अतिस्थिति । अपत्राभावकरणाद्धेतोः संसारादुअहारेलर्थः। एवं दशमार्थं विचार्यं प्रकरणार्थं विचारयन्ति पञ्चेति । का० ॥१८-१९॥ भगवानेव नान्योञ्जेति । बिह्मेंश्वाशक्काप्राप्तमायाप्राकृतगुणसंबन्धवान् न इत्यर्थः। इदं पिंड्रग्राध्याये "इति विक्रवितं तासा"-मिलश्च टिप्पण्यां स्फुटम् । एवं प्रकरणविभागादि निरोधस्य स्कन्धार्थत्वे संशयो न कार्य इति भावः। का०॥ २१॥ अध्यायार्थं विचारयन्ति—चतुर्म्नेतिरिति॥ २२॥ एवमर्थत्रयनिरूपणन

(४) श्रीमदीक्षितळाळुमझ्योजिता श्रीख्रवोधिनीयोजना । ''मुक्तिहिंत्वान्ययारूपमि''तिवाक्यात् । सगुणत्वस्थान्यथारूपत्वात् । का० ॥ १६–१७ ॥ हेतृद्य-मस्वीकरणकापट्यैरिति । हेत्वादयश्रत्वारः क्रमेण चतुर्णामध्यायानामर्थाः । हेतृ्वमस्वीकरणकाप-

(५) भगवदीयनिर्भयरामिनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्यास्या।
"वभूव प्राकृतः शिशुरि'त्यत्रोक्तं रूपान्तरं नटवत् स्वीकृत्य त्रिविधान् तामसराजससात्विकमावापबान् निजान् भक्तान् उज्जहार उद्धृतवान् । एवं स्कन्धार्थं विचार्य प्रकरणानि विभजन्ते —पश्च
प्रकरणानीति । स्पष्टम् । एवं प्रकरणचतुष्टयाध्यायसंख्यामिभधाय गुणप्रकरणसंख्यां तत्रोपपित्तं चाहुः
भगवानेव नान्धोत्रेति । अत्र स्कन्धे भगवानेव ऐश्वर्यादिगुणवानेव निरोधकर्ता निरूप्यते,
न तु अन्यो निर्धर्मकादिस्तदर्थं पण्णां भगानामैश्वर्यवीर्ययशःश्रीज्ञानवैराग्याणामिभधा निरूपणम् ।
तथा च पिक्तरध्यायेर्गुणप्रकरणिमत्युक्तं भवति ॥१८-१९-२०-२१॥ एवं प्रकरणानि विभज्य चतुर्भिजन्मप्रकरणिनरूपणे हेतुमाहुः —चतुर्मृतेरिति । वासुदेवसंकर्षणप्रद्यसानिरुद्धानं क्रमेण तत्तत्कार्यार्थं
चतुर्ष्वध्यायेष्वविभावो ज्ञेयः । तदुक्तं निवन्धे "प्रथमे वासुदेवोसृद्धसुदेवहृदि स्थितः । मृत्युवारणसामर्ध्यमन्यया न भवेत् क्रचिदि"त्यादि ॥ २२ ॥ अय जन्मप्रकरणीयाध्यायार्थानाहुः —हेतृस्य

हेतुश्च त्रिविधो ह्यत्र गुणा भक्ताहितप्रदाः । कंसादेः कालतोऽज्ञानात्रिधा दुःखं तु तद्गतम् ॥ २४ ॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीदिप्पणी।

हेतोस्नैनिध्ये तात्पर्यमाहुः — गुणा इति । सत्त्वादयं इत्यर्थः । तद्गतम् । मक्तगतमित्यर्थः ॥ २४ ॥ (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिष्पण्योः प्रकाशः ।

प्रयुम्नस्ततोऽनिरुद्ध इस्रेवं सोपपत्तिकमुक्तमतस्तयेस्तर्यः ॥ २३ ॥ न केवछं गुणा एव तथा किन्स्व-न्येऽपि तदनुरोधिन इसाशयेन दृष्टान् पीडकानाहुः—कंसादेरिसादि । अज्ञानादिति कंसमी-

(३) श्रीमद्रक्षभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः। स्कन्धार्थसंशयो निराकृतः। प्रथमाध्यायार्थमाहुः—हेतुश्चेति। भक्तदुःखं हेतुः। तस्य त्रैविध्यं विवृ-ण्वन्ति—कंसादेरिति। अज्ञानादिति। "नन्दाचा ये त्रजे गोपा यात्रामीषां च योषित' इतिवाक्यश्रवणानन्तरं कंसेन कृतं भगवदवताराज्ञानाज्ञातम्। अनेन दुःखेन भगवानवतरिष्यतीति

्(४) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना।

स्वैरध्यायार्थैरवयवैः कृत्वा प्रथमो जन्मप्रकरणार्थरूपो जन्मलीलात्मको भगवान्महानवयवीत्यर्थः । इह स्कन्ये पश्च प्रकरणानि तेषां जन्मादयोर्थाः । तेषु जन्मरूपोर्थः प्रथमः, स च हेत्वादिभिरवयवैर्महृत्वं प्राप्नोतीत्यर्थः सम्पद्यते । तत्र पूर्वाध्याये जन्मनो हेतुनिंरू प्यते स चाङ्कतया जन्मप्रकरणे सङ्गति प्राप्नोति । द्वितीये जन्मोद्यमः, सोपि जन्मसम्बन्धितया जन्मन्यन्वेति । तृतीये रूपान्तरस्वीकारः, स च भगवतो जन्मवोधकः । अन्यथा "तमद्भुतं वालकिमि"त्यादिविशेषणोक्तभगवद्भपतत्त्वावगतिसम्पन्नयोर्देवकीवसुदेवयो "रूपं यत्तत्राहुरव्यक्तमाद्यम्" "विदित्तोसि भवान्साक्षात्पुरुषः प्रकृतेः पर"इत्यादिभिः स्तुवतोर्जन्मज्ञानं न स्यात् । तथा सित सर्वापि स्नेहलीला वाध्येत । रूपान्तरस्वीकारे तु ममायं वाल इतिवुद्ध्या "तदा तु स्वत एवासीद्भगवद्भावसङ्गतिरि"त्यादिवाक्योक्ता भावना सिद्धाभृत् । अतो रूपान्तरस्वीकारस्य जन्मवोधकत्वाज्जन्मप्रकरणे निरूपणं सङ्गतमेव । चतुर्थे कापत्रमुक्तं, तन्मायाकार्यं, तदप्यावस्यकं, माययेव भगवतो जन्म । वस्तुतो ब्रह्मणि जन्माभावात् । 'राजन्परस्य तनुभुजननाप्य-येद्या मायाविष्ठम्यनमवेहि यथा नटस्य' "देवकीजन्मवाद" इत्यादिवाक्येभ्यः । अतो जन्मप्रकरणे मायकार्यस्य नात्वस्य निरूपणमुचितम् । नात्त्रस्य जन्मसाधकत्वात् । एवं हेत्वादीनां जन्मप्रकरणे निरूपणं संगच्छत एव । वस्तुतस्तु परब्रह्मणः पुरुषोत्तमस्य प्रादुभीवो न तु जन्म । प्रादुर्भावप्रयुक्ता जन्मोन्त्रस्वादिलीला । अत एव "सिचन्त्योऽजनमुज्युग्यु"रित्यज्ञाजनपदं श्रीग्रुकेनोक्तम् । देवकीनन्दनयग्रोन्त्रस्वादिलीला । अत एव "सिचन्त्योऽजनमुज्युग्यु"रित्यज्ञाजनपदं श्रीग्रुकेनोक्तम् । देवकीनन्दनयग्रोन्त्रस्वादिलीला । अत एव "सिचन्त्योऽजनमुज्युग्यु"रित्सत्राजनपदं श्रीग्रुकेनोक्तम् । देवकीनन्दनयग्रोन्त्रस्वादिलीला ।

(५) मगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या।
मेति। भगवदवतारहेतुः भक्तदुःखं प्रथमाध्यायार्थः। अवतारार्थं भगवदुद्यमो द्वितीयार्थः। रूपान्तरस्वी-करणं तृतीयार्थः। मायाकार्यं कापट्यं चतुर्थार्थः। एवं हेत्वादिभिरध्यायार्थः प्रथमो जनमप्रकरणार्थरूपो भगवान् महानित्यर्थः। प्रथमप्रकरणार्थरूपो भगवांश्रतुरूप इत्याहुः—प्रद्युम्ध्यानिरुद्धश्च वासुदेवस्तथा पर इति। परः संकर्षणः। 'अत्र निवन्धातुरोधादयं कमो न विवक्षित' इत्युक्तं टिप्पण्यां। निवन्ये हि "प्रथमे वासुदेवोमृद्धसुदेवहृदि स्थित' इत्यादिना वासुदेवसङ्कर्षणप्रधुमानिरुद्धा एव कमेणोपपादिता इति स एव कमो प्राद्धाः॥ २३॥ हेतुश्चेति। भगवदवतारे भक्तदुःखं हेतुस्तस्य त्रैविध्ये तात्पर्यमाहुः—ग्रणा इति। सत्त्वादयो ग्रणा एव भक्ताहितप्रदाः मक्तदुःखदायका इत्यर्थः। भक्तदुःखहेतोस्त्रैविध्यं विवृण्वन्ति कंसादेरिति। भक्तगतं दुःखं त्रिविषमित्यर्थः।

भूमिर्माता तथा चान्ये दुःखभाजो हरिप्रियाः ॥ यथायोग्यं दुःखमेषामत्रैवेति निरूप्यते ॥ २५ ॥ त्रयं भगवता शक्यं दूरीकर्तुमितीर्यते ॥ प्रश्नोप्यत्राधिकः प्रोक्तः स्कन्धद्वितयवर्तनः ॥ २६ ॥

( २ ) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः 🛭

रूपीदिलर्थः ॥२४॥ त्रयमिति दुःखत्रयमिलर्थः । ईर्यत इति प्रथमाध्याय उच्यत इत्यर्थः । एतेन त्रयाणां भगवन्नाश्यत्वरूपं हेतुतावच्छेदकमेकमिति हेत्वनतुगमोपि परिहृतः ॥ २६ ॥ द्वाद-

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

ज्ञाने तु दुःखं न भवेदिति भावः । का० ॥ २४ ॥ दुःखत्रयाधिकरणान्याहुर्भूमिरिति । कंसादिकृतं दुःखं भूमेः । कालक्ष्पाकाश्रवाणीकृतं दुःखं मातुः । भगवदवताराज्ञानकृतं दुःखमन्येषां सर्वेषामिति विभागः । अज्ञानकृतं पूर्वयोरिष परं कंसादिकृतत्वं कालकृतत्वं च विशेष इति तथा चेत्युक्तम् । तदुःखनिवृत्तिप्रकारोपि निवन्धे निक्षितः "कालजं प्रभुसम्बन्धात् कंसजं हेतुवारणात् । वाक्यैरज्ञान-संभूतं शक्यं तत् त्रितयं हरे"रिति । तृतीयाध्याये खस्यावतारेण पृश्चिसम्बन्धज्ञापनेन चाकाश्रवाणीजनितं मातुर्दुःखं निवारितवान् । ततः कंसादिकृतं दुःखं कंसवधान्तेष्वध्यायेषु कंसादिमारणेन निवारितवान् । ततः "सभाजितान्समाश्रास्थ"तिस्रोकोक्तसभाजनसमाश्रासनवाक्यैः खावतारज्ञापनेन तद-ज्ञानजं दुःखं निवारितवान् । "त्वमेव पूर्वसर्गेऽभू"रितिस्रोके देवक्यां स्रेहातिश्रयो विवृतः । अतः क्रममपहाय पूर्व मातुर्दुःखं निवारितवानिति ज्ञेयम् । व्रजस्थिदेविकदुःखनिवृत्तेस्त्ववतारकार्यत्वामा-

(४) श्रीमहीक्षितलालुम्हयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना।
दानन्दनादिनामान्यपि प्राकट्यप्रयुक्तान्येव । स च प्रकरणार्थक्ष्पो भगवांश्रत्क्ष्प इलाहुः—प्रयुप्रश्नानिरुद्धश्च वासुदेवस्तथापर इति । तथा च प्रद्युप्तादिचतुक्ष्पो भगवानेव जन्मलीलात्मक
इह प्रकरणे प्रतिपाद्य इल्पर्थः सम्पन्नः । 'चतुर्भूतेर्जन्मतोत्र तथाष्याया निरूपिता' इतिवाक्यात् ।
अत एकैकस्मिन्नध्याये प्रद्युप्तादेनिक्षपणं, न तु प्रद्युप्तादयोऽध्यायार्थाः । किन्तु प्रद्युप्तादिचतुर्व्यद्वेहो
भगवाक्षन्मप्रकरणप्रतिपाद्य इति भावः ॥ २३ ॥ २८ई ॥

(५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या।

अत्र श्रीविष्ठभगोस्तामिनः "कंसादिकृतं दुःखं भूमेः । काल्रूपाकाशवाणीकृतं दुःखं मातुः । भगवदवन्ताराज्ञानकृतं दुःखमन्येषां सर्वेषामिति विभागः । "नन्दाद्या ये त्रजे गोपा" इतिवाक्यश्रवणानन्तरं कंसेन कृतं दुःखं भगवदवताराज्ञानाञ्जातं ज्ञेयं, अनेन दुःखेन भगवानवतरिष्यतीति ज्ञाने तु दुःखं न भवेदिति भाव" इति व्याख्यातवन्तः । श्रीपुरुषोत्तमास्तु आवरणभक्षे "कालो द्वापरकिलं संधिरूपस्ततो मूमेदुंःखम् । कंसादेर्मानुदुःखमञ्चानजनितम् । कंसम्र्खंत्वजनितमन्येषा"मिति व्याचख्युः॥२४॥ध्यान्योग्यमिति । भगवदवतारहेतुभूतदुःखनिरूपकेत्राध्याये एषां भूम्यादीनां यथायोग्यं दुःखं निरूप्यते ॥२५॥ प्रश्न इति । अत्र प्रथमेध्याये प्रकरणत्रयात् प्रश्नोधिकः प्रोक्त इत्यर्थः । स्कन्धिकः न्यवर्तन इति । "देहं मानुषमाश्रित्य कति वर्षाणि वृष्णिभिरि"तिप्रश्न एकादशस्कन्धीयप्रमेयविषयकः । अन्य प्रथमाध्याये चत्वारि प्रकरणानि । प्रश्नप्रकरणं मूमिप्रकरणं मानुप्रकरणं अन्यप्रकरणं चेति । तदुक्तं नियन्धे, "प्रश्नेन सिहताः पूर्वं चतसः प्रकिया मता" इति । भा० द० प्रव

अनुवादः स्तुतिः प्रश्ने भक्तस्वज्ञापकावुभौ ॥ अन्यथा द्यातिगुप्तार्थं श्रीशुको वर्णयेत्कथम् ॥ २७ ॥ अज्ञानमन्यथाज्ञानं कृष्णगं विनिवार्यते ॥ प्राणनत्वं कथायाश्च दयासिद्धौ शुकस्य हि ॥ २८ ॥ एवं प्रश्नो द्वादशभिः समतो गुणदोषगः ॥ २८ ई ॥

#### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

द्वादशिमः प्रश्ने हेतुमाहः-गुणदोषग इति । षञ्जुणा, लोके दोषत्वेन प्रसिद्धा धर्माश्च षड्-देशान्तरगता गर्भमातुलमारणाद्यः । उभयविषयकत्वात्तस्य तथात्विमत्यर्थः । गुणवान्यसाम्यं दोष-वान्यानामयुक्तिमित्याशक्काहुः-समत इति । यथा गुणा उत्तमास्तथा लोके दोषा अप्युक्तटा इत्यु-मयोः साम्येन राज्ञा प्रश्नः कृत इति तथेत्यर्थः । समत इति भावप्रधानः ॥ २८% ॥

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

शिभिरिति । प्राणनवाक्यस प्रश्नरूपत्वाभावात्त्रथेत्यर्थः । गुणदोषग इसत्र टिप्पण्यां दोष-त्वेनेति । ऐश्वर्यादिगुणविरुद्धदोषत्वेन । आद्य इति आदिपदेन असंज्ञातिसहभावबहुकालद्वारका-वासबहुपरिग्रहाणां प्रश्नस्थानां सङ्ग्रह इति । अत्राद्यस्य वीर्येण, द्वितीयस्थैश्वर्येण, तृतीयस्य यज्ञसा, तुरीयस्य श्रिया, पत्रमस्य ज्ञानेन, षष्ठस्य वैराग्येण विरोधः स्फुट एव । तथा चातो द्वादशिभः प्रश्नो न तु पुरःस्कृतिकैर्वीर्यादिभिः । प्रश्नस्य स्कन्यद्वितयविषयकत्वादितिभावो बोध्यः ॥ २८ई ॥

#### (३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः ।

बादत्र तद्दकथनम् ॥ २५ ॥ अनुवाद् इति । सार्धेनानुवादो, 'निवृत्ततेषैरि'खनेन चरित्रस्तु-तिश्चेत्यर्थः । अन्यथेति । भक्तत्वाभावे इत्यर्थः । अज्ञानमिति विनिवार्यते 'पितामहा मे' इत्यादिना भगवन्माहात्म्यकथनेनेति शेषः ।

#### (५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या।

सुषोधिन्यां च "तत्र दशिं श्रोकैर्भूमिसान्त्वनं वाचा । उपायेन देवक्याः पश्चित्रिश्चः । ततोष्टिभिः सर्वेषा"मिति ॥ २६ ॥ अनुवाद इति "किथतो वंशिवस्तार" इत्यादिसाईश्लोकेन नवमस्कन्थो-कचित्रातुवादः, "निवृत्ततेषैरि"त्यनेन चित्रस्तुतिश्चेत्युभौ स्तुत्यनुवादौ श्रोतुर्भक्तत्वज्ञापकौ । पूर्षोक्तानुसंघानेन अनुवादसामर्थ्यं भक्तस्वैति भावः । अन्यथेति भक्तत्वामावे इत्यर्थः ॥ २७ ॥ अज्ञानिमिति । "पितामहा मे" इत्यादिना भगवन्माहात्म्यकथनेन परीक्षिता स्वस्य कृष्णविषय-कमञ्जानमन्यथाञ्जानं च विनिवार्थते । तथा च त्वदुक्ते भगवन्माहात्म्ये मम विश्वासो भविष्यतीति परीक्षिता ग्रुकं प्रति स्वाधिकारो बोधितः । प्राणनत्विमिति । "नैषातिद्वःसहा क्षुन्मामि"त्यनेन हरिकथामृतस्य जीवनसंपादकत्वं यद्धक्तं तच्छुकस्य दयासिद्धर्यम् । एवं प्रश्च इति । "नैषातिद्वःस-हे"तिश्लोकस्य प्रश्वस्त्रस्ताभावातं विहाय द्वादशिपिति भावः । द्वादशिः प्रश्ने हेतुमाहः—गुण-दोषम इति । पञ्चणा ऐश्वर्यादयः । लोके दोषत्वेन प्रसिद्धा धर्माश्च पद मातुलमारणादयः । उभय-विषयकत्वारश्वस्य गुणदोषविषयकत्वमित्यर्थः । गुणवाक्यसाम्यं दोषवाक्यानामग्रक्तमित्याञङ्काहः—समत इति । यथा गुणा उत्तमास्तथा लोके दोषा अप्युत्कटा इति गुणदोषयोः साम्येन राज्ञा प्रशः कृत इति गुणवाक्यसाम्यं दोषवाक्यानो निर्देशः, समत्वादि-

पूर्वस्कन्धे भक्तेः प्रतिपादितत्वादुत्कण्ठापूर्वकमुक्तानुवादमाह सार्धेन~कथितो वंशवि-स्तार इति ।

> राजोवाच— कथितो वंशविस्तारो भवता सोमसूर्ययोः। राज्ञां चोभयवंश्यानां चरितं परमाद्भृतम्॥१॥ यदोश्च धर्मशीलस्य नितरां मुनिसत्तम॥

### श्रीसुबोधिनी।

भक्ततादेव तत्रत्यानां वंशयोविस्तार उक्तः । अभ्यहितत्वात्सोमस्य पूर्वनिपातः । वंशविस्तारप्रश्नभ्यमं वारयित-विस्तार इति । अन्यतमकथननिवारणायोभयग्रहणम् । रात्रिन्दवं सर्वेषां सर्वान्धकारनिवारकत्वाद्वंशिवस्तारकथनं गुक्तमिति पूर्वोक्ताभिग्रायं च वदन् स्वस्य श्रोतृत्वं च समर्थयित—उभयवंश्यानां राज्ञां चरित्रमपि कथितमिति । उत्पत्त्यैव भक्ताः । चरित्रमपि तेषामन्येषां भक्तिजनकमित्यम्बरीषादेश्वरित्रस्य तथात्वात्यथगनुवादः । अत्र षष्ठी जननसम्बन्धप्रतिपादिका। चकारात्तत्र भगवतोऽपि चरित्रं प्रतिपादितमित्युक्तम् विशेषतोभिग्रायेण कथने श्रवणे च हेतुः परमाद्धतमिति। परमेण भगवता, परमया भक्तया वा ॥१॥ यदोः पिनुरादेशोङङ्घनादधर्मपरत्वेन कथनायुक्तत्वमाशङ्का जराया भगवद्भजनप्रतिवन्धकत्वान्मुख्यपितुः सेवार्थं गौणपितुराज्ञोङङ्घनं युक्तमित्याह—यदोश्चेति । धर्मश्रीलस्येति पृथगनुवादे हेतुः । जरया च धर्मनाशः । शीलपदेन पितुर्धर्माज्ञानमुक्तम् । पृत्रवयसा तन्मातृसम्बन्धस्यात्यन्तमयुक्तत्वात् । अतो भगवद्वतारात्पूर्वमेव पूरोवंशो निवर्त्तितः । अन्यथा तैः सह भगवत्सम्बन्धोऽपि न युक्तः स्यात् । भीष्मस्य वस्ववतारः

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

राज्ञामिस्त्रत्र षष्ठी जननसम्बन्धप्रतिपादिकेति । राज्ञामिति या षष्ठी सा चरित्रेषु जननसम्बन् न्धप्रतिपादिका । तथा च तत्कृतं चरित्रं, न तु तत्सम्बन्ध्यन्यकृतमिस्यर्थः ॥ १ ॥ यदोश्चेस्त्रत्र (३) श्रीमद्रक्षममहाराजकृतः श्रीस्रबोधिनीलेखः ।

कथित इलत्र पूर्वोक्ताभिप्रायं चेति । विविधमाणादुत्तरवाक्यात्प्वेमुक्तस्य 'सोमसूर्य-योरि'तिपदस्य 'रात्रिन्दिवमि'त्यनेन निरूपितमिभिप्रायं वंशे उभयसम्बन्धकथनेनानुवदिन्नत्यर्थः । श्रोतृत्वं चेति । यथार्थानुवादेन स्वस्य शक्तितात्पर्यनिर्धारु पृथ्यन्त्रवाद इति । वंशात्प्रथक् चरित्रानुवाद इर्ति । वंशात्प्रथक् चरित्रानुवाद इर्ति । वंशात्प्रथक् चरित्रानुवाद इर्ति । अत्र षष्टीति । राज्ञामिति कर्तिर षष्टी । तथा च राजकृतं चरित्रं न तु राजसम्बन्ध्य-त्यकृतिसर्थः । परमयेति । परो मीयतेऽनया कर्न्यति परमा मक्तिरित्यर्थः ॥१॥ यदोश्चेत्यस्याभासे इत्याहेति । इति धर्मशीलपदेन स्चयन्निति शेषः । व्याख्याने अत इति । अधर्मजनकवयोदानकर्नृत्वा-दित्यर्थः । पाण्डुप्रमृतीनां तु क्षेत्रजत्विति भावः । अन्यथेति । तदीजजवंशिनवृत्त्यभावे तादशवयो-द्रानृवंशीयैः पाण्डुप्रमृतिभिः सह कुन्तीसुमद्रादिदानेन मगवत्सम्बन्धो न युक्तः । तेषु जीवत्सु पाण्डु-द्रारा तेऽपि भगवत्सम्बन्धित्वेन व्यपदिश्येरन्निति भावः । नतु भीष्मस्तु जीवतीति कथं सम्बन्ध इत्यत आदुर्भीष्मस्येति । वस्रवतारत्वात्तस्य सम्बन्धित्वेन व्यपदेशेऽपि न दोषः । अपिशब्दाद्रक्तिः ।

### तत्रांशेनावतीर्णस्य विष्णोर्वीर्याणि शंस नः॥ २॥

त्वात् सम्बन्धोऽपि । दोषस्तु तत्कृत एव । अग्रे च तेषां तिमिङ्गिलत्वं वश्यति । अतो यदुः स्वभावत एव धर्मरूपः। अत एव तद्वंशस्य च नितरां कथनमुक्तम्। मननशीला मुनयः । तत्रापि प्राप्तज्ञानाः सन्तः । तादृशा अपि भक्ता अतिशयिताः । अनुवादप्रश्न-योर्मध्ये मुनिसत्तमेतिसम्बोधनमुभयहेतुत्वार्थम् । एवमनूद्य, भगवतो वीर्याणि चरित्राणि च पृच्छति सार्द्धेन--तत्रांशेनेति। तत्र वंशे । विष्णोर्व्यापकस्य। सर्वत्रोद्धमने प्रयो-जनाभावात्, प्रपञ्चविलयप्रसङ्गाच तत्रैव वंशे देवकीगृहदेशे मायोद्गमेन प्रकटितपरमा-नन्दस्य तावति देशे तेन प्रकारेण मायां दूरीकृतवानिति अंश एव स भवति । द्विती-यस्कन्धविवरणे चैतत् समर्थितम्, 'अदीनलीलाहसितेक्षणोल्लस'दित्यत्र । शास्त्रार्थीपरि-ज्ञानादंशभगवत्पदाभ्यां लोको भ्याम्यति । अंशावतारप्रसिद्धा वा प्रश्ने तथोक्तम् । प्रद्युम्नांशेनेति केचित्, वंशसम्बन्धस्तस्यैवेति । अवतरणं वैकुण्ठादत्रागमनम् । तर्च तत्त्वद्वारापि भवतीति तन्निवारणार्थं साक्षात्त्वकथनाय विष्णोरित्युक्तम्। माहात्म्यज्ञानार्थं वीर्याणां प्रश्नः । अचिन्त्यैश्वर्यवोधकानि चरित्राणि वीर्याणि । शंस कथय । सूक्तसा-धारण्येनानुशासनरूपेण कथयेत्यर्थः । न इति विशेषतः स्वस्य तदाकाङ्कित्वं निरूपि-तम् ॥ २ ॥ स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वाचरित्रमात्रमेव पृच्छन् मत्स्याद्यवतारेष्वप्ययमेव भगवा-नवतीर्ण इति, तस्य च वीर्याणि चरित्रं चोक्तमिति व्यर्थः प्रश्न इति शङ्कां निवारयति— अवतीर्घेति ।

## अवतीर्य यदोर्वेशे भगवान् भूतभावनः।

यदोर्वेशे भगवानवतीर्थे यानि कृतवांस्तानि सर्वाण्येव कथयेतिसम्बन्धः । वीर्याधिक्यास्तित्वकथनाय बहुकालावस्थानं सूचयति—वंश इति । तच्चरित्रं सर्वमेव धर्मात्मकमपीति वक्तं यदुसम्बन्धः । असमासस्तु ततोऽप्याधिक्यसूचकः ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

तत्कृत इति वंशकृत इसर्थः ॥ २ ॥

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

दोषस्ति । असुरावेश इत्यर्थः । उभयहेतुत्वार्थमिति । तादशवक्तः सकाशाच्छ्वणे यथार्थ-ज्ञानात्तथाऽतुवादो भवति, भगवद्वीर्थप्रश्रश्र तादशवक्तर्येव संभवतीति उभयत्रापि हेतुत्वं सुनिसत्त-मत्त्वसेत्वर्थः । विष्णोरित्यस्यार्थमाहुः—व्यापकस्येति । अंशोनावतीर्णस्येत्यर्थमाहुः 'सर्वत्रे'त्यारम्य 'प्रकटितपरमानन्दस्ये'त्यन्तेन । एतत्त्समर्थितमिति । दश्रठीठाविशिष्टत्वपूर्णत्वकथनेनांशत्वमे-तादशमेव सिद्धमिति भावः । अंशभगवत्पदाभ्यामिति । अत्रांशपदं 'कृष्णस्तु मगवान् स्वय'-मित्यत्र च भगवत्पदमतो भ्राम्यति । अंशः पूर्णो वेत्युत्कटकोटिकसंशयसुक्तो भवतीत्यर्थः । 'असु अनवस्थाने' इतिपाठात्संशयोपि भ्रम एवेति भावः । अत्र वीर्यप्रश्लोऽप्रिमस्नोके चरित्रप्रश्रस्तत्र वीर्य-

### कृतवान् यानि विश्वातमा तानि नो वद विस्तरात् ॥ ३ ॥

व्यसनावेशतया अप्रयोजककरणं वारयति—भगवानिति । अवतारप्रयोजनं सामान्यतः स्वज्ञातमाह—भूतभावन इति । भूतानि भावयत्यनुभावयतीति । भगवानेव संसारे स्थितो न बद्धाते । अन्ये तु बद्धान्त इति निर्द्धारितत्वाद्भगवद्भावेनान्येऽपि चेद्भावितास्ते कृतार्था भवन्तीति भगवद्वतारः । एवमवतीर्य यानि कृतवान्, इच्छ्यापि तत्रत्यानां मुक्तिदानसामर्थ्ये विद्यमानेऽपि यत्कार्थाणि कृतवाँस्तद्विमप्रयोजनार्थमेवेत्यवसीयते । अत एव व्यासावतारः । ज्ञातानि तान्युपयुज्यन्त इति । एतज्ज्ञापयित विश्वान्मेति । भगवानेव स्वतन्त्रतया यदि हितं न कुर्यात्तदान्योन्याश्रयः प्रसङ्येत । स्वतःकरणे विश्वान्यानेव स्वतन्त्रतया यदि हितं न कुर्यात्तदान्योन्याश्रयः प्रसङ्येत । स्वतःकरणे विश्वान्यानेव स्वतन्त्रतया यदि हितं न कुर्यात्तदान्योन्याश्रयः प्रसङ्येत । स्वतःकरणे विश्वान्यानेव हेतुः । तानि सर्वाण्येव पूर्ववक्षो वद । यद्यपि 'जातो गतः पितृगृहा'दित्यत्र, द्विती-यस्कन्धादिषु च चरित्रमुक्तं, तथापि विस्तरेण कथयेत्याह—विस्तरादिति ॥ ३ ॥ एवं भगवद्यी माहात्म्यमाह त्रिभिः । भगवतो माहात्म्य द्विविधम् । अदृष्टदृष्टभेदेन । तत्र प्रथमं चरित्रमाहात्म्यमाह—निवृक्तेति ।

निवृत्ततेषेरुपगीयमानाद्भवौषधाच्छ्रोत्रमनोऽभिरामात् । क उत्तमश्लोकगुणानुवादात् पुमान् विरज्येत विना पशुघ्रात् ॥ ४॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

अग्रिमप्रयोजनार्थभिति । अनवतारसामयिकजीवोद्धारार्थमित्यर्थः ॥ ३ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

निवृत्ततर्पेरित्यत्र कारिकासु । गुणानुनादनिशेषणानां तात्पर्यं वक्तुं पूर्वं गुणरूपस

(३) श्रीमद्वलसमहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

चित्रयोभेदमाहुः अचिन्त्यैश्वर्धेति ॥ २ ॥ अवतीर्धेत्यत्र व्यस्तनावेशतयेति । व्यसनानां श्रुत्पिपासारोगकर्भद्यतपानश्चीसङ्गानामावेशो यस तत्त्येत्यर्थः । षङ्किगुँगैर्धिर्मणा च ससव्यसनाभावः सिद्ध इति भावः । भगवद्भावेनेति । अवतारे सित चरित्रश्रवणादिना तद्वारा भगवत्सम्बन्धे सित भगवतो भावेन संसारावद्धत्वरुक्षणधर्मेण मक्ता भाविता भवन्ति, पुष्पसम्बन्धे तिला इव कृतार्था मुक्ता भवन्ति । अवद्धत्वधर्मो जीवेष्वागतो मोक्षपदेनोच्यते । भगवतस्तु वन्धाभावात्तत्र स्थितस्य न मोक्षपदवाच्यत्वमत एव 'न मे मोक्षो न वन्धन'मितिभगवद्वाक्यम् । इच्छ्यापीति । तत्रत्यानां अवतारसामिकानां सर्वे मां पश्यन्त्वितीच्छ्या साक्षात्कारे मुक्तिः संभवतीत्वर्थः । पूर्ववद्यो वद्दिति । स्क्तसाधारण्येनेत्यर्थः ॥ ३ ॥ निष्टुन्तत्वेरित्यत्र मूर्ले उत्तमस्रोकगुणानुभादमाहात्म्यमुक्त-मिति श्रवणकीर्तनमाहात्म्यमेव वाक्यार्थो न तु चरित्रमाहात्म्यमित्यशङ्का तत्साधयन्तो विशेषणत्र-

अ. १ स्रो०३-४ ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिमिर्विभूषिता ।

२२

स्वरूपात् फलतश्चापि महापुरुपयोगतः । विषयोत्तमतश्चापि चरित्रं परमं मतम् ॥ १ ॥ मुक्तस्य कार्यमेतद्धि मुमुक्षोर्भवनाशकम् ।

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

चरित्रस्योत्कर्षमाहः-स्वरूपादित्यादि । महापुरुषयोगत इति । महापुरुषो भगवान् , तत्स म्बन्धात् । विषयोत्तमतः इति । विशेषेण सिनोतीति विषयः । विषयश्च तत् उत्तमं च विष-योत्तमं, विषयेभ्यो वा उत्तमम् । इदं यथा तथा ''परिनिष्ठितोऽपि नैर्गुण्य'' इत्यत्र द्वितीयस्कन्धे सिद्धम् । विषयोत्तमत इति भावप्रधानः । परमिनित । परः पुरुषोत्तमो मीयते ज्ञायते येनेति तादशम् । "अत्र मां मार्गयन्खाद्धे"त्येकादशस्कन्धे सप्तमाध्याये भगवद्वाक्यात् । एवं चरित्रोः क्तर्षमुक्तवा तद्मुवादोर्क्तर्भगाहुर्भुक्तस्येत्यादि । एतचरित्रकथनं जीवन्मुक्तस्य कार्यम्, 'तदहं तेमिधासामी'ति द्वितीयस्कन्धे ग्रुकवाक्यात् । खभावतस्तस्येयमेव कृतिरित्सर्थः । तथा च ब्रह्मा-नन्दादप्यधिकतररसन्द्वपत्वात्स्वरूपोत्कर्षः । भवनाशकत्वात्फलतः । नतु चरित्रगानाधिकारो मुक्तान नामेवेति चेदन्येषां श्रवणादिकं न स्यात् । तेषां दुर्मिलत्वादित्यत आहुर्मुसुक्षोरित्यादि ।

### (३) श्रीमद्वल्लममहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

यतात्पर्यमाहः - खरूपादिति । आदेन स्वतंत्रप्रकलसूचकेन खरूपतो महापुरुषयोग उक्तः । द्वितीयेन फलसाधनत्वसूचकेन फलतो महापुरुषयोग उक्तः । तृतीयेन श्रोत्रमनोरमणकथनाच्छोत्र-विषयस्य चरित्रस्य विषयोत्तमत्वं निरूपितम् । विषयोत्तमेतिभावप्रधानं, कथनविषयेषुत्तम-स्वात् । चरित्रस्रोति शेषः । गुणानुवादस्य तथात्वं गुणसम्बन्धादेवेति चरित्रमाहात्म्यमेवोक्तं अवतीति भावः । इदं त्रयं विशदयन्ति मुक्तस्येति । एतद्भणकीर्तनमित्यर्थः । तृतीयविशेषणसार्थमाहः

### (४) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना।

निवृत्ततर्षेरुपगीयमानादिलादि । इह गगवद्धणस मुक्तमुमुक्षुसेव्यलादिना श्रवणस परमोत्कर्षः प्रतिपादितस्तथा सति सर्वोत्तमत्वात्कथं न सर्वेषां प्रवृत्तिरित्याशङ्कय अत्राप्रवृत्तौ दोषाणां

### (५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या।

त्यर्थः ॥ २८<sup>६</sup> ॥ निवृत्ततर्षेरित्यत्र गुणानुवादविशेषणत्रयतात्पर्यमाहः—ख**रूपादि**त्यादि । निष्ठस्तर्षेरुपगीयमानादितिविशेषणेन फल्रुपलसूचकेन खरूपत उत्तमलम् । भवी-षघादितिविशेषणेन दोषनिवृत्तिरूपफलसाधनत्वसूचकेन फलत उत्तमत्वम् । श्रोत्रमनोभिरा-मादितिविशेषणेन विषयोत्तमत्वादुत्तमत्वम् । महापुरुषयोगत इति 'उत्तमस्रोकगुणानुवादादि'त्यस तात्पर्यार्थः । अत एवतदाभासे 'एवं खरूपगुणकार्येश्वरित्रस्य उत्क्रष्टत्वमुक्तवा सम्बन्धतोपि तस्योत्कर्षमा-हे'त्युक्तं सुनोधिन्याम् । अत्र महापुरुषो भगवान् तद्योगतस्तत्सम्बन्धतः इत्यर्थः । एतदेव विश्वदयन्ति अत्र मुक्तस्येति। आद्यविशेषणार्थीयम् । दितीयसार्थमादः-मुमुक्षोरिति । तृतीयसार्थमादः-अनि-

### अनिन्द्यविषयश्चायं विरक्तोऽस्मिन् यैतेष्ट्रवम् ॥ २ ॥ आत्मघाती कर्मजडो निन्दितार्थरतः सदा।

**अ. १ ऋो**० ४ कारिकाः ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः। नन्वसैवमुत्कर्षे को हेतुरत आहरनिन्दाविषयश्चेति । च पुनः अनिन्दाश्चासौ निषयश्च । अन्ये हि रूपादयः संसारे बधन्ति, इदं तु भगवति बधातीति तथेत्वर्थः । तत्र प्रकारमाहुः विरक्त इलादि । संसाराहिरक्तः अस्मिन् गुणगाने ध्रुवं यत्नं कुर्यात् । तथा चात्र राजशुकयोः श्रवणे कथने च प्रवृत्तिं वोधयता शास्त्रकारेणास्मिन्पद्ये प्रकारो बोध्यत इति भावः । पतेदितिपाठे तु अस्मिन् गुणानुवादे रतिरहितोयं जीवः स्थानाद्वष्टोऽघः पतेदित्यर्थः। अस्मिन् पक्ष उत्त-रार्द्धस्य इदं तात्पर्यम् । नतु गुणानुवादे विरक्तिरेव कथिमत्याकाङ्कायां पशुप्तपदतात्पर्यमाहुरात्म-धातीलादि । अत्र केचिदकारप्रश्लेषं कृत्वा 'अपगता शुक् यस्मादिलपशुक् आत्मा, तं हन्तील-पशुप्त आत्मधाती'त्याहुः । तन्न, अपशुक्त्वस्य सुषुप्तौ मुक्तौ वा भवनात्तादशस्य 'नायं हन्ति न हन्यत' इतिश्रुत्मादिभिर्घात्मत्वायोगात् । अतः सङ्घाताभिमानिन एव तथात्वं युक्तम् । तच्चाकारप्रश्लेषं विनापि

(३) श्रीमद्रलभमहाराजकृतः श्रीस्रवोधिनीलेखः। अनिन्दोति । अयं चरित्ररूपोऽनिन्दो विषयः । 'को विरुप्येते'तिकथनादस्मिन्विरक्तस्य पातः स्चित इलाशयेनाहरस्मिन्वरक्तो ध्रुवं पतेदिति । एतेनापि चरित्रमाहात्म्यमेवोक्तं भवती-त्याभासोक्तो वाक्यार्थः । आत्मेति । 'पुमानि'तिपदेन पशुजीवानां स्त्रीजीवानां च चरित्रे विराग उक्तः । तद्भविरिक्तश्रेद्धिरक्तस्तदा आत्मघात्यादिभ्यः पृथक् न, किन्तु तदन्तर्गत एव । तथा च यो गुणातुवादे विरक्तः स आत्मघात्यादीनां पञ्चानामन्यतम एव ज्ञेय इति भावः । आत्मघातीत्यादि पदत्रयं विशेषणत्रयस्यार्थः । निर्देष्टान्तःकरणैर्गायमानान्निवृत्तो द्रष्टान्तःकरण एव भवतीत्यन्तःकरण-

पशुं हन्तीति पशुघ इति मूलविभुजादित्वात्कप्रत्यये कृतेऽपि प्राप्यते । एवच 'पशुपितः पशुनां चतु-

ष्पदामुत च द्विपदाम्', 'शिवस्य पश्चः सर्वे जीवाः संसारवर्तिन' इतिश्चतिस्मृतिभ्यां संसारिणां

( ४ ) श्रीमद्दीक्षितलालुभट्ट्योजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

हेतुत्वं वक्तं श्रीमदाचार्थचरणाः श्लोकाशयं विशदयन्ति आत्मघाती कर्मजड इत्यादिना । पश्चश्ली-व्यतिरिक्तश्चेद्विरक्तस्तदा ततः पृथक् नेत्यन्वयः । पशुजीवाः स्त्रीजीवा भगवद्वणानुवादाद्विरक्ता भवन्ति । तेषां तत्स्वभावप्राधान्यात् । जीवद्वयाद्भिन्नेषु जीवेषु तु आत्मघातिकर्मजडनिन्दितार्थरतेष्वन्यतम एव गुणानुवादविरक्तो मवेन्नान्य इत्यर्थः । तथा च पशुजीवाः, स्त्रीजीवा, आत्मघातिनः, कर्मजडा निन्दितार्थरताश्चेति पञ्च विरक्ता भवन्ति ।

(५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुचोधिनीकारिकाव्याख्या। न्होति । अयं चरित्ररूपोऽनिन्हो विषयः । मूले को विरज्येतेतिकथनादस्मिन्गुणानुवादे विरक्तस्य पातः सूचित इलाशयेनाहुरस्मिन् विरक्तो ध्रुवं पतेदिति । आत्मघातीति । अत्र श्रीवल्लभगो-स्वामिनः "पुमानितिपदेन पश्चजीवानां स्वीजीवानां च चरित्रे विराग उक्तः तद्यतिरिक्तश्रेद्धिरक्तस्तदा अात्मवात्यादिभ्यः पृथक् न, किंतु तदन्तर्गत एव । तथा च यो गुणानुवादे विरक्तः स आत्मवात्यादीनां पञ्चानामन्यतम एव ज्ञेय इति भावः । आत्मघातीत्यादिपदत्रयं विशेषणत्रयस्यार्थः । निर्देष्टान्तःकरणै-

१ पतेदित्यपि पाठः ।

### पशुस्त्रीव्यतिरिक्तश्चेद्विरको न ततः पृथक् ॥ ३ ॥

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाद्याः।

द्विपदां चतुष्पदां च पश्चले सिद्धे अवैधप्रकारेण तद्धातिन आत्मधातिलं स्वारसिकम् । तथा एका-दश्कत्मधीयपूक्तं चमसवाक्येषु 'कर्मण्यकोविदाः स्तन्धा मूर्खाः पण्डितमानिन'इत्यादिना, 'ये कैव-ल्यमन्त्रप्राप्ता ये चातीताश्च मृद्धताम् । त्रैवर्गिका ह्यक्षणिका आत्मानं घातयन्ति ते', 'एत आत्म-ह्रनोऽशान्ता अज्ञाने ज्ञानमानिन' इत्यन्तेन कर्मजाङ्यान्निन्दितार्थरत्या च तेषामप्यात्मधातित्वं सिद्धम् । षिष्ठिषदुपाख्यानश्रवणेन राज्ञापि तेषां तथात्वं ज्ञातं, तदिमसन्धाय त्रिविधसङ्ग्रहार्थं पश्चमप्दमेव राज्ञोक्तं ज्ञेयम् । यदि तु 'श्रोतव्यादीनि राजेन्द्र! नृणां सन्ति सहस्रग्नः' इत्यादिद्वितीयस्कन्धार-म्भवाक्यानुरोधान्निर्श्वदिर्पि गुणानुवादरितश्चर्यलेनाद्रियते तदा तु हन्तीति च इति घनर्थे कं विधाय तेन त्रिविधानात्मधातिनः सङ्गृद्धा पश्चमदित्ती चः पश्चम इत्येवं व्युत्पत्त्या पश्चमदिन पशुं, हन्तेः सकर्म-कत्वात्समिमव्याहारतोर्थतस्त्रिविधान् पश्चमानादाय पश्चमपदेन चत्वारः सङ्गाद्धाः । किञ्चात्र प्रमानितिपदेन पश्चमव्यतिरिक्तानां पुंसां श्रवणाधिकारषोधनात् श्लीजीवोपि श्रवणाधिकारश्चरत्यत्वेन षोध्यते । स च मायापरिगृहीतः स्पृक्षमदेहिविशिष्टो ज्ञेयः । यो गीतायामासुरीसम्पत्तिगुक्त उक्तः । एवमेते पञ्चपि कारिकया सङ्गृहीताः । तथा चायमन्त्रयः—आत्मघाती कर्मजडो निन्दितार्थरतः सदा विरेक्तः तैतः एथक् चेत् पशुद्धीव्यतिरिक्तो नेति बोध्यः । अत्र यत्यशुक्षियौ त्रिस्यो भिन्नतयोक्तौ

(३) श्रीमद्रहाभमहाराजकृतः श्रीसुषोधिनीलेखः।

दोषेणात्मानं इन्तीत्यर्थः । पद्मुन्तीच्यतिरिक्त इति पुमानितिपदस्यार्थः ।

### (४) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

अस्मिन्म् छक्षोके 'कः पुमान्विरज्येते'ति पुंपदेन पुमान्न विरज्येत स्त्री तु विरज्येतेत्यर्थः स्फुटितः । स्रीत्वपशुत्वे च न देहगते मगवद्धणानुवादवैराग्यकारणे, "मां हि पार्थ व्यपाश्रित्य येऽपि स्युः पापयोनयः । स्त्रियो वैश्यास्त्रथा श्रुद्धास्तेषि यान्ति परां गति"मित्यादिवाक्यात् । कुन्तीप्रभु-तिस्त्रीणां भक्तत्वस्मरणाच । मनुष्याधिकारकं शास्त्रमिति सर्वतन्त्रसिद्धान्ताहेहपश्रुतामसम्भावित-त्वात् । अतो जीवधर्मावेव स्त्रीत्वपशुत्वे विवक्षिते । अत एव 'पुमान्विरज्येते'त्यस्य व्याख्याने 'ये पश्चनताराः ह्यवतारा' इत्यादि व्याख्यातमाचार्यैः । अतः स्त्रीजीवानां पश्चजीवानां च भगवद्धणविरागः ।

### (५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या।

र्गीयमानान्निवृत्तो दुष्टान्तःकरण एव भवतीत्यन्तःकरणदोषेणात्मानं हन्तीत्यर्थः । पशुस्त्रीवयितिरिक्त इति पुमानितिपदसार्थं'' इति व्याचल्युः । एवं भवौषपान्मोक्षसाधनाद्धणानुवादाद्विरक्तः कर्मजड
एव । श्रोत्रमनोभिरामादिनिन्द्यविषयाद्विरक्तो निन्दितार्थरत एवेति स्फुटम् । तथा च मूले 'गुणानुवादाद्विरक्तः पशुन्न' इत्युक्तं, तस्य पशुन्नस्य 'निवृत्तत्वेंिर'त्यादिगुणानुवादिवशेषणैरात्मघात्यादिभेदेन श्रैविघ्यं
स्चितं, तदेव कारिकायां स्फुटीकृतम् । पुमानितिपदेन पशुजीवानां स्नीजीवानां च स्वभावत एव
गुणानुवादाद्विरागो बोधितः ।

प्रथमतः फल्रुक्षं चरित्रमेतदित्याह्—निवृत्ता तर्षा तृष्ड् येषाम् । तृष्णा अन्तःकरणदोषोपलक्षिका । निवृत्ताः सर्व एव दोषा येषामिति । नह्यल्पदोषवतापि भगवद्भुणा
गातुं शक्याः । उप समीपे गीयमानाद्ममनप्रयासो निवारितः । श्रवणानन्दत्वेन च
विषयानुभवेपि प्रयासो निवारितः । बहुवचनेनावृत्त्या निवार्यदोषनिवृत्तिरिप सूचिता ।
अनिवार्यास्त्वये फल्रिष्यन्ति । स्वतन्त्रफल्रत्वादेव सर्वत्रागत्य गानम् । अनेन रसाभिनिवेशो
ज्ञापितः । एवं वक्तुः फल्रुष्यत्वं, श्रोतुर्दोषनिवारकत्वं चोक्तम् । चरित्रस्य फल्रसाधकत्वमाह्—भवौषधादिति । भवस्य संसारस्यौषधं निवर्त्तकम् । अत उपकारस्मरणाद्भानम् ।
श्रोतुस्तु कर्मज्ञानभक्तिभ्य इदं परमं साधनं मोक्षस्य । औषधं हि रोगनिवृत्तौ न पुरुषव्या-

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

अवणानन्द्रत्वेनेति गानतात्पर्यम् । अनिवार्यो इति । भगवद्विषयकत्वेन निवारियतुमयोग्याः (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

तत्पशुच्चपदस्य व्युत्पत्तिद्वयबोधनार्थम् ॥ का० ३ ॥

अ. १ ऋो० ४ ]

एवं कारिकाभिस्तात्पर्यं सङ्गृद्ध श्लोकं व्याकुर्वन्ति—प्रथमत इत्यादि । निवार्यदोषिति । ते चक्षुरादयो ज्ञेयाः । आवृत्तेस्तन्निवारकत्वं च 'परस्परं त्वद्धणवादे'ति कर्दमस्तुतौ तृतीये स्फुटम् ।

(३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

खतस्त्रेति । चरित्रस्य फलक्पत्वमाभासे पदस्यार्थ उक्तः सोनेन समर्थित इत्येवकारः । दोष-

### ( ४ ) श्रीमदीक्षितलालुभदृयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

तत्र जीवे स्त्रीत्वं तु विषयासिक्तहेतुप्रकृतिपरवश्चत्वम्, 'स्त्रीजीवाः प्रकृतिपरवशा' इति तत्त्वदीपप्रकाशात् । अत एवोक्तं गीतासु 'राक्षसीमासुरीं चैव प्रकृतिं मोहिनीं श्रिता' इति । एवं च तेषां प्रकृत्यधीनतया प्रकृतेः संसारैकसाधकतया गुणातुनादे युक्तो विरागः । पशुत्वं सर्वत्र विवेकराहित्सम्, 'श्वविद्वराहोष्ट्रखरैः संस्तुतः पुरुषः पशुः । न यत्कर्णपथोपेतो जातु नाम गदाग्रज' इसत्र तथा निर्णयात् । एवं स्त्रीजीवपशुजीवयोर्गुणातुवादवैराग्यम् । तत्र ठौकिकचातुर्यवस्वे सति पारमार्थिकसाधनशून्यत्वं स्त्रीजीवत्वम् । लौिककालौिककचातुर्थशून्यत्वं पशुजीवत्वमिति विशेषः । मूले विना पद्माद्मादित्यनेन आत्मघातिकर्मजडनिन्दितार्थरतानां ग्रहणम् । तथा हि, अपगता शक यस्मादित्यपशुक् आत्मा, तं हन्तीति तथा, आत्मघाती । तल्रक्षणं तु पारमार्थिकसाधनविवेकादिवत्त्वे सित भगवदानन्दाप्तिसाधनशून्यत्वम् । 'मयानुकूछेन नभस्त्रतेरितं पुमानभवाव्धि न तरेस्स आत्महे'ति भगवद्वाक्यात्सोपि विरुच्येत । पर्यून्हन्तीति पशुघ्रः, केवलसकामत्वेन श्रुतितात्पर्यभ्रमात्परप्राण-घाती कर्मज्जुङः, 'नानाकामो यथा भवानि'तिनारद्वान्यात् । एवंभूतोपि चरित्राद्धिरक्तो भवति । किञ्च, पश्रून्हन्ति अविहितप्रकारेण जिह्वालील्येन पश्रून्हन्ति स पश्रुप्तः, 'देवसंज्ञितमप्यन्ते कृमिवि-डूभस्मसंज्ञितम् । भूतधुक्तत्कृते खार्थं किं वेद निरयो यत' इतिवाक्यात् , 'खप्राणान्यः परप्राणैः प्रपुष्णात्मघृणः खलु इति निन्दितत्वाच । स पशुन्नो ह्यत्यन्तनिन्दित इति निन्दितार्थरतोपलक्षको भवति । तथा सति निन्दितार्थरतोपि विरक्तः स्यादित्यर्थः । एम्यः पञ्चम्यो भिन्नः सर्वथा न विरज्यत इति सर्वसद्ध-पादेयतया समस्तसाधनोत्कर्षः प्रतिपादितो मूले, तथैवाचार्यवर्षेरनया कारिकया विशदीकृतः ॥का०३॥

१ गुणानुवादात् । २ प्वॉक्तेभ्यः ।

जन्मप्रकरणम्

पारमपेक्षतेऽन्तःप्रवेशनातिरिक्तम् । अत्र चान्तःप्रवेशः श्रवणद्वारा । अतः फलत्वसाधनत्वे एव यद्यपि वक्तव्ये, तथापि श्रवणस्य प्रविष्ट्याहकमनसञ्च यदि सुलकरं न भवेत्तदा पूर्वोक्तं न सम्भवतीति जघन्यत्वेपि विषयत्वेन पश्चान्निरूपयति—श्रोत्रमनोभिरामा-दिति । श्रोत्रं मनश्चाभितो रमयतीति । प्रविष्टमेव तथा करोतीति ज्ञातव्यम् । अनिवर्त्य-दोषेण चाप्रवेशः । उपेत्यप्राप्तिदोषो निवारितः । तृष्णाभावेन धनापर्णदोषः । गानेन शन्दमाधुर्यम् । जन्ममरणदुःखस्य बहुधानुभूतत्वात्तन्निवारकमौषधमत्यादरेण सेन्यम् । कर्णाकदुत्वं परिणाममनोहरत्वं चोक्तम् । परलोकमभिन्याप्य रमयतीत्वभिशन्दार्थः । एवं स्वरूपगुणकार्येश्वरित्रस्योत्कृष्टत्वमुक्त्वा सम्बन्धतोऽपि तस्योत्कर्षमाह—उत्तमश्हो-केति । उत्तमैः श्लोक्यन्ते ये गुणाः, उत्तमश्लोकस्य वा माहात्म्यख्यापकास्तेषामनुवादः कथनं यत्रेति वा भागवतादिरूपात्। गतदोषाणामप्युत्कर्षो भगवता। भगवतोऽप्युत्कर्षज्ञा-पका गुणाः। अनुवादस्तेषामप्युत्कर्षहेत्।रिति समभिज्याहारादवगम्यते । पुमानिति । ये पश्ववतारास्त्रयवतारास्तेऽत्र नाधिकारिणः। या अपि स्त्रियः श्रवणाद्यासक्तास्ता अपि निमित्तवशादेव स्त्रियः, स्वभावतः पुरुषा एव । अतः पुमान् कोपि न विरज्येत । इत

### (१)श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

कामाद्य इत्यर्थः । तथापि अवणस्येति । आद्या प्रवृत्तिर्विषयत्वेनैवेति तथाप्रवृत्तस्याखिलप्रक्षार्थसा-धकेऽर्थे प्रवृत्तिप्रयोजकं विषयान्तरसमानधर्मवत्त्वं जघन्यमेवेति तथोक्तम् । अनिवर्त्यदोषेण चेति

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

अत्राप्यग्रे स्फुटम् । नतु कारिकायां पञ्चनामनिधकारकथनमसङ्गतं, तेषां श्रवणयोग्यताया एवाभावा-दित्यत आहु:-धे पश्ववतारा इति। तथा च स्तनपानजनकसंस्कारवधेषां पशुत्वसंस्कारस्तेत्र गृह्यन्त इसदोषः । नतु श्रीणामनधिकारः प्रसक्षवाधित इसत आहुः —या अपीसादि । नतु वनर्थे कविधानं

### (३) श्रीमद्रल्यमहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

निवारकत्वमिति । निवृत्ततर्षगीतचरित्रश्रवणेन खस्यापि तर्षनिवृत्तिर्भवतीति भावः । अतः फल-त्वेति । अन्तः प्रवेशस्यापेक्षितत्वादेवेत्यर्थः । पूर्वोक्तिमिति । चरित्रस्यान्तः प्रवेशनिम्लर्थः । उपेत्यप्रा-सीति । मुळे उपेत्यप्रसर्गेणाप्राप्तिरूपो दोषो निवारितः, किन्तु अनिवर्शं सहजासुरत्वमेव दोष इति भावः । धनापेणदोष इति । 'निवारित' इति पूर्वेणान्वयः । उत्तमैः श्लोक्यन्त इति । उत्तम-स्रोकगुणानामनुवादः शुकादिकर्तकं सर्गादिकमेणोपनिवन्धनं निवृत्तत्वेरन्यैर्गीयत इत्यर्थः । अत एव शीनकेन शुकसंवादः पृष्टः, राज्ञापि तृतीयस्कन्धारम्भे मैत्रेयोक्तं पृष्टम् । 'तस्माद्धारते'त्यत्र श्रोतन्यविष-यतावच्छेदकधर्मनियमकथनातत्पुरःसरं शुकादिकृतो गुणानुवादः श्रोतव्यः । अत एव निवृत्ततर्षेरिष स एव गीयत इति भावः । आद्यपक्षेऽनुवादः सर्गादिक्रमेणोपनिवन्धनम् । बहुत्रीहिपक्षे नायं विशेषः किन्तु कथनमात्रमनुवाद इत्यर्थः । गतदोषाणामपीति । भगवानुत्तमस्रोक, उत्तमानां गतदोषाणां खश्लोकनेनोत्कर्षसम्पादकः । तथा च तेषामुत्कर्षज्ञापको भगवान्, भगवत उत्कर्षज्ञापका गुणाः, गुणानामुत्कर्षज्ञापकोनुवाद इत्यर्थः । नाधिकारिण इति । एते खरूपत एवानथिकारिणः । आत्मवालादयस्त्रयस्तु दोवनिवृत्तावधिकारिणो भवन्लपीति भावः । निमित्तवशादिति, तादग्दे-हसम्पादककर्मवशादित्यर्थः । स्वभावत इति । जीवनिष्ठपुंस्त्ववत्य इत्यर्थः । जीवनिष्ठस्रीत्वपुंस्त्वे उत्कृष्टरसस्य वैराग्यजनकस्याभावात् । निवर्तमानानां दैत्यत्वमिति वक्तं दैत्यलक्षणपुरः-सरमाह—विना पद्मुद्वादिति । ये हि पशुघातिनस्ते दैत्याः । दित्युपाख्याने दैत्यानां दयाभावः स्वभावतः प्रतिपादितः । ते च नित्यं भगवत्प्रत्यनीका एवेति न तहोषः परि-हार्यः । दैत्यानां च मुक्तिर्दोषस्यात्यन्तनिवृत्तिख्यापनाय । आविष्टानामपि मुक्त्यभावे पुनरन्यत्राविश्य तथा कुर्युरित्याधारभूतास्तु मुच्यन्त एव । अपुनरावृत्ति तम एव तेषां मक्तिः । विरक्तं दृष्टाऽन्यो विरक्तो मा भवत्वित्येतदर्थमुक्तम् ॥ ४ ॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

सहजासुरत्वेनेत्यर्थः । वैराग्यजनकस्येति । गुणानुवादे वैराग्यजनकस्येतर्थः । दैत्यानां मुक्तिस्वरूप-माहुः-अपुनरावृत्तीति ॥ ४॥

(२) श्रीपृरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिष्पण्योः प्रकाशः ।

संज्ञायां भवति, अत्र च म इति कस्यापि संज्ञाभावात् पशुप्तशब्दस्य द्वितीयान्युत्पत्तिरसङ्गतेत्वत बाहः -ये हीलादि । तथा च दित्युपाल्यानसिद्धलात् व्रत्वं दैत्यानां संज्ञालेन सिद्धमिलदोषः । न तहोषः परिहार्य इति । गुणश्रवणविरागरूपस्तदोषो गुणानुवादपरिहार्यो नेत्यर्थः । नतु दैत्यानां त्यामुक्तिप्रतिपादनस्य किं तात्पर्यमत्राहुः -- आविष्टानामित्यादि । मुच्यन्त इति, आविश्वतां निवृ-त्तले मुच्यन्त इत्यर्थः ॥ ४ ॥

### (३) श्रीमद्रक्षभमहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

एकोनविंग्रेऽध्याये टिप्पण्यां विवृते । तदुपलक्षणेन प्रमुत्वादिकमपि ज्ञेयम् । निवर्तमानानामिति । आत्मघात्यादिपञ्चानां दैत्यत्वं साधारणधर्म इति भावः । नतु 'मन्येऽसुरा'नित्यत्र दैत्यानामपि मुक्तिरुक्तेत्यत आहुदैंत्यानां चेति । तथा च कार्यार्थं मुक्ति ददात्यपि गुणानुनादे तु नाधिकार इति भावः । अत एव 'मुर्क्ति ददाति कहिंचित्स्म न भक्तियोग'मित्युक्तम् । आविष्टानामिति सहजासराणां कालनेमित्रभृतीनामपीलर्थः । आधारभृता इति । आवेशिनः कंसादय इलर्थः । अपुनरावृत्तीति । न पुनरावृत्तिर्थस्मात्तादशतमःप्राप्तिरेव । तेषां देहादिविशिष्टानां सहजासराणां मुक्तिः। सहजासुराणां केवलजीवानां भगवन्त्राप्तिः। 'मन्येऽसुरा'नित्यत्र तथानिर्णयात्। देहेन्द्रियादिवि-शिष्टानां तु तमःपर्यन्तमेव गमनिमत्येवकारः । ततस्तमसा सङ्घातं विहाय भगवन्तं प्राप्त्वन्ति । अत एव 'कालं प्राप्य भगवन्तं प्राप्नवन्ती'ति तत्रोक्तम् । अत्रायमभिसन्धः । सहजासुराणां देहेन्द्रिया-दिसाम्प्रया दैच्या अभावात्कालेनासुरसङ्घातं विद्वाय स्वरूपमात्रेण भगवस्त्राप्तिः । अन्येषां तु 'द्वया ह प्राजापत्या<sup>र</sup> इत्यत्रोक्तोभयविधसामग्रीसत्त्वात्कालेनासुरी सामग्री विहाय दैव्या सामप्रया विशिष्टमली-किकदेहं प्राप्य भगवता सह सर्वकामाञ्चनम् । यथा कंसादीनामाधारभूतानां खयोग्यदेहप्रास्या खयोग्यलीलानुभवः । आविष्टानां कालनेमित्रभृतीनां तु खरूपमात्रेण भगवस्त्राप्तिः । देहेन्द्रियादिविशि-

( ४ ) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना।

श्रोत्रमनोभिरामादिलसाभासे जघन्यत्वेपीति । चरित्रीयाभ्यां गतसर्वदोषगेयलभवौष-धत्वगुणाभ्यां श्रवणसुखकरत्वरूपगुणस द्दीनकक्षत्वेपि तस गुणस श्रोत्रमनोभिरामादिति पदेन यज्ञिरूपणं तचरित्रस्य गतसर्वदोषगेयत्वभवौषधत्वसिद्ध्यर्थमित्यर्थः । यदि भगवचरित्रं श्रवण-मनआल्हादकं न स्यात्तर्हि तज्ज्ञानं श्रवणं च न स्यादिति भावः ॥ ४ ॥

एवं चरित्रं स्तुत्वा पुण्यद्वारमात्रतां वारयितुं भगवन्तं स्तौति—पितामहा इति द्वाभ्यां, श्रुतदृष्टभेदेन ।

पितामहा मे समरेऽमरञ्जयैदेंवव्रताद्यातिरथैस्तिमिङ्गिलैः। दुरत्ययं कौरवसैन्यसागरं कृत्वाऽतरन् वत्सपदं स्म यत्स्रवाः॥ ५॥

मे पितामहाः पाण्डवाः समरे दुरत्ययं कौरवसैन्यसागरं वत्सपदं कृत्वा यत्स्रवा अतरिक्षित संबन्धः। एक एव पीत्र वविरितः। पञ्चापि पितामहाः, त्रयो वा। क्षेत्रजेषु क्षेत्रस्य स्वकीयत्वाभायात्र बीजिनः। यत्र पुनः क्षेत्रं यथाकथिञ्चत् स्वकीयं तत्फर्छं बीजिन एव। समर इति। मरो मरणं, तत्सिहते। अवश्यं युद्धे मरणिमिति। तथा सित कोपि न मृत इति भगवत्सित्रिधिमाहात्म्यमुक्तम्। अमरञ्जया भीष्मादयः। तेषाममर- अयः संज्ञाहेतुरिव जात इति 'संज्ञायां भृतवृज्ञी'त्यादिना खश् । देवानिप जयन्तीती- न्द्रपुत्रत्वादिनापि न निस्तारसम्भावना, देवदत्तश्चेश्च न प्रतीकारः। न च तेषां कदा- चिद्रपि अमरञ्जयत्वं गच्छतीत्याह—देवव्रतेति। देववत् सत्यसङ्करूपरूपं व्रतं यस्य। अनेन भीष्मस्य स्वधर्मत्याजनसामर्थ्यमि तेषां जातिमत्युक्तम्। देवव्रतो भीष्मस्तथात्वेन प्रसिद्धः। अन्येपि द्रोणादयस्तथा। देवव्रताद्या ये अतिरथाः। स चेदाद्यः, तद्र्पा एवान्ये। तथाभूता अप्यतिरथा अलौकिकसर्वसामर्थ्यातिशययुक्ताः। 'अस्ति मत्स्यस्ति- मिर्नाम शतयोजनविस्तृत' इतिवाक्यात्तन्नक्षकस्तते।ऽप्यधिकः सहस्रांशेन। अनेन

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी ।

पितामहा इत्यस्याभासे पुण्यद्वारमात्रतामिति । अग्रे हि भगवान् साक्षाहेव भक्तदुः सं निवारितवान्न तु केनचिद्वारेणेत्युच्यते । तेन तचिरित्रेषि साक्षात्पुरुषार्थसाधकत्वं, न तु पुण्यद्वारेति ज्ञापितं भविष्यतीति तथेत्यर्थः । क्षेत्रं पाण्डोः, चीजिनो धर्मेन्द्रादयः । एकस्वामिकक्षेत्रजत्वेन प-श्चापि । एकक्षेत्रजत्वेन तु ज्ञय एव पितामहा भवन्ति । स्वधमैत्याजनसामध्यमपीति । भगव-दिक्षितकरणं देवत्रतं, तद्विरुद्धं तद्दैत्यत्रतम् । तथा च देवत्रते भीष्मे तिमिक्षिरुत्वं दैत्यत्रतं कीरवैः

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

पितामहा इत्यस टिप्पण्याम् । राजिपतामहेषु पञ्चलित्रिले उपपादियतुमाहुः — क्षेत्रिमि-त्यादि । सुवोधिन्यां टिप्पण्युक्तदिशोक्तसंख्याकेषु पितामहत्वं कथिनित्यत उपपादयन्ति — क्षेत्रजे-िवलादि । बुधे व्यभिचारमाशङ्का समादधते — यत्रेलादि । तत्र तारायाश्चन्द्रनिगृहीतत्वेन चान्द्री-त्वान्न व्यभिचार इत्यर्थः ॥ ५ ॥

#### (३) श्रीमद्रह्ममहाराज्ञकतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

ष्टानां तु तमःपर्यन्तगितरेवेति 'तम आसीत्तमसा गूढमग्रे प्रकेत'मितिश्रुतेः कालरूपतमसः परो भगवानिति ज्ञेयम् ॥ ४ ॥ पितामहा इत्यत्र । यत्प्रचा अतरन् यश्च जुगोप तस्य वीर्याणि वदस्वेति तृतीयश्लोकेनान्वयः । म इत्येकवचनस्यार्थमाहुरेक एवेति । यथाकथश्चिदिति द्रव्यादिदानेपीत्यर्थः । अ. १ ऋो० ५ ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकान्याख्यादिमिर्विभूपिता ।

तत्समुद्रे पतितस्तत्रत्योपि न जीवति, विजातीयस्य का वार्तत्युक्तम् । तेषां दैत्यावेशेनातिक्र्रत्वाज्ज्ञातिघाताय तथोक्तम् । ततः सम्बन्धित्वेन पितामहत्वेन वा त्यक्ष्यतीति निवृतम् । अविचारश्चोक्तः । गिलनेनास्थ्यादीनामिव सर्ववंशनाशकत्वं च । बहिःश्वितमपि
ते मारयन्ति, किं पुनः स्वसेनापतितमिति समुद्रत्वम् । अत एव दुरत्ययं, साधनघातकत्वान्मकरादेः । कुरुवंशोक्ष्रवाश्च नार्वाङ्गवर्वन्ते । सैन्यसागरमिति । चेतनसागरत्वेन
स्वरूपतो नाशकत्वमुक्तम् । महानौकादिसाधनानामपि दुःखेनातिक्रमोतिक्रमणं यस्य ।
यो भगवान् स्रवो येषामिति । भगवतोल्परूपेण सिक्षिमात्रेण रक्षकत्वम्, अयुद्ध्यमानत्वात् । मनःशङ्कानिवृत्त्यर्थं वत्सपदं कृत्वेति । तुच्छकरणतरणयोभगवदाश्रयत्वमेव
हेतुः । गीतायां भीष्मादिमरणज्ञानातुच्छकरणम् । तथापि सम्यगाश्रयणाभावात्पाण्डवानां
पिपीलिकात्वमेव, स्वदृष्ट्या भगवान् गृद्धत इति । भगवद्भावे कथमेवं स्थात् । तेषामवस्थापनात्तुच्छकरणम् । उभयमलौकिकं सकृदेव जातमिति । अन्ततस्त्रयाणाममारणाद्धत्सपदम् । द्विधा विदीणों मुखस्थानीयोऽश्वत्थामा, वारद्वयमपकारकरणात् । स्रवमारुद्धा
तीर्णं तीर्णं समुद्रांशं शोषयन्तोऽन्ते किश्चित्स्थापयित्वोत्तीर्णा इत्यर्थः । कीर्तेरिप प्राप्तत्वात्वार्णं तीर्णं समुद्रांशं शोषयन्तोऽन्ते किश्चित्स्थापयित्वोत्तीर्णा इत्यर्थः । कीर्तेरिप प्राप्तत्वात्वार्वत्वम् । इदमत्यन्तसलौकिकम् । एवमेव पूर्वपूर्वसंसारमि शोषयित्वा भगवत्तेवामात्रं

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी ।

संपादितमिति तेषां कौरवाणां तथासामर्थ्यं जातमित्यर्थः । इदमतिसामर्थ्यमिति भावः । सैन्यसा-गरपदतात्पर्यमाहुवेहिःस्थितमपीति । सैन्यस्या हीतस्ततः खसेनाबहिःस्थितं मारयन्ति, न तु स्रसेनाम् । समुद्रस्थास्तु स्ववृन्दमध्यस्यमपि । इह चोभयरूपत्वमुक्तम् । तेनोक्तकैमुतिकन्यायस्-चनाय सैन्यत्वं समुद्रत्वं चोक्तमित्यर्थः । पोतमपि गिलन्तीति साधनधातकत्वम् । चेतनेति । जला-त्मकः समुद्रः, स स्वयं न मारकोऽचेतनत्वात्, किन्तु तत्स्थाश्चेतनाः । इह समुद्रस्थैव चेतनत्वात् स्वस्वरूपेणैवान्यनाशकत्वं ज्ञाप्यत इत्यर्थः । प्रवत्वोक्तितात्पर्यमाहुभगवत इत्यादिना । प्रवो हि समु-द्रात् खल्पतरस्तत्स्वरूपानन्तःपाती च।स्वाश्रयणमात्रेण तारको, न तु मकरादिनिवारणे स्विकयावान्, एवं भगवानिष पाण्डवसैन्यमशेषं रक्षितुं नोद्यतः, तदा बृहद्रपः स्थात्, किन्तु पाण्डवानेव रक्षितुम् । अतोल्परूपलम्युद्ध्यमानत्वात्तदनन्तःपातित्वम् । तथापि सम्यगित्यादि । उक्तसागरं वत्सपदमकु-र्विज्ञित्येतावतैव चारितार्थ्ये प्रभोः प्रवत्वनिरूपणं तत्तरणोक्तिश्च निरर्था। वत्सपदे मजनासम्भवेन ष्ठवानपेक्षणादित एव तरणस्याप्यसम्भवादुलङ्गनस्यैन तत्र सम्भवादित्याशङ्का तत्तात्पर्यमाहुः—तथा-पीति । वत्सपदे तासामेव मजनसम्भवात् ध्रवतरणोत्तया तेषां तथात्वं ज्ञाप्यत इत्यर्थः । तत्र हेतुः सम्यगिलादि । तत्रापि हेतुः स्वदृष्टयेति । स्वसाम्येनेत्यर्थः । लैकिकदृष्टयेति वा । भगवत्त्वेन भगवित ज्ञाने वत्सपदे मञ्जनसम्भावना न स्यादित्याहुः भगवद्भाव इति । ब्रह्मास्रदर्शन उत्तराव-च्छरणगमनमेव स्यान्न शस्त्रग्रहणम् । तदा चत्रेण प्रभुणा चेन्न रक्षिताः स्युस्तदा स्वसामर्थ्यस्था-प्रयोजकत्वान्नाश एव स्थात् । इदमेव मजनरूपम् । स्वसामर्थ्येनास्माकं जय इत्यभिमानेन हि तदा श्रस्त्रप्रहणम् । एवं सति पूर्वमिप प्रभुणेव रिक्षतत्वेन तदुपकाराज्ञानान्माहात्म्याज्ञानाच क्षुद्रत्वमेव तेषु (३) श्रीमद्रञ्जनमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

तेषामवस्थापनादिति, अश्वत्थामकुपकृतवर्भणामित्यर्थः । उभयमिति त्रयाणामवस्थित्या तुन्छ-णं, अश्वत्थामनिर्मुक्तपञ्चसायकेभ्यः सुदर्शनेन रक्षया तत्तरणं चेत्यर्थः । सकृदेवेति एकप्रक

क्ष. १ अहो० ६]

संसारपदार्थपरिग्रहं स्थापयित्वा पारस्थितं भगवन्तं भगवदाश्रयाः प्राप्तवन्तीत्युक्तम् ॥ ५ ॥ एवं श्रुतमाहात्म्यमुक्तवा दृष्टमाहात्म्यमाह—द्रौण्यस्त्रेति ।

द्रौण्यस्त्रविष्लुष्टमिदं मदङ्गं सन्तानबीजं कुरुपाण्डवानाम् । जुगोप कुक्षिं गत आत्तचको मातुश्च मेयः शरणं गतायाः ॥ ६ ॥

सर्वथा पाण्डवाशक्तौ स्वयमपि कृतवानिति वदन् स्वस्मिन् कृपातिशयमप्याह । माहात्म्यमारणेपि पितृनाम्ना द्योतिते । द्रोणो ह्यस्त्रविद्यायां मूलभूतः । पितृमारणं चाप्रती-कार्यं वैरम् । तस्य चानिवर्त्यब्रह्मास्त्रेण विष्लुष्टं विशेषेण दग्धमिदं मम शरीरम् । अर्जु-नस्य वैष्णवत्वाद्वंशात्मकं वीजभावाविश्यमत एव सन्तानधीजम् । कुरूणामपि मुक्तिदानाद्वंशाभावे न मुक्तिरिति कुरूपाण्डवानां ग्रहणम् । कुरुभिः सहिताः पाण्डवाः कुरुपाण्डवाः । कौरवाः पाण्डवाश्चेतिपक्षे 'जनपदे छिव'तियोगविभागालुप् । अन्तर्वीजन्मात्ररूपेण स्थितं देहं दग्धेरप्यंशैरदग्धभावनयाऽन्यथाप्रतीतैः सह जुगोपेत्यर्थः । दाहानन्तरं रक्षणमशक्यम् । दाहो धर्मरक्षार्थः । मोक्षे प्रतिवन्धाभावार्थश्च । इदिमत्यविकलत्वा-याङ्गल्या निर्देशः । मदङ्गमिति स्वानुभवो दिश्वतः । सन्तानस्य वंशस्य बीजमिति

(१) श्रीष्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्एणी।

पिपीलिकात्वम्॥५॥ द्रौणयस्त्रेत्यस विवरणे अर्जुनस्येत्यादि। सर्वात्मना गर्भदाहे गोप्यसाभावाद्रोपनासम्भव इति गोप्यमंत्रमाहुः—अर्जुनस्येत्यादिना। स्थ्रुलांशे दग्धेऽप्युक्तचीजलांशात्मको धर्मस्य वैक्णवांशत्वात् स्थित एवेति दग्धानप्यंशान् स्थामध्येनादग्धान् भावितवानिति तैः सहभूतं बीजभावं खुगोपेत्यर्थः। योगविभागादिति । 'जनपदशब्दात् क्षित्रश्राद्यात्र्यस्य लोपस्य लोपस्य लोपस्य ज्ञेपासम्भव इत्यात्रङ्ग्य मवति। इह कुरुशब्दस्य जनपदावाचित्वेऽञो लोपासम्भवादेवं प्रयोगासम्भव इत्यात्रङ्ग्य तत्सम्भवप्रकारमाहुः—योगविभागादिति। जनपदशब्दे विभक्ते कृते, लुवित्यतावन्मात्रं स्त्रमिति जनपदावाचित्वेषि तत्प्रत्ययलोपात्तथाशब्दसिद्धिरित्यर्थः। अन्यथाप्रतितिरिति। पूर्वं दग्धत्वेन प्रतीतानामदग्धत्वेन प्रतीतिरन्यथाप्रतीतिः। धर्मरक्षार्थं इति। वेदमञ्रेणाधिष्ठापितन्नस्र-रूपदेवताकं हि न्नह्मास्त्रम् । त्कार्थस्य भगवता प्रतिवन्धे भगवतो वेदमार्गरक्षकत्वलक्षणो धर्मो गच्छेदिति तथा। एतेनादाहेऽपि प्रभौ सामर्थं स्चितम्। मोक्ष इति। वेदमञ्जाधिष्ठता देवता

(२) श्रीपुरुवोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पयोः प्रकाशः।

द्रीण्यस्त्रेत्वत्र अर्जुनस्य वैष्णवत्वादिति । नरांशत्वेन वैष्णवत्वात् । नतु दृष्टमाहात्स्ये वक्तव्य एतस्य देहिविशेषणस्य किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायामाहुः—कुरूणामपीति । भीष्मादिसदशानां भक्तानामसंन्यस्तानां, ग्रहणमिति वंशसद्भावार्थं ग्रहणम् । तथा चेदं देहरक्षाप्रयोजनमपि स्वयं ज्ञातिमितिबोधनायदं विशेषणिमत्यर्थः । अत्र कुरुशन्दात्केवलमपत्यप्रत्ययं कृत्वा द्वन्द्वे कृते तेषां मुक्ति-प्राप्तिस्त्रोथीं न सिद्ध्यति, वंशस्य लोकप्राप्तिमात्रसाधनतायाः शास्त्रेषु स्मरणात् । प्रकृते तु मुक्तिरप्य-

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

एवेत्सर्थः । वत्सपदसाद्दश्यं विवृण्वन्ति—अन्तत इति ॥ ५ ॥ द्रौण्यस्त्रेत्यत्र वीजं देहं जुगोपेत्यस्य देहनिष्ठं वीजत्वं जुगोपेत्यर्थः, 'सविशेषणे ही'तिन्यायेनेत्याशयेन 'बीजभावं जुगोपे'तिटिप्पण्या- तदानीं रक्षायामिदानीं चारक्षायां हेतुः । कुरुवंशोद्भवा ये पाण्डवा इति मूळतो भक्तत्वम् । कुक्षिंगत इति प्रकारान्तरेणान्यतो रक्षाभावो दक्षितः । आत्तचक इति सत्त्वसितं स्वस्वरूपं दक्षितवान् । उत्तरत्र ध्यानार्थं इत्युपकार उक्तः । न तु चक्रेण रक्षा, अस्त्रतेजो
(१) श्रीप्रमुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी ।

हि स्वकार्यं कृत्वा निवर्तते । तदकरणे तदनिवृत्त्या मोक्षप्रतिवन्धः स्यान्मयीदामार्ग इति तदभावार्थं तथेत्यर्थः । तत्त्वसहित्तमिति । 'तेजस्तत्त्वं सुदर्शन'मितिवाक्यादिति भावः । इह चक्रपदं भगविति स्थितानां सर्वेषां तत्त्वानासुपरुक्षकम् । तानि तु द्वादशे स्कन्धे, 'अथेममर्थं प्रच्छाम' इत्सुपक्रम्य, 'तान्निकाः परिचर्यायां केवरुस्य श्रियः पतेः । अङ्गोपाङ्गासुधाकल्पं कल्पयन्ति यथा च यै'रिति शौनकेन पृष्टः स्तो 'नमस्कृत्य गुरून् वक्ष्ये विभृतीर्वेष्णवीरपी'त्युपक्रम्य अङ्गादीनि पूजायां येन रूपेण ध्यायन्त्या- चार्यास्तानि रूपाण्यवदत्।तथा चात्र ध्यानार्थमेव तथाप्रदर्शनमिति साध्क्तम् — उपकार इति । रक्षार्थं

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

भिप्रेता पूर्वस्कन्धानुसारात्, 'यास्यन्त्यदर्शनमलं बलभीमपार्थन्याजाह्रयेन हरिणा निलयं तदीय'-मितिवाक्याच । अतः कुरुशब्दात्पूर्वमपत्यप्रत्ययं विधाय ततो बहुत्वविवक्षायां 'तद्राजस्य बहुष्वि'-सनेन तहुकं विधाय तत 'ओरिज'सनेनादूरभवार्येऽज्यस्ययं विधाय तस्य च छपं विधाय तादशः कुरुशन्दो द्वन्द्वविग्रहे निक्षेप्तन्यः। तथा सति केषात्रिन्कुरूणां लोकप्राप्या केषात्रिच मुक्तिप्राप्या, लोक-बोधकानि 'धृतराष्ट्रात्मजाः सर्वे यातुधाना बलोत्कटाः । ऋदिमन्तो मदात्मानः शस्त्रपूता दिवं गताः इत्यादिजातीयकानि स्वर्गारोहणपर्ववाक्यानि, तथा मुक्तिभोधकानि 'सम्पद्यमानमाज्ञाय भीष्मं बस्रणि निष्कले' इतिप्रथमस्कन्धीयवान्यं, 'ये लोका मम विमलाः सकृद्विहर्तुं नवाद्येः सुरऋषभैरपीष्य-माणाः । तान् क्षिप्रं त्रज सतताऽप्रिद्दोत्रयाजिन् मतुल्यो भव गरुडोत्तमाङ्गयान' इतिद्रोणपर्वीयं सूरिश्रवसं प्रति भगवद्वाक्यं, तादशान्यन्यानि च वचनानि सङ्गच्छेरन् । अन्यथा तु कुप्येरन्निति सर्वसामञ्जलार्थमाहु:-कुरुमिरिलादि लुबिलन्तम् । तदेतन्न विग्रहवाक्यं, किन्त्वर्थकथनमात्र-मिलमिसन्धाय प्रभुचरणा व्याकुर्वित्ति—जनपद्शब्दादिलादि । अत्रेतिशब्दः प्रकारवाची । अञ्ज्ञात्वयस्येति । अञ्ग्रभृतिप्रत्ययस्, लोप इति । 'तद्राजस्य बहुष्वि'त्वनेन स्त्रेण भवतीति श्चेषः । तुशब्दः पुनरर्थकः । तथा च 'जनपदशब्दात् क्षत्रियाद'त्रित्येवंप्रकारकस्त्रप्राप्तस्याञ्गमृति-प्रत्ययस होपः 'तद्राजस्य बहुष्वि'त्यनेन सूत्रेण भवति । तु पुनः अदूरभवार्थस्याणपवादस्य 'ओर-नि'तिसूत्रेण जातस्याञो होपो 'जनपदे छुवि'तिसूत्रेण भवतीति योजना । यदि तु भाष्ये लक्ष्यैकच-क्षुष्कतापक्षस्यैवादरणाद्रोणपर्वणि मृरिश्रवसो वाहुच्छेदावसरे 'एवं तु मनसा पार्थ पूजयामास कौरव'मिति, अग्रे च 'स मोघं कृतमात्मानं दृष्ट्वा पार्थेन कौरव' इति पूजागईयोः सापिण्ड्यप्रयुक्ततया तत्रापक्षप्रत्ययदर्शनादेवमन्यत्रापि दर्शनाच लक्ष्योपलच्यो उत्सर्गस्याञोप्यङ्गीकारे न किश्रिद्धाधक-मिलङ्गीकियते, तदा तु 'जनपदशन्दात् क्षत्रियादिज'तिस्त्रप्राप्ताऽञ्प्रलयस्य लोप' इलन्तं ययाश्चतमेव व्याख्येयम् । शेषं तु पूर्ववदेव योजनीयम् । अदूरभवस्याञो लोपः कथमित्याकाङ्कायामाहुः इह **क्करुशन्दस्ये**त्यादि । अर्थस्तु स्पष्टः । अत्राद्रभवत्वं भक्तयतिशयेन बोध्यं, न तु वंग्रनैकट्यात् । तस्यान्येष्वपि तौल्यात् । न.च देशातुवृत्या चेतनवाचकात्कुरुशब्दादञोऽभावः शक्कः, 'अदूरभवश्चे'-त्यतः पूर्वसूत्रत्रय एव काशिकायां तदनुवृत्तेरङ्गीकारात् । 'अदूरभवं नगर'मित्युदाहरणाच । एवख

१ अल्यशक्यमिति क. ख. ग. घ. ठ. २ संरक्षणार्थ इति ख. ग. ङ. ज. झ. ञ. ट. ठ.

दूरीकरणं वा । अत ए'वास्त्रतेजः स्वगदये'त्यनेनाविरोधः । कालनियहार्थं वा चक्रयहणम् । अत एवं भगवति सानुभावे निवृत्ते तच्चकं परिश्वान्तमितीदानीमियमवस्था । मातुर्मेयो ज्ञेयः । चकारान्ममापि । शरणं गतत्वादर्शनं, कुक्षिप्रवेशोपि । माहात्म्यस्यानुभूतत्वाद्भव-दुक्ते विश्वासो भविष्यतीति भावः ॥ ६॥

एवं स्वस्य भगवच्छवणाधिकारं वोधियत्वा पूर्वपृष्टं भगवच्चरित्रं पुनः प्रकारान्तरेण फलसाधकमिति वदन्ननुवदति—वीर्याणीति ।

वीर्याणि तस्याखिलदेहभाजामन्तर्वहिः पूरुषकालरूपैः ।

प्रयच्छतो मृत्युमुतामृतं च मायामनुष्यस्य वदस्व विद्रन् ॥ ७॥

केचिदिमं प्रश्नं पूर्वसमाद्धित्रमाहुः यचित्रं मानुषभावेन कृतं सर्वजनीनं, तत्पूर्वं पृष्टम् । यत् पुनरवतारसम्बन्धरिहतं वरुणलोके गत्वा नन्दादिविमोचनरूपं वैकुण्ठ-प्रदर्शनादिरूपं वा तत्पुनःप्रश्नविषयमिति । तथासत्यस्य चित्रस्यामृतत्वसम्पादकत्वं वश्यमाणं फलं भवेत्रान्यस्येति चिन्त्यम् । तस्य कृष्णस्याखिलदेहमाजामन्तर्विहिभेदेन पुरुषक्षेः कालक्ष्पेश्चामृतं मृत्युं च प्रयच्छतः पुरुषोत्तमस्यैव मायामनुष्यस्य वद्खेति सम्बन्धः । अनेन भगवतात्रावतारे रूपद्वयं प्रदर्शितं मूलक्ष्पमवतारुष्णं च। इदमेव मूल

### (१) श्रीमभुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

चक्रोक्ताविष्ठमोत्तया विरोधः सान्न त्क्तरीत्यामित्याहुरत एवेति । कालिनग्रहार्थं वेति । चक्रं मार-कत्वेन काल्रूर्पम्, तद्ध्त्वा तिष्ठतीति तन्न स्वकार्यकरणक्षमं मवतीति तथा । चक्रपदोपादानतात्पर्या-न्तरमाहुरत एवेति । दग्यस्यापि पूर्वभावसम्पादनेन जीवितसम्पादनमनुभावः । ताद्द्यो भगवान् पूर्णे गर्भे प्रयोजनाभावात्ततो निवृत्त इति सोऽनुमावोऽपि निवृत्तः । अन्यथा भगवता रक्षित इति काल्यदेरि भयाभावादयं देहो नित्य एव स्यात् । तथा च चक्रं अमणशीलिमिति व्याष्ठस्य मत्परितो अमणं कृतविदिति काल्यधीनत्वं सम्पन्नमितीदानीं न जीवनसम्पत्तिरित्यर्थः ॥ ६ ॥ वीया-णीत्यत्र अनेनेत्यादि । वारद्वयं वीर्यप्रश्रकथनेनेत्यर्थः । यद्ववंशे वंशसंचित्यव्यक्तरणार्थं प्रद्यम्नाश्चित्वर्याचित्रयं वीर्याणि कृतवानिभमञ्जकंसमागधादिवधरूपाणि प्रवयसामिप यौवनं यद्नां द्वारकानयनवैदर्भीहरणादिरूपाणि चेति । तत्रांशेनावतीर्णस्थे त्यनेनावताररूपं निरूपितम् । 'वीर्याणि तस्ये'त्यनेनोक्तरू-पद्वयंक्तफल्टदाने वाशीवत् करणभृतं यस्य तन्मृलभृतं रूपं निरूपितम् । अखिलल्देहःभाजामिति-

(२) श्रीपुरुपोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः। निवृत्तायां तदनुवृत्तौ तददूरभवेषु चेतनेष्वप्यञः प्राप्तिनिरावाधा । किञ्च 'नद्यां मतु'वित्यनेन विहितस्य मतुप इक्षुमतीवेत्रवतीत्यादौ नद्यभिमानिन्यपि यमुनागङ्गादिवत्प्रसिद्धेश्च कुरुशब्देपि तथाङ्गीकारे वाधकामावादिति दिक ॥ ६॥

### ( ३ ) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

मुक्तम् ॥ ६ ॥ वीर्घाणीत्यस्याभासे चरित्रमिति । वीर्यमपि चरित्रविशेष एवेति भावः । प्रका-रान्तरेषोति । अनवतारसामयिकजीवोद्धारप्रकारेण । फलसाधकत्वं पूर्वमुक्तं, चरित्रस्य तथात्वोक्तावपि वीर्याणामपि तद्विशेषत्वात्तेषामपि तत्फलसाधकत्वमुक्तं भवति । रूपमिति तन्माहात्म्यं वा । तस्येति रूपान्तरच्युदासाय । माहात्म्यज्ञानाय वीर्याणीति । अखिलेति प्रकारान्तरच्युदासाय । न हि केषामि भगवद्यतिरेकेणान्यस्मानमृत्युरमृतं वा भवति । देहभाजामिति आत्मत्वेऽपि निमित्तवशात्तेषां तथाकरणमिति स्वितम् । पुरुषरूपाणि मत्स्यादीनि, कालरूपाणि विषया इति केचित् । भगवद्यानरूपाणि पुरुष-रूपाणीत्मन्ये । कालरूपाण्याब्रह्मरूपतृणस्मानरूपाणि । यद्यपि सर्वाण्येय रूपाणि भगवत-स्थाप्यन्तर्वहिभेंदकृतो विशेषोऽयमित्याह—अन्तर्वहिरिति । अतः कथमपि साधनैविहिर्यु-खा मृत्युमेव प्राप्नवन्ति । अन्तर्मुखास्त्वमृतमेव । तथात्वे तस्य किं सामर्थ्यं, किमन्तर्विहिष्कृत्तमेव, मर्यादार्थं तथेच्छा वाऽतस्ताहशस्य पराक्रमे ज्ञातेऽयं सन्देहो निवर्त्तत इति तदवश्यं श्रोतव्यम् । एतत्, गोकुलवासिनां वैकुण्ठगमने निर्णीतं भविष्यति । मानुषभावे नैतत्सम्भावितमितिशङ्काच्युदासायाह—मायामनुष्यस्येति । बुद्धावरिका सेति पुरुषो-त्ततवबुद्धिमावृत्य मनुष्यत्वबुद्धिं करोतीति तथा कृत्वा तथाज्ञानविषयस्येत्यर्थः । न केवलं भगवद्वीर्यकीर्तनमस्मदुषकारायेव, किन्तु कीर्तनफलं तवापि भविष्यतीत्यात्मनेप-दम् । विद्वन्निति ज्ञानं सर्वत्र हेतुः ॥ ७ ॥

स. १ ऋो० ७ ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

पदादेतद्वतारात्पूर्वमि तेषामुक्तफठदानोक्तेस्तथात्वं ज्ञायते । एवं सत्यवतारकार्यस्य मूल्रूपकार्यस्यापि करणादुभयक्तपत्वमिस्त्रवतारे ज्ञाप्यत इत्यर्थः । तेन वीर्यचहुत्वसम्भावनास्तीति तत्प्रश्च इति भावः । अत्रतद्वतारवीर्यं पृच्छस्तत्कर्तुर्यन्मूलक्तपत्वमुक्तवांस्तेनास्यैवावतारस्य मूल्रक्तपत्वोक्तया माहात्म्यमेवोक्तवालियाशयेन पक्षान्तरमाहुः—इदमेवेत्यादिना । आत्मत्वेन मृत्युदानमनुपपन्नमित्याशङ्क्ष्य समादधते—विमित्तव्यशादिति । देहभाक्त्वोक्तितात्पर्योक्तिरियम् । 'पराभिध्यानान्नु तिरोहितं ततो द्यस्य वन्ध-विपर्यया'वितितत्त्वस्त्रात्, 'स नैव रेमे, तस्मादेकाकी न रमते स द्वितीयमैच्छ'दित्यादिश्चतिभ्यश्च जीवानां देहसम्बन्धः सन्नीडार्थमेव भगवता कृत इति कीडैव निमित्तं, तद्वशात्त्रथत्यर्थः । भगव-द्यानक्त्पाणीति । आन्तरत्वादिति भावः । अतः कथमपीति । उत्तेतिपदादन्तमुलेभ्यो रूपद्वये- नाप्यमृतदानम् । विषयपक्षे भजनोपयोगित्वेन तथात्वम् । बद्धादिपक्षे भगवरक्रीडोपयोगित्वेन विमृतिक्तपत्वेन च ज्ञानात्त्रात्वम् । बहर्मुखेन्यस्तथात्वं स्पष्टम् ॥ ७ ॥

### (३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

अत्रामृतसाधकत्वप्रकारेण फलसाधकत्वं वदन्नित्यर्थः । व्याख्याने अनेनेति । केचिदितिपक्ष इदं ज्ञेयम् । द्वितीयपक्ष आहुः—इदमेवित । 'वीर्याणि तस्ये'ति पूर्वपरामर्शितच्छव्दकथनात्र ताविद्विस्य स्वत्यनपर्यन्तात्रायो राज्ञ इति भावः । आज्ञह्मरूप्येति । नह्मरूपं तृणस्तम्बरूपाणि च मर्यादी-कृत्सेत्यर्थः । नह्मपर्यन्तमिति महन्मर्यादा । तृणपर्यन्तमित्यत्पमर्यादा । तत आन्नह्मरूप्रणस्तम्बरूपं वर्तते यत्र ताह्यानि कालरूपाणीत्यर्थः । अव्ययीभावानन्तरमर्श्य आद्यच् । प्रत्यक्षा क्रियेतिवत् । विशेषोऽध्यमिति । पुरुषत्वकालत्वरूपो विशेष इत्यर्थः । अत् इति । द्वैविध्यस्यान्तर्विहिर्भेदमात्र-कृतत्वादित्यर्थः । बहिर्भुखानां मत्सादिरूपाण्यपि मृत्युदातृत्वात्कालरूपाण्येव । अन्तर्भुखानां विषया अप्यमृतदातृत्वात्पुरुषरूपा एवेत्यर्थः । निर्णातं भविष्यतीर्ति । तत्र बहिर्भुखेभ्योऽप्यमृतदाना-द्वितीयपक्ष एव निर्द्यरितो भविष्यतीति भावः ॥ ७॥

५ भा० द० सु०

१ पुरुपकालरूपारमकम् । २ मृत्य्वमृतयोगिलर्थः ।

एवं भगवच्चरित्राणि पृष्टा सन्दिग्धान् युक्तिविरुद्धानर्थान् पृच्छति—रोहिण्या इति पञ्चभिः।

रोहिण्यास्तनयः प्रोक्तो रामः सङ्कर्षणस्त्वया । देवक्या गर्भसम्बन्धः कुतो देहान्तरं विना ॥ ८ ॥

'वलं गदं सारणं चे'त्यत्र रोहिण्यास्तनयः प्रथमत उक्तः । 'वसुदेवस्तु देवक्यामि'-त्यत्र 'कीर्तिमन्तमि'तिगणनायां सप्तमोऽहीश्वरो गणितः, 'सङ्कर्षणमहीश्वर'मिति । यद्यपि तत्र भगवत्प्रभाव एव कारणं, तथापि लौकिकप्रकारविषयः प्रश्नः । देहान्तरं विनेति । तस्मिन्नेव जन्मनि कथमुभयत्रोत्पत्तिः ? ॥ ८ ॥

भगवतो मधुरापरित्यागे को हेतुरिति पृच्छति—कस्मादिति । कस्मान्मुकुन्दो भगवान् पितुर्गेहाद्रजं गतः । क वासं ज्ञातिभिः साकं कृतवान् सात्वतां पतिः ॥ ९॥

कालादिभयनिवारकस्य शुद्धब्रह्मणो भयाभावे ब्रजगमने को हेतुरिति मुकुन्दपदेन सूचितम्, सर्वेभ्यो मोक्षदाता मुकुन्दः। बृहद्धनवृन्दावनादिषु मध्ये नन्दादीन् ज्ञाति-त्वेन परिकल्प ज्ञातिभिः सह क वासं कृतवान्?। अथवा असञ्ज्ञातिभिः सम्यग्ज्ञा-तिभावरहितैः क वा साकं सहभावं कृतवान्। भगवतस्त्ववतारः सतामेव संरक्षार्थः। यतः स सात्वतां शुद्धसत्त्वे प्रतिष्ठितानामेव पतिः॥ ९॥

प्रश्नान्तरम्—वजे वसन् किमिति । वजे वसन् किमकरोन्मधुपुर्यां च केशवः । श्रातरं चावधीत्कंसं मातुरद्धाऽतदर्हणम् ॥ १० ॥

तजात्यनुकरणतद्भावानुकरणलीलाप्रश्नः । पूर्वोक्तानुवाद एव वा । व्रजे च वसन् किमकरोत्? कंसवधादिकं स्पष्टमपि लोके विगहिंतमिति पृच्छिति आतरमिति । मातु-श्रोतरमद्धा स्वहस्तेन । मातुलस्य मान्यंत्वाद्तदर्हणं वधानर्हम् । कस्मादिति पूर्वस्यानुष-क्रोडित्र ज्ञेयः । व्रजे मथुरायां च के के उद्धृताः? कंसस्यापि का व्यवस्थेति प्रश्नः ॥ १० ॥

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

क वासमिलत्र अथवेलादि । अधुनापि 'वयं गोवृत्तयोऽनिशं' 'श्रूयतां मे पित'रिलादि-वचनानामश्रवणाद्वसुदेवपुत्रत्वेन यादवत्वेन ज्ञानादेवमपि कथनं सम्भाव्यत इलाशयेनेदमुक्तम् ॥ ९ ॥

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

कस्मादिलत्र भगवतस्तिवति । सद्रक्षार्थमवतारः । एते तु भगवञ्ज्ञातिमावरहितास्तामसा न तु सन्त इत्सर्थः ॥ ९॥

१ संरक्षणार्थ इति घ. च. ट. त.

द्वारकायां कियत्कालं स्थितवानित्याह—देहिमिति । देहं मानुषमाश्रित्य कित वर्षाणि वृष्णिभिः । यदुपुर्यां सहावात्सीत् पत्न्यः कत्यभवन् प्रभोः ॥ ११ ॥

स. १ ऋो०११-१२] भीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिमिर्विभूषिता ।

अत्यन्तनदोपि प्रहरमात्रं वेषं करोति, कपटमानुषवेषं कियत्कालमास्थाय स्थित इति कालप्रश्नः । तत्र स्थितस्य विशेषप्रयोजनाभावादेहं मानुषमाश्रित्येति तत्रैवोक्तम् । वृष्ठिणभिर्यादवैः सहेति असमानसमानतापि बहुकालमयुक्तेति स्चितम् । यदुपुर्या-मिति परस्थाने वासः । अवात्सीदिति वासे न सन्देहः । लक्ष्मीसमानभाग्यं कियतीनां जातमिति पत्न्यः कत्यभविन्नतिप्रश्नः । प्रभोरित्यनेन सर्वसामर्थ्यं तस्य वर्त्तते इति सङ्गोप्य नान्यथा कथनीयमिति स्चितम् ॥ ११ ॥

अन्यदिष युक्तिविरुद्धं सोपपत्तिकं वक्तव्यमित्याह—एतदन्यचेति । एतदन्यच सर्वं मे मुने कृष्णविचेष्ठितम् । वक्तमर्हसि सर्वज्ञ श्रद्धानाय विस्तृतम् ॥ १२ ॥

अन्यदृष्टं सर्व भगवत्कृतम् । म इति तदीयत्वान्ममैतदेव कृत्यमिति । सुन-इति ज्ञानार्थं सम्बोधनम् । कृष्णिविचेष्टितमिति स्वतन्त्रफलत्वम् । 'कृषिर्भूवाचकः शब्दो णश्च निर्वृतिवाचकः । तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयत' इति सदानन्दः कृष्ण उक्तः । तच्चरित्रमपि सदानन्दरूपमेवेति फलत्वात् सर्वमेव वक्तव्यम् । एतन्ममीभि-ज्ञस्त्यमेवेति वक्तुमहिस् । वीर्याद्यरूपेपि केवलचरित्रेऽप्यहं श्रद्धधानः । विस्तृत-मिति तादृज्ञोपि विस्तारो वक्तव्यः । सर्वत्रैव चरित्रे चतुर्विधेपि विस्तारः । वीर्याणि, सर्वगेयचरित्राणि, अलौकिकवीर्याण्यगेयचरित्राणीति चातुर्विध्यम् ॥ १२ ॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

देहं मानुषिमत्यत्र तन्त्रेचोक्तमिति । तन्त्रेच वृष्णिमानुषदेह एवाश्रयणमत्रोक्तिमित्यर्थः । तेषु सर्वेषु मूभारराजपृतनानिरसनसामर्थ्याय भगवानाविष्टस्तिष्ठतीति तथा । वृष्णिभः सह संव्यव- हारे कियमाणे वृष्णिदेहेष्वाश्रयणसंभवादि तथा । एतज्ज्ञापनायैवाद्यश्यण उक्तः । अन्यथा तं विनापि प्रश्नसम्पत्तेस्तं न वदेत् । एवं सित 'वृष्णिभः सह देहं मानुषमाश्रित्य कित वर्षाणि यदुपुर्यामवात्सी'दिति सम्बन्धो ज्ञेयः । अत एवाग्रे प्रभुवंक्ष्यित 'नैवान्यतः परिभवोऽस्य भवेत् कथित्री'दित्यत्र हेतुभूतं विशेषणं 'मत्संश्रयस्ये'ति ॥ ११ ॥

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

एतदन्यचेत्रत्र वीयाचरूपेऽपीति । चतुर्विधसापि चरित्रसान्यस च कृष्ण-विचेष्टितमिति चेष्टामात्रकथनेनातुवादादिति भावः । वीर्याणीति । 'तत्रांशेने'त्यनेन वीर्याणि । 'अवतीर्ये'त्यनेन सर्वेगेयचरित्राणि । 'वीर्याणि तस्ये'त्यनेनाठौकिकवीर्याणि । 'रोहिण्या' एवं द्वादशिमः प्रश्नं निरूप्य सर्वथा कथनार्थमकथने वा वाधकमाह--नैघेति । नैषाऽतिदुःसहा श्चुन्मां त्यक्तोदमपि बाधते ।

जिन्मप्रकरणम

पिवन्तं त्वन्मुखाम्भोजच्युतं हरिकथामृतम् ॥ १३ ॥

आर्त्तिकथनायैषेति । अप्रयोजकत्वं वारयति-अतिदुःसहेति । श्चन्मामिति प्रमाण-कथनम् । उदकत्यागः प्रकारान्तरेण देहरक्षाभावार्यः । एषा परमोत्तमाधिकारस्थितिः । उदकस्योभयनाशकत्वात् तथोक्तम् । क्षुघो भ्नातृब्यत्वश्रवणाद्वस्यवाधकत्वात्तदेवोक्तम् । शीघकथनाय वर्त्तमानप्रयोगः । अम्भोजत्वममृतस्रावात् । कथाकथने वक्तुः परवशत्वा-पादकं चरित्रमिति ज्ञापयितुं च्युतमिति । पानमन्तःप्रवेशनमविस्मरणाय । इदानीमपि पूर्वोक्तकथनानुसन्धानाद्वर्त्तमानप्रयोगः । सम्भावनयेत्यन्ये । आनन्दत्वचेतनत्वद्योतना-याह-हरीति । विशेषतो दुःखनाशकत्वं तत्र प्रसिद्धमिति । विशेषतो हरिकथा अमृत-मिवेत्यमृतपदे यौगिकोर्थो गृहीतः । असङ्कोचान्मुक्तिरेव फलति । अतस्त्वमेव मोक्षदा-तेति वक्ता स्तुतः ॥ १३ ॥

शौनकादीन् सावधानतयाभिमुखान् करोति सुतः-एतमिति ।

स्रत उवाच—

एतं निशम्य भृगुनन्दन साधुवादं वैयासकिः सभगवानथ विष्णुरातम्। प्रत्यचर्य कृष्णचरितं कलिकल्मपन्नं व्याहर्तुमारभत भागवतप्रधानः॥ १४॥

परस्पराभिनन्दनेनायमर्थः स्फुरतीति तथा प्रतिपाद्यते । एतस्य प्रश्नस्य मूलत्वात् प्राधान्येन निर्देश एतिमिति । पुनः पुनः प्रश्ने व कुरुद्वेगः सम्भवति । आक्षेपे क्रोधः । तदुभयं निरस्यति--निशम्येति । नितरां श्रुत्वा, अर्थतोभिप्रायतश्च समीचीनमिति,

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः। नैषेखत्र सम्भावनयेति । कथयिष्यतीतिसम्माननया । वर्त्तमानसामीप्याद्वर्तमानप्रयोग इलर्थः ॥ १३ ॥

(३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः । इत्यादिनाऽगेयचित्राणि पृष्टानीति विभेदः ॥ १२ ॥ नैषेत्यस्याभासे वाधकिमिति भावप्रधानम् । अकथने सति क्षुयः प्राणवाधकत्वमाहेत्यर्थः । व्याख्याने उदकत्याम इति । प्राञ्चमौतिके शरीरेऽ-न्नजलाभ्यां पृथिव्यंशजलांशयोः पोषणं क्रियते, अन्यथा तेजोंऽशस्तावंशौ दहेत्तथाऽन्नाभावे केवलजले-नापि जलांशाभिवृद्ध्या तेजोंऽशसंशमनेन देहरक्षा मवति तेन प्रकारेण रक्षामावार्थ, इत्यर्थः । एषेति देहरक्षार्थं सर्वथा यताभाव इत्यर्थः । उभयनाञाकत्वादिति । जलं क्षुनृषोरुभयोरिष नाशकमतो जलग्रहणे क्षुदपि न वाधेतेत्यर्थः। तह्यविशेषाचृण्न वाधत इत्येव कुतो नोक्तमित्यत आहुः-क्षुघ इति । त्वन्मुखाम्भोजच्युतमितिपदस्य तात्पर्यमाहुः-आनन्दत्वेति । कथामृतस्यानन्दत्वद्योतनायाम्भोज-सम्बन्धश्रीतनत्वद्योतनाय स्तत एव 'च्युत'मिति चोक्तमित्यर्थः । सत्त्वं तु स्तत एव कथाया इति भावः । तेन कथायाः सचिदानन्दात्मकत्वमुक्तमिति भावः ॥१३॥ एतमित्यत्र नितरां श्रुत्वेति । यद्यप्युपसर्ग-सहितस्यैव अवणार्थत्वं तथापि श्रुत्वेत्यादिपदानि विहायाठोचनार्थकशमधातुनिष्पन्नपदोक्तयाऽऽ-ठोचनपूर्वकं श्रवणं सूच्यत इति भावः। तथा च तात्पर्यार्थोऽयमुक्तो न तु वाच्यार्थ इति ज्ञेयस्।

न तु दाक्षिण्येनेत्यर्थः । विश्वासार्थं भृगुनन्दनेति सम्बोधनम् । हेतुभूतं विशेषणं साधुवा-द्मिति । शब्दतो वदनं वादः साधूनां वादः साधुवादः, साधवः पदार्था भगवत्सम्बन्धि-नोसिम्बच्यन्त इति । साधूनां वादो यसादिति वा । वीतरागा भगवत्कथामेव कुर्वन्तीति निरूपितप्रमेयस्य साधुवादत्वज्ञापनाय विशेषणम् । भगवद्भक्ताश्चेन्मिलन्ति तदैवं वाक्यं प्रष्टव्यमिति महत्ता कष्टेन व्यासो भगवद्भणप्रतिपादकमिदं शास्त्रं चकार । तस्य प्रवर्तनार्थं च शुकः प्रवृत्तः । तादृशं प्रश्नरूपं साधुनादमेवापेक्षते । महता प्रयासेन भगवन्मतप्रवर्त-कत्वात् । तदाह-वैयासिकरिति । तथापि भगवचरित्रस्य दुर्जेयत्वात्कथमुत्तरमत आह-सभगवानिति । भगवता सहितः । तदन्तःस्थितो भगवानेवोत्तरं प्रयच्छतीत्यर्थः । नन्वेवं भगवान् स्वयमुत्तरं प्रयच्छति कथमित्याशङ्कयाह-विष्णुरातमिति । अथेति भिन्नो-पक्रमे । एतावत्कालं शुकः स्वयमेवाह । इदं चरित्रं तु तत्र स्थितो भगवानेवाऽऽहेति भिन्नः प्रक्रमः। विष्णुना एतद्र्यमेव रक्षितः। अन्यथा पुरुषार्थो न सिद्धातीति किं रक्षणेन । श्रवणे निमप्नचित्तत्वात् प्रत्यर्चनम् । पूर्वं शुकः स्तुतः । तेन शुकोपि तमप्रे स्तौतीति प्रत्यर्चनम् । पूच्यो हि भगवान् , तद्वुणाश्च । ते चोभयत्र पूर्णा इति परस्परं पूजा। एवमेव भगवत्कथायां परस्परार्चनं शास्त्रसिद्धम्, 'येऽन्योन्यतो भागवता'इति वाक्यात् । एतावदुद्योगस्य फलमाह–कृष्णेति । अवतारचरित्रत्वेनालौकिकत्वमुक्तम् । पापस्य प्रतिबन्धकत्वान्नात्र श्रद्धा भविष्यतीत्याह-कलीति । पण्णां शोधकानां देशादीनां धर्महेतूनां चाभावाच्चरित्रमेव शोधकम् । अन्यथा युगे धर्मप्रवृत्तिर्मोक्षो वा न स्थात् । महता प्रक्रमेण समारम्भे हेतुः-भागवतप्रधान इति । भागवता एव प्रधानं यस्येति । विशेषेणाहर्तुं वक्तमारम्भं कृतवान् । अत एव मननपरित्यागेन कथामेव कथयति, सभाजयति च तामेव, न ज्ञानादिकमिति भावः ॥ १४ ॥

### (३) श्रीमद्रञ्जभमहाराजकतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

शब्दतो चदनमिति । अस्मिन्पक्षे साधुनां पदार्थानां आद्धः कथनं यत्रेतिनिग्रहः । उच्यन्त इति त्वर्थकथनम् । निरूपितेति । उत्तरे शुकेन निरूपितस्य प्रमेयस्येत्यर्थः । पश्चमीबहुवीहिणैतस्प्रश्नहेन तुकस्योत्तरस्य वीतरागकथारूपसाधुवादस्वं ज्ञापितमिति भावः । श्रवणे इति । 'निशम्ये'त्यनेन प्रश्नश्र-वणे निमग्नचित्तत्वं शुकस्थोक्तमतः प्रश्नं सम्यग्विभाव्य प्रत्यचैनं कृतवानित्यर्थः । अवतारचरि-त्रत्वेनेति । न तु प्रियवतादिवदावेशचरित्रमिदमित्यर्थः । इत्याहेति । एवमाशङ्का जायत **इति** हेतो-

### ( ४ ) श्रीमदीक्षितलालुमहयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।

वैयासिकः सभगवानिलस विवरणे एतावत्कालं शुकः स्वयमेवाह इदं चरित्रं त तच्च स्थितो भगवानेवाहेति भिन्नः प्रक्रम इति । 'न मे विदुः सुरगणाः प्रभवं न महर्षय' इतिवा-क्याच्छीकृष्णमहिमा न ज्ञातुं शक्यो महर्षिणा शुकेनापि । दशमस्कन्धे तु तस्यैव कृष्णस्य चरित्रं वाच्यं तत्क्रयं मवतीत्माशक्क्य स्तः समाधत्ते समगवानिति । भगवता सहितः सभगवान् । भगवदाविष्ट इति यावत् । तथा च भगवानेव शुक्ते आविश्य दशमचरित्रं कथयतीत्यर्थः 'खयमेवात्मनात्मानं वेत्य

१ तमेव ज्ञानादिकमिति छ. अ.

समानशीलव्यसनं दृष्ट्वा राजानं प्रश्नं चाभिनन्दति द्वाभ्याम्—सम्यगिति । श्रीद्युक उवाच—

## सम्यग्व्यवसिता बुद्धिस्तव राजर्षिसत्तम । वासुदेवकथायां ते यज्ञाता नैष्टिकी रतिः॥ १५॥

भगवति लयातपूर्वं स्थिरप्रज्ञतैव सर्वोत्तमा । सम्यग् व्यवसायं भगवत्कथैव श्रोतन्या, नान्यितिश्चिदित्यध्यवसायं प्राप्ता । श्रद्धार्षणामप्येतहुर्लभं, तव तु जातमित्याश्चर्येण सम्बोधनं-राजर्षिसत्तमेति । राजा स्वधर्मनिष्ठः, स च लौकिकः । ऋषिवैदिकधर्मनिष्ठः । स चासौ सन् भगवद्धमिनिष्ठः । तत्राप्युत्कर्षो भगवदङ्गीकारात् । अत एव तवैतादशो व्यवसाय जित इति भावः । द्विधा च निश्चयः सम्भवति, श्रीस्त्रार्थनिश्चयात् स्वरुच्या वा । तत्रायो मध्यमः । त्वं तृत्तम इत्याह-वासुदेव इति । यत् यसात् कथायां रतिर्जाता । सापि न चञ्चला, न केनाप्यन्यथाकर्तुं शक्या । निश्चयस्य सम्यक्तवपोषिका रतिः ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

सम्यगित्यत्र पूर्वार्द्धे व्यवसायशब्देनोक्तं निश्चयं स्तोतुमुत्तरार्द्धे वदतीताशयेन तदनता-रयन्ति द्विधेत्यादि । द्विधा व्याकुर्वन्ति । तत्र यस्मादित्यादि रतीत्थन्ता एका व्याकृतिः । तथा च नैष्ठिकरतिपोषितनिश्चयवन्तात्त्वद्धद्धिरूतमेत्यर्थः । यज्ञानेतिपदं समस्तमङ्गीकृत्य द्वितीया याकृतिः यस्मान्निश्चयादित्यादि । तथा च निश्चयोत्पन्ननैष्ठिकरतिमन्त्तात्त्वद्धुद्धिस्तयेत्यर्थः । पूर्वार्द्धे 'तवे'तिपदे सत्यप्युत्तरार्द्धे 'त' इतिपदं यदुक्तं ततः प्रकारद्वयेनापि राजैन स्तूयत इत्याशयेन (३) श्रीमद्यद्धभमहाराजकृतः श्रीस्रवोधिनीकेखः ।

स्तदाशङ्कानिवर्तकं कलीतिपदमाहेल्यंः । अत एवेति भागवतप्रधानत्वादेवेल्यंः ॥ १४ ॥ सम्यगिलत्र भगवित ल्यादिति । 'यो बुद्धेः परतस्तु स' इतिवाक्याहुद्धेः परो भगवान्, तस्राप्तेः
पूर्व ततोऽवराया बुद्धेः स्थिरतैवोचिता न तु चाञ्चल्यं, तथा सित भगवस्राप्तिनं स्यादिति भावः ।
लयानन्तरं तु परप्रास्यर्थमलौकिक एव सङ्घातः प्राप्तत इति लयाम्पूर्वमिखुक्तम् । अध्यवसायमिति । संशयाद्यवस्थासु मध्ये निश्चयावस्थां प्राप्तेलर्थः । स्वरूच्येति उत्तराद्धोक्तकथारसेसर्थः । यसान्त्रथायामिति । यसादुत्तमत्वाद्धेतोस्तव रितर्जाताऽतो रैतिज्ञापितस्वरूप्तिस्वयवसायवन्त्वात्त्वसुत्तम् इत्यर्थः । विवियमाणमेवोत्तमत्वं 'यसा'दित्यनेन सामान्यत
उक्तं, यसाङ्ग्मवास्त्रसाद्धिमानितिवत् । अस्मिन्यक्षे व्यवसायस्य न रितहेतुत्वं किन्तु 'खरूच्ये'तिकथनाद्विपरीतमिति ज्ञेयम् । सम्यक्तवेति रितिसिद्ध एव निश्चयः समीचीन इत्यर्थः ।

(४) श्रीमद्दीक्षितलालुभदृयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना।
त्वं पुरुषोत्तमे'तिवान्यात्स्वचित्रज्ञानस्य कृष्ण एव सत्त्वात्। 'वैष्णवानां यथा शम्भु'रितिवान्याच्छिवस्य परमभगवदीयत्वं, 'द्वैपायनाच्छुको जज्ञे भगवानेव शङ्कर' इतिवान्याच्छुकस्य शिवरूपताऽतो भगवदावेशस्तत्र युक्त एव। एतावतोऽर्थस्य स्चनार्थं मूले सकारः पठितः। अन्यथा सकारं

यस्मानिश्चयाद्वासुदेवकथायां रतिर्जातेति वा । अथवा हेतुद्वयं राजाभिनन्दन एव । दुर्छभत्वं कथारतेर्वदन् कारणभूतं निश्चयमाह । साध्यसाधनयोर्निष्पन्नत्वात्सभाजनम् । प्रश्नेन चैवम्भावस्तस्याभिज्ञातोऽतोर्थास्त्रश्च एव स्तुतः ॥ १५ ॥

प्रकारान्तरेणापि साक्षात् प्रश्नं स्तौति—वासुदेवेति । वासुदेवकथाप्रश्नः पुरुषास्त्रीन् पुनाति हि ।

वक्तारं पृच्छकं श्रोतृँस्तत्पादसलिलं यथा ॥ १६॥

वासुदेवस्य मोक्षार्यत्वात् तत्सम्बन्धि यत्तिश्चिद्वस्तु तत् पवित्रयत्येव । तत्रापि कथा तत्सम्बन्धिगुणदोषाभिनिवेशजनिका । तत्रापि प्रश्नस्तज्जिशासाया दार्ट्यहेतुः । त्रीत् पुरुषात् । प्रश्नान्तरं कश्चिद्धका, कश्चिन्छोता मध्यक्षः, प्रश्नकर्ता च त्रयो भवन्ति । स्वधिचित्तत्या पूर्वं वक्ता भगवद्धणाभिश्चोपि तूष्णीं स्थितः । तत्र भगवद्धणेषु तूष्णीम्भावः पापादेवेत्यध्यवसीयते । प्रश्ने च यदुद्धता भवन्ति गुणास्तत्पापनाशादेव । श्रोतृणामपि विद्यमाने पापे भगवत्प्रवणं चित्तं न भवतीति, प्रश्ने च जायत इति तत्पापनाशकत्वमापे । प्रश्नं करिष्यामीति यदा मनित प्रश्न उद्गतस्तदा पापे विद्यमाने मुखान्न निःसरित । यदा पुनर्निःसरित तदा तस्यापि पापं नाशयतीति ज्ञायते । अतस्त्रीन् पुरुषान् पुनातीति युक्तं, तदाह्—हीति । प्रश्नकर्तुः पितृपितामहादयो भावष्यन्तिति तद्यावृत्त्यर्थं गणयति—वक्ता-रिमिति । वक्तारमुत्तरस्य । पृच्छकः प्रश्नकर्ता । श्रोता मध्यस्थः । यद्यपि श्रोतृत्वं पूर्वयो-रिमिति । तथापि निमित्तं भिन्नमिति तदेव प्रयोजकत्वेनोक्तम् । पुरुषपदं पूर्ववत् । तत्र

(२) श्रीषुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।
तृतीयं पक्षमाहुः—अथवेत्यादि । पूर्वाद्धींकं हेतुद्वयं राज्ञो नैष्ठिकरत्याधारतायोग्यत्व एव सम्भवतीति तद्वारा राजस्करूपमेव स्तूयत इति तथेत्यर्थः । तद्युत्पाद्यन्ति दुर्ल्यभत्वमित्यादि कारणभूतमिति । कथारतिकारणभूतम् । तथा च सभायां यद्यपि देवब्रह्मराजर्षयः सर्वेऽपि तिष्ठन्ति
तथापि तवैव जातमिति त्वमेव सभाजनीय इत्यर्थः । एतेन सिद्धमर्थान्तरमाहुः—प्रश्नेनेत्यादि ॥१५॥
वासुदेवकथेत्यत्र पूर्ववदिति । 'निवृत्तत्वव्यं'रितिश्लोके व्याख्यातप्रंपदवत् । तथा च प्रश्नोपि आसुर-

(३) श्रीमद्रक्षभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।
अथवेति आद्यपक्षे राज्ञ उत्तमत्वे रितिसिद्धव्यवसायो हेतुरुक्तः। अस्मिन्पक्षे व्यवसायो रितिश्रेति
द्धयं हेतुरिति मेदः। कार्यकारणभावस्तु 'यस्मान्निश्रया'दित्यनेनोक्त एवात्रापीत्याशयेनाहः—दुर्लभत्विमिति॥१५॥ वासुदेवेत्वत्र गुणदोषेति। प्रतीतिमतुसत्योक्तम्। लोकेपि गुणत्वेन प्रतीयमानाः पतनामारणादयो दोषत्वेन प्रतीयमाना मातुलमारणादय, उभयोरिप यथार्थज्ञानेन भगवत्यभिनिवेशः कथया जन्यत इत्यर्थः। मध्यस्थ इति। साक्षिवत्प्रश्रमुत्तरं च श्रणोति न तु स्वयं किञ्चद्वदतिसर्थः। पूर्ववदिति। 'निवृत्तत्वै'रित्यत्र 'पुमा'नितिपदे इव। पश्चवतारस्यवतारव्यतिरिक्तानि-

(४) श्रीमद्दीक्षितलालुभदृयोजिता श्रीस्रवोधिनीयोजना। विनापि चारितार्थ्यमिति सकारं न पठेत् ॥ १४॥ वासुदेवकथाप्रश्न इसत्र । नतु 'वक्तारं पृच्छकं श्रोदृ' निस्पनेन त्रयाणां स्फुटमभिधाना 'त्रीन्युनाती'त्युक्तिर्व्यर्थेताशङ्का तदभिप्रायं विशदयन्ति कार्यान्तरार्थाम् वारयति त्रीनिस्पनेनेति । त्रिशब्दो मूले त्रीनेव पुनातीति नियमार्थः । तथा च

१ शास्त्रे उक्तं भगवद्गक्तिः कर्तव्येति हेतोः । २ शास्त्रार्थमन्तरेणापि । ३ रतिसहितव्यवसायवत्त्वादिति क. ख. ध. ङ.

१ योग्यत्वे चेति क स्व ग.

80

कार्यान्तरार्थान् वारयति-त्रीनिति । पावित्र्यमनेकविधं सम्भवतीति तद्यावृत्त्यर्थं पावनत्वं विशिनष्टि दृष्टान्तेन-तत्पादसलिलं यथेति । प्रश्नः कचिद्द्रतः । कश्चित् प्रेरितवान् । कञ्चिदभिमुखीचकार। नैतावता परमः पुरुषार्थः सिद्धः, यदा पुनस्त्रयाणां चित्तं भगवदेक-निष्ठं करोति तदा हि सफलता। गङ्गा च पुनः साक्षाद्मगवत्सेवौपयिकं शरीरमुत्पादयति पूर्वसम्बन्धि पापं तत्कार्यं नाद्ययित्वा, तथा भगवत्कार्योपयोगि चित्तं यावत्या भवति तावतीं शुद्धिं करोतीत्यर्थः । त्रीन् त्रिलोकस्थान् सात्त्विकादिभिन्नान् वा । कूलद्वयस्थिता-न्मध्यस्थान वा । ब्रह्माणं महादेवं भगीरथं च वा ॥ १६॥

एवं भगवत्सम्बन्धित्वेन प्रश्नमभिनन्द्य भगवदवतारप्रयोजनज्ञानार्थं कथा-मारभते--भूमिरिति।

> भूमिर्दसनृपव्याजदैत्यानीकशतायुतैः। आक्रान्ता भरिभारेण ब्रह्माणं शरणं ययौ ॥ १७॥ भक्तानां दुःखनाशाय कृष्णावतरणं मतम्। भूमिर्माता तथा चान्ये भक्ता वै त्रिविधा मताः ॥ १ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः। व्यतिरिक्तानेव त्रीन् पुनातीलर्थः ॥ १६ ॥ भूमिरिलत्राभासे भगवद्वतारप्रयोजनज्ञानार्थं कथामारभत इति यदक्तं तह्यत्पादयन्ति कारिकासु ।

ननु तृतीयस्कन्धे उद्भवैः 'खग्रान्तरूपेष्टितरैः खरूपैरम्यर्धमानेष्वनुकस्पितारमे'त्यत्रोक्तमवतारप्र-योजनं राज्ञा ज्ञातमेवेति कथायाः किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायां तद् तुवदन्तस्तत्र विशेषमाहः - भक्ताना-मिति द्वाभ्याम् । मतमिति उद्धवैविचारितम् । शान्तरूपाण्येव भूमिरिलादिनोक्तानि ।

### (३) श्रीमद्वलभमहाराजकृतः श्रीस्रवोधिनीलेखः।

त्यर्थः । कार्यान्तराथीनिति । कार्यान्तरमर्थः प्रयोजनं येषां, श्रोत्रभिविका वा सह वाणिज्याद्यर्थे कथास्थले समागतानित्यर्थः ॥ १६ ॥ भूमिरित्यत्राभासोक्तं प्रयोजनं विशदयन्ति-भरतानामिति । भक्तद्रःखनाशार्थं भगवदवतरणं सर्वेषां सम्मतमतो भक्तद्रःखमवतारप्रयोजनमिति भावः । 'तद्रःखं

#### ( ४ ) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।

'न्यर्यं सत्तिश्चिदिष्टं ज्ञापयती'तिन्यायेनेष्ट्योधनस्य शास्त्रार्थत्वाच्छास्रस्राध्यलक्षणयुक्तानेव त्रीनपुनाति न तु तदितरान्पुनातीति फिलितम् । सित नियमे व्यावर्लापेक्षायां ये पुनर्वक्तप्रच्छकश्रोतारः कथनप्रश्र-श्रवणादिकार्यं चित्तशुद्धिमुक्तिभक्तयादिभिन्नधनार्जनादिरूपलैकिककार्यार्थं कुर्वन्ति ते व्यावर्लन्ते, तेषां धनार्जनादित्रयोजनोद्देश्यकश्रवणादिकरणेन दोषविशेषोत्पत्त्या पावित्र्यासम्भवादतः कार्यान्तरार्थान्

( ५ ) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या। मुमिर्देषन्पञ्याजेलत्र भक्तानां दुःखनाशायेलादि । सप्टोऽर्थः॥का० १-२॥ नतुः

सर्वेषां च महद्वःखं नान्येन विनिवार्यते । यदा तदा हरिः कृष्णः प्रादुरासीदिति स्थितिः॥ २॥ ये भक्ताः शास्त्ररहिताः स्त्रीशुद्रद्विजवन्धवः। तेषामुद्धारकः कृष्णः स्त्रीणामत्र विशेषतः॥ ३॥ येषां निरोधकं शास्त्रं योगादि विनिरूपितम् । शेषभावस्तत्र हरेर्न कदाचिद्गमिष्यति ॥ ४॥

अ. १ ऋो० १७ ] श्रीटिपणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

भूमिर्देसेत्यत्र उद्धारविषयनिर्द्धारमाहुः-ये भक्ता इति । शास्त्रीयसाधनरहितानामित्यर्थः ॥का०३॥ नतु संसाधनानामपि कथं न निषयत्विमत्याशक्य तत्र वाधकसाहु:-धेषामिति ॥ का० ४ ॥ किञ्च,

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

अन्येनेति साधनान्तरेण खरूपान्तरेण वा । स्थितिरिति निर्णयः । तथा च मक्तदुःखनिवारणे साधनान्तराद्यशक्तिरेव स्वावतारप्रयोजनमित्यर्थः । नन्विदमवतारप्रयोजनं तृतीयस्कन्धे सिद्धमेवेति किमत्र तंदनुवादेनेत्याकाङ्कायां टिप्पण्यां तत्त्रयोजनमाहुः—जद्धारेत्यादि । तथा चेदमनुवादप्रयोजनिम-लर्थः। का० १-२॥ 'अँन्य' इलनेनोक्ता ये त्रिविधा मक्तास्तान्निष्कर्षन्ति—ये भक्ता इलादि। तथा चात्रारम्भे भुवो गोरूपताकथनाद्ये **द्यास्त्ररहितास्तेषां** भुवश्य स्रीत्वात् । अन्ते च 'माथव्यो हेभिरे परमां गति'मितिकथनान्मध्ये साधनशून्यानामन्येषां च कथनात्तादशां च तथेत्यर्थः । अग्रिममवतार्थ व्याक्तर्वन्ति—टिप्पण्यां नन्विसादि ॥का० ३॥ कारिकायां द्रोषभाव इति । समाध्यादिविषयत्वेन तन्निर्वाहकत्वाच्छेषभावः । एतद्ग्रिममवतार्थे व्याकुर्वन्ति-टिष्पण्यां किञ्चेत्यादि । एतेषामिति । ससाधनानामित्यर्थः । उपसंहारं व्याकुर्वन्ति—एविमत्यादि । तथा च फलस वाक्यतात्पर्यनिश्वायक-

(३) श्रीमद्रष्ठभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

त्रिनिधं त्रयाणा'मिति पूर्नोक्तमवसरे स्मारयन्ति-भूमिरिति॥ का०१॥ इति स्थितिरिति । इयं प्रादु-र्भावमर्थादा, कचिदन्यथापि, यथा नारदस्य 'आहूत इव मे शीघं दर्शनं याति चेतसि'। प्रह्लादस्य च सर्वदा दर्शनं तृतीयस्कन्धे निरूपितं, सा पुष्टिरिति भावः ॥ का० २ ॥ स्त्रीणामञ्जेति । अवता-रान्तरेष्वपि यत्र शवरिकरातादीनामुद्धारस्तत्र कृष्ण एवोद्धारकः, प्रमेयवलस्य पुरुषोत्तम एव प्राक-खात् । अन्नावतारे सूद्रद्विजवन्ध्वपेक्षया स्त्रीणां विशेषत उद्धारोन्ने तथैव वक्ष्यमाणत्वात् । अवतारान्तरे तु त्रयाणामपि समतेत्यर्थः ॥ का० ३ ॥ येषामिति चित्तवृत्तिनिरोधार्थं भगवद्भ्यानं निरूपितम् । तथा च परार्थत्वाच्छेषतेत्यर्थः । निरोधकं चित्तवृत्तिनिरोधकमित्यर्थः ॥ का० ४ ॥

(४) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

व्यावर्तयन्ति जीनिति सुष्ट्रक्तमाचार्यवर्यैः ॥ १६॥

( ५ ) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीख़बोधिनीकारिकाव्याख्या। ससाधनानामपि कथं नोद्धारविषयत्वं तत्र बाधकमाहुः-येषामिति । येषां योगादिशास्त्रं चित्तवृत्तिनि-रोषजनकं निरूपितं तत्र हरेः शेषभावः । अन्यशेषत्वं कदाचिदपि न गमिष्यति किन्तु स्थास्यत्ये-वैत्सर्थः । योगशास्त्रे हि चित्तवृत्तिनिरोधार्थमेव भगवद्ध्यानं न तु स्वातत्र्र्येणेति तेषां नोद्धारविषयत्त्र-मिति भावः ॥का० ४॥ किञ्च, तेषां निरोधपदार्थोपि पूर्वस्माद्विरुक्षणोऽतोपि नोद्धारविषयत्वमित्याहुः-

१ चेति क. ख. ग. ङ. च. छ. २ प्रथमकारिकायाम् ।

६ भा० द० स०

ሄጓ

संसारदुः खव्यावृत्त्यै निरोधोऽत्र निरूप्यते । अतो निरोधो ज्ञानातमा दुः खरूपा च संसुतिः ॥ ५ ॥ एवमेकं फलं प्रोक्तं द्वयं वा न विरुद्धाते ।

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

एतेषां निरोधपदार्थोऽपि पूर्वस्माद्विलक्षणोऽतोषि न निषयत्वेमिलाहुः—संसारेति । अत्र ससाधनेष्वित्यर्थः । निरूप्यते । त्वयेति शेषः । तथा च संसारसाविद्याकार्थत्वेन तिष्ठवृत्तेश्व ज्ञानैकसाध्यत्वेन तद्र्य एव निरोधस्तेषां वाच्य इलाह—अत इति । तथा च बह्वेव वैलक्षण्यमिति भावः । कित्र, भक्तानां संसारो लीलोपयोगित्वेन सुखरूपस्तेषां तु दुःखरूप इतीतोषि तद्वेलक्षण्यमिलाहुः—दुःस्वेति ॥का०५॥ प्रासिक्षकमुक्तवा पूर्वोक्तमुपसंहरिन्त—एविस्ति । एकं निःसाधनानां भगवत्प्राप्तिलक्षणमिल्यर्थः । नतु भगवत्कृतिनरोषो न शाक्षेर्जनियतुं शक्य इति पूर्वोक्तशेषभावासम्भवात् ससाधनानामपि विषयत्वं वक्तुं सुक्तम् । अत एव 'तथा परमहंसानां मुनीनाममलात्मनाम्। भक्तियोगवितानार्थं कथं पश्येमिह स्त्रियं इति पृथावचनमपि गीयत इत्याशयेन पक्षान्तरमाहुः—द्वयं वेति । उभयोनिरोधस्यैकरूपत्वेनोक्तवेलक्षण्या-

(२) श्रीषुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीखुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।
त्वादुक्तदोषाभावाच निःसाधना एवोद्धारिवषया इत्यर्थः ॥ का० ४-५ ॥ 'द्वयं वे'त्यादिग्रन्थमव
तारयन्ति—ननु भगविद्त्यादि । द्वयं वेत्यत्र वाशब्दः पक्षान्तरे । द्वयं भिन्नविधं भक्तसङ्कदयम् ।
न विरुद्ध्यते कर्मकर्त्तरि प्रयोगः । फलैक्याद्विरोधं न प्राप्नोतीत्याश्येन व्याकुर्वन्ति—उभयोरित्यादि ।
तथा चात्र स्कन्ये ससाधनानामप्युद्धारदर्शनात्पूर्वोक्तदोषाभावाच ससाधना अपि सङ्गाद्धा इत्यर्थः ।
तिर्हे पूर्वमेव तथा कुतो नोक्तमित्याकाङ्कायामित्रममवत्तार्थ व्याकुर्वन्ति—एवम्प्रकारेणेत्यादि ।
निःसाधनोद्धारजनकप्रकारेण ठीलाकरणे तस्य शुक्रव्यासाभ्यां च कथने हेतुमाहुरित्यर्थः ।

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीमुनोधिनीलेखः।
निरोधो ज्ञानात्मेति। टिप्पण्यां द्वितीयन्याख्याने ज्ञानपदेन स्मृतिः। तथा च स्मरणात्मेत्यर्थः।
भक्तानां संस्तिलौंकिकामिनिनेशशङ्कया दुःखजनिका न तु खयं दुःखरूपा, लीलापदार्थत्नेनानन्दरूपत्वात्। अतस्तेषां भक्तानां दुःखमेन निनारितनान्न तु संस्तिम्। येषां तु संस्तिद्वीःखरूपा तेषां
संस्तिमपि निनारितनान्। तथा च संस्तिः केषाश्चिद्वःखरूपापि नर्तते। अतः फलद्रयमपीत्यर्थः।

(५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या।
संसारेति । अत्रेति ससाधनेष्वपीत्यर्थः । इयमुक्तिः प्रतिवादिनं प्रति ज्ञातच्या, अत एव 'निरूप्यत' इत्यसानन्तरं 'त्वये'त्युक्तं टिप्पण्याम् । तथा च संसारसाविद्याकार्यत्वेन तिन्नवृत्तेश्च ज्ञानैकसाध्यत्वेन ज्ञानरूप एव निरोधतेषां ससाधनानां वाच्य इत्याहुः—अतो निरोधो ज्ञानात्मेति । किञ्च भक्तानां संसारोपि ठीठोपयोगित्वेन सुखरूपस्तेषां तु दुःखरूप इतीतोपि तद्वेठक्षण्यमित्याहुः—दुःखरूपेति ॥५॥ प्रासङ्गकसुक्त्वा पूर्वोक्तमुपसंहरन्ति—एचिमिति । एकं निःसाधनानां भगवत्प्राप्ति-ठक्षणं फठमित्यश्चः । नतु भगवत्कृतिनरोधो न शाक्षेर्जनियतुं शक्य इत्यतुग्रहे सित ससाधनानामप्यु-द्वारिषयत्वं वक्तं युक्तमित्याशयेन पक्षान्तरमाहुः—द्वर्यं वेति । निःसाधनानां फठं ससाधनानां फठं नेति द्वयमप्येकिविधनेवित न विरुद्धात इत्यर्थः । अथ टिप्पण्युक्ते 'यद्वे'त्यादिद्वितीयव्याख्याने 'द्वयं वा न विरुद्धात' इत्यस्य संसारदुःखनिवृत्तिः संसारनिवृत्तिश्चेति फठद्वयमप्यधिकारिभेदेन विरोधामावाच्च विरुध्यत इत्यर्थः ।

### साङ्गस्य प्रक्रिया युक्ता ततः स्कन्धोऽपि युज्यते ॥ ६ ॥ अवतारो निरोधाङ्गं तदङ्गं दुःखमेव च ।

**ध.** १ ऋो० १७ ] श्रीदिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

भावात्तथेत्यर्थः । एवम्प्रकारेण ठीठाकरणे कथने च हेतुमाहुः—साङ्गस्येति । निरोधस्येति शेषः । अत्रोपपत्तिमाहुः—तत इति । यतिश्वकीिषितनिरोधमवतीर्य खयं कृतवानतो हेतोरयं स्कन्धो दशमन्तेन युज्यत इत्यर्थः । अन्यथाऽनवतीर्येवाम्बरीपादेरिवात्रापि भक्तदुःखनिवारणोक्तो भक्तकथैनोक्ता भवतीतीशानुकथैनेयमपि भवेदित्यस्य स्कन्धस्य दशमत्वं न स्यादिति भावः ॥ का० ६ ॥ अङ्गमाहुः—अवतार इति । येन विना यन्न सम्भवति तत्तदङ्गमत्रोच्यते । तथा चानाविभीने निरोधपदार्थे एव न स्यादिति भावः । यद्वा, यतः संसारभवदुःखन्यावृत्तिरेव निरोधप्रयोजनमतो निरन्तरं भगवत्स्मरणान्मको निरोधो दैवासुरसाधारणो निरूप्यत इत्याहुः—संसारेति । स्मृतिश्च कचित् सेहात् कचिन्द्रेपादिनेति परं विशेषः । एकं पूर्वोक्तमित्यर्थः । अथवा यतो ( ठीठानुपयोगिसंसारवतां ) संस्रतिरिष दुःखरूपातोधिकारिभेदेन विरोधामावादुःखनिवृत्तिः संसारनिवृत्तिश्चेति द्वयमि फठिमत्युक्तमित्याहुः—दुःखरूपा च संस्रतिः, द्वयं वा न विरुध्यत इति । एवमनुक्तौ 'दुःखरूपे'त्याद्यर्थकं स्यात् । केषाश्चिद्धक्तानामन्येषां च संसारोऽपि नाशितः । तेन द्वयमि फठिमत्यर्थः ॥ का० ७ ॥ नन्वाधिदै-

### ( २ ) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाराः ।

साङ्गस्येत्यादि । अङ्गं भूमो प्राहुर्भावस्तत्सहितोऽत्र निरोधो भगवदेकतानत्वं, तस्य । प्रिक्रिया प्रकर्षेण कृतिः । उभयाकाङ्कायुत्तं वाक्यकदम्बकं च सा युक्ता, अनुकम्पाप्रयुक्तत्वादुचिता । यदि हि ससाधनानेव सुख्यतयोद्धरेच्छुकव्यासो च तदुद्धारं सुख्यतया कथयेताम्, तदा साधनरूपस्थो-पाधेविद्यमानत्वान्निरुपिषपदुःखप्रहाणेच्छाव्यक्ष्योनुप्रहोऽनुकम्पात्मा भगवति व सिद्ध्येदतो निःसा-धनानामेव सुख्यता युक्तेत्वर्थः । टिप्पण्यां अत्रेति बौचित्ये ॥ का० ६ ॥ नन्द्धारविषय-निर्द्धारस्तु 'गमिष्यती'त्यन्तकारिकाभ्यामेव जात इति 'संसारे'त्यादिकमनतिप्रयोजनिमत्यरुप्यासेसारेत्यस्य व्याख्यानान्तरमाहः—यद्वेत्यादि । पूर्वोक्तिमिति । भगवत्प्राप्तिरुक्षणम् । तथा च 'ददर्श चक्रायुधमग्रतो यतस्तदेव रूपं दुरवापमापे'त्यादिवाक्यादसुरा अप्युद्धारविषयत्वेन सङ्गृद्धान्त इतीदं प्रयोजनिमत्यर्थः । एवं चात्र सन्दर्भे 'स्वशान्तरूपे'ष्वित्यत्र भगवद्धक्तेषु याऽनुकम्पा उक्ता सा तद्वःखदासुरसुक्तिपर्यन्ता न तु भक्तमात्रपर्यवसन्नेति तत्सर्वकार्यार्थं भगवदवतार इति पूर्व

### ( ५ ) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या ।

केवाञ्चिद्धक्तानां दुःखमेव निवारितमहन्ताममतात्मकः संसारस्तु ठीठोपयोगित्वेन स्थापित एव । केषाञ्चिद्धक्तानामन्येषां च संसारोपि नाशितस्तेन द्वयमपि फठमित्यर्थः । साङ्गस्येति । अवता-रात्मकाङ्गसिहितस्येव निरोधस्य प्रक्रिया युक्ता योग्या, ततोऽयं स्कन्धोपि दशमत्वेन युज्यते योग्यो भवतीत्यर्थः । अन्ययाऽनवतीर्याम्बरीषादेरिवात्रापि भक्तदुःखनिवारणोक्तौ भक्तकयैवोक्ता भवतीतीशानुकथैवोक्ता भवतीतीशानुकथैवेयमपि भवेदित्यस्य स्कन्धस्य दशमत्वं न स्थादिति भावः ॥ का० ६ ॥ अङ्गमाहुः—अवतार इति । ननु दुःखमेवाध्ययार्थोऽतः सान्त्वनं कुत्रोपशुज्यत इस्त

िजन्मप्रकरणम्

धैर्यार्थं सान्त्वनं प्रोक्तं भूमिमात्रोर्न चान्यथा ॥ ७ ॥ अन्ते दुःखं भक्तकृतं प्रादुर्भावाय वै हरेः। आकाशवाणीवाग्देवः सर्वमुक्तयर्थमुद्गतः ॥ ८ ॥ अशक्तः सँस्तथा चक्रे तथा नारद एव हि ।

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

विकप्रवर्तनं विना वाण्युद्रमासम्भवे भक्तद्वःखहेतुवाणीं स कथं प्रवर्तितवानित्याशक्का तत्तात्पर्यमाहः-सर्वमुत्त्वपर्थमिति । हर्याविभीवं विना सा न भवतीति खयं तं कर्त्मशक्तस्तद्भेतुहेतुं चक इत्यर्थः । 'तदन्तुगुणदेवतायास्तदुत्कर्षमसहमानाया' इतिरूपेऽग्रिमग्रन्थे तत्पदाभ्यां कंस एवोक्त इति ज्ञेयम् । मुक्तिहेतुत्वेन तदनुगुणत्वम् । भगवन्मातृदास्यं दैवपक्षे परमोत्कर्षः । अयं चासुर इत्यसहमानत्वम् । एवमविरोधः पूर्वापरयोः । 'कालो ह्यत्र प्रतिबन्धको जात' इत्यत्रापि 'भत्र'पदस्य दैवानुसुणत्वे कंसस्येत्यर्थे द्वेयः । तथा सित मातुर्द्वःखासम्भवेन मातृत्वमेव न स्यादिति भावः ॥ का० ८-९ई॥

#### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुचोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

राज्ञा न ज्ञातमतस्तत्सर्वज्ञानार्थं कथारम्भ इति सिद्ध्यति ।।का०६।। नतु तथापि दुःखान्त एव ग्रन्थो वक्तव्यः सान्त्वनस्य किं प्रयोजनमत आहुः—सुबोधिन्यां धैर्यार्थिमिलादि । दुःखसहनार्थं भूमि-मान्नोः सान्त्वनमाश्वासनं प्रोक्तमन्यथा सान्त्वनाभावे द्वःखस्य महत्त्वात्स्थितिरेव न स्यात्तथा सत्यवतारोपि न स्यादेवातस्त्रथेत्यर्थः ॥ का० ७ ॥ नत्र यद्येवं तर्हि पश्चान्नारदोत्त्या दःखं किमि-त्युक्तमत आहुः—अन्त इत्यादि । नतु तर्ह्याकाशवाण्याः किं प्रयोजनमत आहुः—वै इत्यादि । हरेः सकाशाद्या आकाशावाणी सा वै प्रादुर्भावनिश्ययाय । यद्यीकाशवाणी न स्रात्प्रादुर्भावनिश्ययो न सादतस्तयेत्वर्थः । ननु तसाः किं प्रयोजनं यदेव निश्वायितवतीत्वत आहुः —वाग्देव इलादि । वाग्देवः सर्वमुक्तयर्थमशक्त उद्गतः सन् तथा चक्रे, कलहोबमेन प्राद्धर्भाव-निश्चायनं कृतवान् । नतु कथमेतदवगम्यते इत्यत आहुस्तथेत्यादि । हि यतो हेतोः नारदस्तथेव । द्वितीयस्कन्धे 'पायुर्यमसे'त्यत्र सुनोधिन्यां नारदस्यातुङ्गतकलहानां कलहसुत्पाद्य तद्वारा तन्निवर्त्तकत्वं व्याख्यातम् । स नारदस्तथैवात्रापि कलहोत्पादकत्वेनान्ते उक्तः । अत उप-

### (३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

॥ का० ५ ॥ दुःखमेवाध्यायार्थोऽतः सान्त्वनं कुत्रोपयुज्यते इत्यत आहुः—धैर्यार्थमिति । धैर्यामावे तादशुदः खेनान्यथाऽवस्थैव स्यात्तदावतार एव न सम्पद्येतेति तस्य दुःखस्यावतारहेतुत्वमेव न स्यादिति

#### (५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्भिता श्रीस्रवोधिनीकारिकाव्याख्या।

आहः—धैर्यार्थमिति । धैर्याभावे तादशदुःखेनान्यथाऽवस्थैव स्यात्तदवतार एव न सम्पद्येतेति तस्य द्वःखस्यावतारहेतुत्वमेव न स्यादिति भावः ॥ का० ७ ॥ अन्ते इति।अन्ते अध्यायान्ते 'नन्दाद्या ये ब्रजे गोपा' इलादिवाक्यैर्भक्तेन नारदेन कृतं दुःखं हरेः प्रादुर्भावायेलर्थः । आकाशवाणीति । आकाशवाणीरूपो वाग्देवः सर्वमुक्तिहेतुमृतं ह्यीविभीवं कर्तमशक्तः सन्नाविभीवहेतुमृतं भक्त- दशभिः सान्त्वनं भ्रमेः पञ्चत्रिंशत्तमैस्तथा ॥ ९ ॥ अष्टभिनीरदोत्तयैव सर्वेषां दुःखमञ्जसा ॥ ९ई ॥

तत्र दशभिर्भूमिसान्त्वनं वाचा। उपायेन देवक्याः पञ्चत्रिंशक्तिः। ततोऽष्टभिः सर्वेषां दुःखं भगवदवतारार्थं हेतुभूतमुच्यते । उद्यमः स्वदुःखनिवेदनेन दैन्यम् । ततो भक्तानां भगवत्समीपगमनम् । निवेदनार्थं स्तोत्रम् । ततो भगवद्वाक्यनिवेदनम् । शब्दत-स्तदर्थश्चतुर्भिर्विवृतः क्रियाजन्मसङ्कर्षणमायाभिः। तत उपसंहार इति। तत्र प्रथमं भूमेरुद्योग उच्यते । व्यापिवैकुण्ठ एव हरिः प्रकटः । अन्यत्र सर्वत्र गुप्त इति । भगवत्थाने न गता भूः । ब्रह्मणा च जनिता । अत उपायकरणार्थमेव भूम्युद्धरणवद्धुनापि करिष्यतीति तत्र गमनम् । भूमिर्वस्तुतो दैत्यानाम् । 'यावदासीनः परापश्यति तावद्देवाना'मतस्तावद्रपेण देवोपयोगिना गमनम् । ज्ञीघं वाधाभावाय । कार्यावस्यकत्वाय च शरणगमनम् । दैत्याः सर्वे मायादेवताः कापव्येनैव भूमिं रसातलं नेतं राजरूपेणावतीर्णाः । राज्ञां दैत्यत्वज्ञापकं रुक्षणं द्वप्तत्वमुच्छास्त्रवर्त्तित्वम् । एतदेव सर्वत्र रुक्षणम् । हता अमुक्तास्ते देवेष्वपि प्रविष्टा इति देवा अपि तथा । अतस्तिप्यन्ते निराकृताः । अवतारे तद्धर्मा भविष्यन्तीति तद्या-वृस्यर्थमाह—व्याजेति । ते च दैत्या नोपभोगार्थमागताः, किन्तु घातार्थमिति ज्ञापयितु-माह-अनीकेति । दैत्यानामनीकानि तेषां शतान्यसंख्यातानि तानि चायुतान्यमिलितानि तत्र तत्र पुञ्जीभूय स्थितानि । अत एवासमन्तात् कान्ता, यथा सर्वतश्च शीघं निमग्ना

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

अतस्तेऽप्यन्त इति भीष्मादय इत्यर्थः । तद्धर्मी इति नृपधर्मा इत्यर्थः ॥ १७ ॥ (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीस्त्रवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

संहारादवगम्यत इत्यर्थः । श्लोकान् विभजनते-दश्यभिरित्यादि तथेति । श्रीदेवकीसान्त्वन-माकाशवाण्या मातृदुःखमेव, न सर्वेषामतस्तदर्थं नारदोक्तिः। तथा च शीव्रमवताराय नारदोक्ति-रित्यर्थः । अग्रे स्फटम् ॥ का० ८-९३ ॥

क्रियेति। 'यदुषुपजन्यता'मिल्यनेनोक्ता सेवाधी जननिक्रयेत्यर्थः। भूमिरित्यत्र यावदासीन इत्यादि। 'असुराणां वा अयमत्र आसीद्यावदासीनः परापश्यति तावहेवाना'भिति श्रुतौ देवानां भूयाच-नीत्तरं कियद्वी दास्यामीति प्रश्ने, ततः साठावृकी त्रिः परिकान्तिमितां याचित्वा धृतसाठावृकीरूपेणे-न्द्रेण सर्वस्थाः परिक्रमणे भूमेः प्राध्या वेदित्वमुक्तमिति तदिदानीं नष्टमितिज्ञापनाय तावद्वपेण हविधी-न्यात्मकेन गमनमित्यर्थः ॥ १७॥ १८॥ १९॥ २०॥ २१॥

#### (३) श्रीमद्रल्लभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

भावः ॥ का० ७ ॥ श्रीघ्रमिति सर्वरूपेण गमने दैत्या जानीयुस्तदा शीघ्रमेव रसातलं नयेयुस्तद-भावाय खल्परूपेण गमनमिलर्थः । मायेति । माया देवता येषां, मायोपासका इलर्थः । इसत्व-

(५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या।

दुःखोपायं चक इसर्थः । तथैव नारदोपि चके ॥ का० ८ ॥ श्लोकान्विभजन्ते-दश्लाभिरित्यादि। दशिभर्भुमिसान्त्वनं वाचा । उपायेन देवक्याः पञ्चित्रिक्षद्धः ॥ का० ९ ॥ श्लो. ॥ १७ ॥

**ि जन्मप्रकरणम्** 

भवति । भूरिभारेणाकान्ता । दैत्यत्वं भारजनकत्वम् । यथा उन्मत्त एकोऽपि नौकारूढो नौकां मज्जयति । बलाक्रमणे च भारः । पूर्व ब्रह्मणा उद्धारे उपायः कृत इति ब्रह्माणं शरणं ययौ ॥ १७ ॥

रूपान्तरेण गमनं देवानां हितकारि न भवतीति हविद्धीनीरूपेण गतेत्याह-

गौर्भत्वेति ।

गौर्भूत्वाश्रुमुखी खिन्ना स्दन्ती करुणं विभोः। उपस्थितान्तिके तसी व्यसनं समवोचत ॥ १८ ॥

गौर्भृत्वा अन्तिके उपस्थिता तसी व्यसनं समवोचतेति सम्बन्धः। अश्रृणि अप्रोञ्छितानि निरन्तरं प्रवृत्तानि मुखे समायान्ति । अन्तःखेदात्मके तापे स्वेद एवाश्रुणि भवन्ति । खेदोपि ज्ञानजनितश्चेत्तदा ज्ञानद्वारा नेत्रयोर्निर्गतः स्वेदोऽश्चश्चव्देनोच्यते । देत्यानामभिप्रायज्ञानेन शोकः । अन्तःस्थितधर्मविसंवादि वाक्यमप्रमाणमिति धर्मप्राकट्य-पूर्वकं धर्मकथनम् । वहूनां तादृशानां सम्भवात्रिद्धीरार्थं कथनम् । अधिकारित्वादविचार-दशायां न सर्वज्ञतेति युक्तं कथनम् । स्त्रिन्नेति दुःखसन्ततिरत्यन्तं निरूपिता । दौर्वल्यं कान्त्यभावश्च तस्य ज्ञापको । तस्यास्ततोऽन्योपायवोधननिवृत्त्यर्थं तथोक्तम् । रोदनं शब्दा-त्मकं करुणं यथा भवतीति पितृवियोगजनितखेदाभावाय । अधिकारित्वात् कार्यान्तर-व्यावृत्त्यर्थं रोदनम् । विभोरिति ब्रह्मणः सामर्थ्यं प्रतीकारे द्योतितम् । उप समीपे भगवत्येवाऽन्तर्यामिणि स्थिता बहिरन्तिके स्थिता ब्रह्मणः । व्यसनमप्रतीकारदुःखम् । म्बं सम्बगवोचतेत्वर्थः ॥ १८ ॥

(३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः। मिति । एतस्यैव विवरणमुच्छास्त्रवर्तित्वमिति ॥ १७ ॥ गौर्भूत्वेससामासे । गोरूपमवनस्या वान्तरवाक्यार्थस्य तात्पर्यमुक्तं, मुख्यवाक्यार्थस्तु 'स्बदुःखनिवेदनेन दैन्य'मिति पूर्वोक्त एवानुसन्धेय इति भावः । गौर्भृत्वेत्यत्र ज्ञानजनित इति, कियाजनितः खेदोङ्गान्तरेम्यो निर्गच्छतीलर्थः । धर्मप्राकट्येति । अश्रुमुखीखिन्नेतिपदाम्यामन्तःश्वितखेदप्राकट्यपूर्वकं वहिःखेदकथनमित्यर्थः । बहूनामिति । अश्रुहेतुभूतानां बहूनां दुःखानां सम्भवादित्यर्थः । तस्या इति । ततः प्रतीकारादन्य उपायो ज्ञानादिरूपस्तद्वोधननियृत्त्यर्थं तस्या भूमेः खिन्नलमुक्तमिसर्थः। अन्तःखेदे ज्ञानानिध-कार इति भावः । कथनान्यथाऽनुपपत्त्रैवान्तिकोपस्थितेर्रुञ्चावि तत्कथनात्प्रकारान्तरेणार्थमाहः-उप समीप इति । तथा च पूर्वमुपिखता ततोऽन्तिके स्थितेति शेषः । ततो व्यसनं समवोचतेत्वन्वयः ।

( ४ ) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना । उपस्थिताऽन्तिके तसी इसत्र उप समीपे भगवस्थेवेसादि । ब्रह्माणं प्रति स्रदुःसं भूनिवेदयन्ती खस्या भक्तत्वाद्रखणो हृदयेन्तयीमितया वर्तमानं भगवन्तं प्रति खवार्ता निवेदनीयेति विचार्य, नैकट्यं विना तु खदुःखनिवेदनमसम्मावितमिति मक्तिमार्गीयध्यानेन भगवन्नैकट्यं सम्पाद्य स्तक्षेशं निवेदयतीति सूचनार्थं मूल उपस्थितेत्युपोपसर्गः । अन्तिक इतिपदेन ब्रह्मसमीपे स्थिति-रुक्ता। एवमन्तर्यामिनैकट्यं ब्रह्मनैकट्यं च वक्तुमुपग्रब्दान्तिकग्रब्दौ । अन्यथैकेनैव चारितार्थ्यं पदद्वयं न वदेत्, इत्यमाशयं स्फुटीकर्तुमुप समीपे भगवत्थेवेलादि विवृतं सुवोधिन्याम् ॥ १८॥ ततो ब्रह्मा दैत्यसम्बन्धित्वाद्भमेः सहायार्थमाकारणशङ्काव्यावृत्त्यर्थमालोचनज्ञानेन

तदुकार्थं निश्चित्व प्रतीकारं कृतवानिलाह—ब्रह्मेति।

### ब्रह्मा तदुपधार्याथ सह देवेस्तया सह। जगाम सत्रिनयनस्तीरं क्षीरपयोनिधेः॥ १९॥

ब्रह्मत्वात्तथासामर्थ्यं ज्ञानात्मकत्वात् । अथेति स्वनिश्चयानन्तरं, न तु भूमिवाक्य-मात्रेण। देवानां नयनमाज्ञापनार्थं, आलोचने प्रतीकारं ससाधनं ज्ञातवानिति। महादेवस्य नयनं दैत्यानामुपायान्तरोपदेशाभावाय । भूमेर्नयनं निमित्तज्ञापनाय । अत एव त्रिनय-नपदम् । त्रिष्वपि देवदैत्यमनुष्येषु नयनं यस्येति । श्वेतद्वीपं भगवतः प्रियं धामेति व्यापिवैकुण्डद्वारस्य तत्र नैकव्याद्वा क्षीरपयोनिधेस्तीरं जगाम, भूमावासक्त एव भूम्यु-पकारं करिष्यतीति ज्ञापनार्थं च ॥ १९ ॥

तत्रापि भगवतस्तिरोभावातः स्तोत्रं कृतवानित्याह—तत्र गत्वेति । तत्र गत्वा जगन्नाथं देवदेवं वृषाकिपम । पुरुषं पुरुषसूक्तेन उपतस्थे समाहितः ॥ २० ॥

गमनमात्रेणेव स्तोत्रं कृतवानिति ज्ञापनार्थं गत्वेत्यनुवादः । तत्र गत्वा समाहितो योगारूढः पुरुषसूक्तेन उपतस्य इति सम्बन्धः। स्वयं कथं न प्रतीकारं कृतवानिति शङ्काभावायाह—जगन्नाथमिति । जगतां स एव नाथस्ततः स्वस्याकरणम् । ननु जग-न्नाथत्वे दैत्यानामपि नाथ इति प्रतीकारं न कुर्यादित्याशङ्क्याह—देवदेविमिति । देवा-नामि स एव देवः । देवैदींव्यतीति वा । 'प्रजापतेः प्रजापतिरग्नेरिनः सूर्यस्य सूर्यः' इति ।

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

इत्यर्थे इति । अयमत्र वाक्यार्थः । आभासोक्तस्त्ववान्तरवाक्यार्थे इति भावः ॥ १८॥ ब्रह्मेत्यत्र श्वेतद्वीपमिति । श्वेतद्वीपे व्यापिवैकण्ठावेशात्तस्मान्नैकट्यं व्यापिवैकण्ठद्वारस्रोति भावः ॥ १९ ॥

( ४ ) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

ब्रह्मा तदुपधार्येलसागासे दैत्यसम्बन्धित्वाद्भमेरिलादि सहायार्थमाकारणश-ङ्काव्यावृत्त्वर्थिमिति । भूमेः सहायार्थे ब्रह्मकर्तृकमूमिसहायार्थमिलर्थः । इदमत्र तात्पर्यम् । व्यसनं समवोचतेतिवाक्याद्भमिः सर्ववृत्तान्तं खहार्दं च ख्यापितवती। तत्र भूमिर्हि भक्ताऽतो नेयं स्वभारभूतदुःखनिवृत्त्येकप्रयोजनार्थं यत्नवती किन्तु भारनिवारणार्थमपि भगवदाविर्भावोऽस्तु सोप्य-भीष्ट इति तदर्थं यतते । दैत्यसम्बन्धित्वारकेवलं दुःखनिवृत्तिर्मेऽस्तु हर्याविभीवेण किं प्रयोजन-मिस्रिपि भूमिहार्दं सम्भवतीत्युभयोः शङ्का । युक्तं चैतह्नयं, भक्तानां हि खतः प्रभ्वाविर्भावोऽभि-लियतो; दुःखनिवृत्तिरिप कृष्णादेवेष्टा न तु यस्मात्कस्माचित् । दैत्यसम्बन्धित्वेन तु येन केनापि सावनेन खेष्टं सिध्यत्विति बुद्धिः । एवसुभयसम्भवे ब्रह्मणो मनसि मामेव स्वसहायार्थमाकारयति न त्वसा भगवदभिलावः एतसा दैत्यसम्बन्धित्वादित्याश्रङ्कोत्पन्नाः तन्निवृत्त्यर्थमालोचनं कृतनान् । तेन परमभक्ता भूभगवदभिव्यक्तयेकप्रयोजनेति ज्ञात्वा बह्या भगवत्सन्निधौ भूमिसाहित्येन गमनं भूमिमनो-रयातुकूठं कृतवानित्युक्तं मूठे ब्रह्मा तदुपधार्याथेलादिना । विवृतं च 'दैलसम्बन्धित्वाझ्मे' जन्मप्र**करणम्** 

अतो देवानां भगवानाधिदैविकरूप इति न दैत्यहितं करिष्यतीति भावः । जगन्नाथो मर्यादया । सांप्रतं दैत्यानामतिकमान्न पक्षपातः । ननु भूमे रसातलगमनेपि स्वगं देवैः सह क्रीडा देवहिताचरणं च सम्भविष्यतीत्याशङ्काह—वृषाकिपिमिति । वृषो धर्मो यज्ञा-दिरूपः, तस्यासमन्तात् कं सुखं फलं स्वर्गादि तत् पिवतीति । सर्वयज्ञफलभोक्ता । भूम्य-भावे ततो यज्ञाभावः । देवानां च देवत्वं यज्ञफलभोगादेव । नन्वदृष्टोऽसंनिहितश्च कथं स्तूयत इत्याशङ्काह—पुरुषिमिति । स हि स्वहृदय एव वर्तते । 'पुरुषो वा नारायणः स्विपते'ति । ततः कार्यावश्यमभाव इति ज्ञापनार्थम् । पुरुषसूक्तेनेति वैदिकेन भगवसे-रणया प्राप्तेन भगवतोऽतिप्रियेण । पुरुषसूक्तं च तेजोमयम् । उपस्थानविद्यया तेजोमयः परितुष्यतीत्यन्तर्यामिपुरःसरं स्तोत्रकरणात् तत्स्केनैव स्तोत्रमुचितम् ॥ २० ॥

ननु पुरुष एव तथा सत्यवतिरिष्यतीत्याशङ्का तिन्नराकरणपूर्वकं भगवत उत्तरं जातं स्वान्तःकरणे उपलभ्यातिसूक्ष्मत्वादेवानामगम्यं तान् ज्ञापितवानित्याह—गिरमिति।

गिरं समाधो गगने समीरितां निशम्य वेधास्त्रिदशानुवाच ह । गां पौरुषीं मे शृणुतामराः पुनर्विधीयतामाशु तथेव मा चिरम् ॥२१॥

समाधौ यो भावितो भगवान् सलोकः । तत्राकाशे भगवद्वाक्यं भगवतोक्तं श्रुतवान् । तत्र प्रमाणमाह—वेधा इति । अन्यथा कथं विद्धाति भगवदाज्ञाव्य-तिरेकेण । ननु देवा अपि ब्रह्मतुल्याः कथं न श्रुतवन्तस्तत्राह—त्रिद्शानिति । तिस्रो दशा येणां, वाल्यं कौमारं यौवनमिति । अनेन तेषामुत्पत्त्याज्ञापि युक्ता भवतीति ज्ञापितम् । अकस्मात् क्षणं स्थित्वा किञ्चिद् विचार्य उक्तवानिति सर्वेषामाश्चर्यं हेत्याह । स्वतः कथनं वारयति—पौरुषीमिति। गामित्यखण्डनाय । तस्या वाचो दोग्धृत्वाय च । म इति प्रमाणार्थम् । न हि ब्रह्मवाक्यमन्यथा भवति । पुरुषसम्बन्धिन्येव मत्तो वा श्रोतब्येति । आदौ भगवत आज्ञापनयाह—अमरा इति । प्रथमतः श्रुत्वा पुनः पश्चाद्विधीयताम् ।

### (३) श्रीमद्रह्नभमहाराजकृतः श्रीसुचोधिनीलेखः ।

गिरमित्यत्र तत्र प्रमाणमिति । त्रह्मणा भावितस्य यथार्थत्वेनान्यथानुपपत्तिः प्रमाणिनत्यर्थः । अन्यभावितं तु मनसोऽसद्भावकत्वात्र यथार्थमिति भावः । पुरुषसम्यन्धिनयेवेति । वस्तुतः पुरु-

(४) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना।

रिलादिना सुचोधिन्याम् ॥१९॥ पुरुषं पुरुषस्तिनेलत्र अन्तर्यामिपुरस्सरं स्तोत्रकरणा-दिलादि । अन्तर्यामित्वरूपधर्मपुरस्सरं स्तोत्रकरणादिल्यंः । इदमत्राकृतम् । भूदुःखनिवेदनार्यं समागतं वेधसा तत्र 'क्षेत्रज्ञ ईक्षलमन्नेन चक्षुषे'तिवाक्याद्भगवान् सर्वं स्वत एव जानातील्यभिप्रायेणान्वर्या-मित्वं भगवतो विवक्षुरन्तर्यामित्वरूपधर्मपुरस्सरं पुरुषस्त्तस्य प्रवर्तमानत्वात्पुरुषस्तिनैव भगवन्तं धाता तुष्टाव ॥२०॥ गिरं समाधौ गगन इत्यस्याभासे पुरुष एव तथा सत्यवत्तरिष्यतीलादि । पुरुषत्वेन भगवत्स्तोत्रस्य कृतत्वात्पुरि शेत इति न्युत्पत्त्या पुरुषस्थान्तर्यामित्वादन्तर्यामिपुरुषस्थेवावतारो भविष्यतीलाशक्काभिप्रायः । अन्तर्यामित्वधर्मपुरःसरं पुरुषोत्तमस्य स्तुतत्वात् पुरुषोत्तम एवाविर्भविष्य-तीति भगवदत्तोत्तरात्रय इति भावः । चिरं मा विलम्बो न कर्तन्यः। सामग्रीमेव सम्पाद्यितुमादौ बोधयति पश्चाद्वक्ष्यत्याज्ञाम्। अग्रे च वक्तन्यमंशावतरणम्। तद् देवानां मरणानन्तरं भवतीतिशङ्कान्युदासाय अमरा इति सम्बोधयति। शृणुतेति सावधानार्थं वचनम्। पुनःपदं च पूर्वं रामावतारे रावण-भीतेन ब्रह्मणा पूर्वमिप देवा आज्ञष्ता अंशावतारणार्थमिदानीमिप तथैवाज्ञेतिज्ञापना-र्थम्। पूर्वं विलम्बेन कृतं तद्ध्युदासायाश्विति। पुनस्तथैवांशावतरणं विधीयता-मित्यर्थः। तथैवेति। यो देवो यावतांशेन जातः पौर्वापर्येण वा। पूर्वं दशरथो नावतीर्ण इत्याज्ञ्या तमवतार्थं पष्टिसहस्रवर्षानन्तरं स्वयमवतीर्णोतो विलम्बः। तां शङ्कां प्रकृते वारयति चिरं मेति॥ २१॥

नतु त्वया किमुक्तं किं वा भगवतोक्तमितिशङ्कां दूरीकुर्वन् पूर्वं वानरेष्ववतारं प्राप्य सेदो भूयान् प्राप्त इति देवाशङ्कां च परिहरन् भूगवदुक्तमाज्ञापनमाह पुरैवेति ।

पुरैव पुंसावधृतो धराज्वरो भवद्भिरंशीर्यदुषूपजन्यताम्।

स यावदुर्व्या भरमीश्वरेश्वरः स्कालशक्तया क्षपयंश्वरेद्धुवि ॥ २२ ॥ भूमेः पीडाकथनात् पूर्वमेव भगवता धराज्वरोवधृतो निश्चितः । तत्र हेतुः पुंसेति । पुरुषो हि भार्या रपृश्चित । ज्वरस्तु स्पर्शमात्रेणैव ज्ञायते । अतोस्मत्कृतं ज्ञापनं नापेक्षितम् । अतो भगवान् मद्वाक्यात् पूर्वमेव स्वयमेवोक्तवान् । आज्ञामाह भवद्विरिति । भगवानप्यवतिरुव्यति ततः पूर्वमेव भवद्विरूपजन्यतां भगवज्ञननसमीपे जन्यताम् । आवश्यकत्वायांशैरिति । भवन्तो हि भगवदंशा हस्तपादादय इव सेवकाः । प्रभुः ससेवक एव सर्वत्र गच्छति । पूर्वस्माद्वैरुक्षण्यं यद्वुष्विति । भगवानिप यदुष्ववतिरुव्यति । अतो लेके प्राक्रव्याभावाय समीपे जन्यतामित्याज्ञा । इदं जननं सेवार्थत्वात् स्थितिपूर्वकम् । तत्र कियत्कालं स्थातव्यमित्याकाङ्कायामाह यावदिति । यावत् स भगवान् यदुषु चरेत् तावदुपजन्यताम् । समीपे स्थातव्यम् । जननं पुत्रपौत्रादिरूपेणाऽऽन्तमुत्पत्त्यर्यमुक्तम् । स्थितिस्वर्थादेव भविष्यतीति तन्नोक्तम् । भगवानिप कियत्कालं स्थास्तत्राज्ञायामाह वर्व्या भरं स्वकालशक्तात्त्राया यावत् क्षपयंश्चरेदिति । तदिष कियत्कालमित्याञ्जङ्कायामाह वर्व्या भरं स्वकालशक्तात्त्र या यावत् क्षपयंश्चरेदिति । तदिष कियत्कालमित्याञङ्कायामाह ईश्वरेश्वर इति । ईश्वर एव स्वच्छन्दचारी । तेषां सर्वेषां कालादीनामिष य ईश्वरः स कथं नियन्सुं ज्ञातुं वा शक्यत एतावत्कालं स्थास्यतीति ? अनेनैव नियतभोगयुक्तानां देवानामकरणशङ्काणि व्यावर्तिता । दैत्या असान् मारिण्यन्तिति न शङ्कतीयं यतः

(३) श्रीमद्रह्नममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

षोक्ता, मत्तस्तु श्रवणमात्रमितिहेतोर्भेइतिपदादादौ भगवत्कर्तृकमाञ्चापनं पौरुषीमितिपदेनाहेसर्थः ॥ २१ ॥

पुरैवेलत्र—त्वया किसुक्तमिलस्य परिहार आद्यचरणेन । भगवान् पूर्वमेव ज्ञातवानतो मया स्तोत्रमेव कृतं न त्वन्यत् किञ्चिदुक्तमिति । किं वा भगवतोक्तमिलस्य परिहारार्थं द्वितीयचरणे

<sup>(</sup>२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः । स यावदित्यत्र-आन्तमिति । 'अत्यन्तसंयोगे' द्वितीया । तथा चावतारसमाप्तिमभिज्याप्येत्यर्थः ॥२२॥

९ अर्नेनेबमिति ख. ग. छ. **ड. द.** ७ भा॰ द॰ सु॰

ब. १ ऋरे० २४

खकालशक्त्येव भारं दूरीकरिष्यति । चरेदिति । भारभूता दैला नैकत्र तिष्ठन्तीति तदर्थं चरणम् । कालनियमस्य चाज्ञानम् । अज्ञातस्तु न भविष्यतीत्याह भुवीति । न हि भूमौ जासोलौकिकं करोति ॥ २२ ॥

तथापि कावतरिष्यतीत्याकाङ्कायामाह वसुदेवगृह इति।

40

## वसुदेवग्रहे साक्षाद्भगवान् पुरुषः परः । जनिष्यते तत्प्रियार्थं सम्भवन्तु सुरस्त्रियः ॥ २३ ॥

तस्याप्यंशावतरणन्युदासायाह साक्षाद्भगवानिति। न तु चक्रादिरूपेण सच्व-व्यवधानेन वावतारः। भगवच्छन्दो गौणेष्विप वर्तत इति तद्युदासार्थं पुरुषः पर इति। पुरुषोत्तम इत्यर्थः। ब्रह्माण्डात् परस्य कथनादर्थादेव प्रकृतिप्रवर्तकः समागतः। ततः परस्तु पुरुषोत्तम एव। स च जनिष्यते। अतस्तित्रयार्थं तत्सेवार्थं सुरिश्चयः सम्यक् सर्वसौन्दर्यपुरःसरं तस्य योग्यस्थानेषु सम्भवन्तु। सुरिश्चयोण्सरसो लक्ष्म्या सिहताः समुद्रादुत्पन्नास्तासां भोगो भगवता न कृत इति स्वजन्मसाफल्यार्थमेव तासामवतरणम्। तित्रयार्थमितिवचनादेवानां स्त्रीत्वेनावतरणं निवारितम्॥ २३॥

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः।

वसुद्देवगृह इस्त्र—नतु 'पुरुषः पर' इस्त्रशक्षरपुरुष एव व्याख्यायतां न तु पुरुषोत्तमो मूलेक्षरव्यावर्तकपदाभावाद्वह्याण्डात्परत्वेन पुरुषत्वेनाक्षरस्य गीतायां निरूपणाचेत्रत आहुः ब्रह्माण्डा-दित्यादि। अयमर्थः। गीतायां यद्यि "परत्तस्मातु भावोन्योव्यक्तो व्यक्तात् सनातन" इस्त्र व्यक्तात् परत्वमक्षरस्योक्तं परं भावत्वेन रूपेण न तु पुरुषत्वेन रूपेण वाक्यान्तरे च "द्वाविमौ पुरुषौ लोक" इस्तेन लोकस्थतं पुरुषत्वेन रूपेणोक्तं न तु परत्तं, प्रकृते चांशावतारच्युदासार्थं भगवत्पदेन विश्वेषिते ब्रह्माण्डात् परस्य 'नारायणे तुरीयाख्ये भगवच्छव्दशन्दित' इतिश्लोकोक्तस्य कथनात् तस्य तुरीयत्वेनाक्षरात्मकः प्रकृतिप्रवर्तको पुरुषोधादेव समागतो न तु व्यक्तात्परोव्यक्त इति 'पुरुषः पर' इस्तनेनाक्षरात् परः पुरुषोत्तम एव प्राप्यतेतः स एवात्राभिन्नेत इत्यर्थः। ननु लक्ष्मीपतेः सुरुषीभः किं वा प्रियं सेत्स्वतीत्यत् आहुः सुरस्त्रिय इत्यादि। नन्वयमर्थो मूले कस्माच्छव्दाह्यस्य इत्यत आहुः तिन्ययत्यादि। तथा च सेवार्थो य आसामवतारः स तिन्प्रयार्थे तस्य पूर्वाभीप्तितस्य वियस निमित्तमित्यर्थादनेनैव शब्देन लभ्यते। न च भगवित्यर्थार्थमिति शङ्कनीयम्। श्रीलक्ष्ययेक्षया तासु सौन्दर्याधिक्याभावात्। देवानां स्त्रीत्वेनावतरणेषि तत्सम्भवादिति॥ २३॥

### (३) श्रीमद्वल्लममहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

भगवदुक्ताज्ञापनमुक्तम् । पूर्वमित्यादिनोक्ताया द्वितीयशङ्कायाः परिहार उत्तरार्धेन । पूर्व रामावतारे भगवत्राकट्यात् पूर्वमवतारसमास्यनन्तरं च बहुकालं स्थितत्वात् खेदः । अत्र तु यावद्भगवांस्तावदेव स्थातव्यमतो न खेद इत्यर्थः ॥ २२ ॥

वसुदेवगृह इसत्र—ब्रह्माण्डादिति । ब्रह्मणाप्यदर्शनादत्र पुरुषपदेन ब्रह्माण्डात् परः कथित एय तथापि परपदकथनात् पुरुषोत्तम एव जनिष्यत इसर्थः॥ २३॥

भगवदवतरणात् पूर्वमेव सेवासावधानार्थं भगवच्छय्यारूपस्य दोषस्य सङ्कर्षणसहित-स्यावतारमाह वासुदेवेति ।

> वासुदेवकलानन्तः सहस्रवदनः खराट् । अग्रतो भविता देवो हरेः प्रियचिकीर्षया ॥ २४ ॥

सान्तिकेषु तु कल्पेषु यः शेते सल्लि हरिः। वासुदेवः स विज्ञेयस्तस्यांग्रोनन्त उच्यते ॥१॥ कालात्मा च स विज्ञेयो भूभारहरणे प्रभुः। तत्र सुस्रो हरिश्चापि तदाविष्टो भविष्यति ॥२॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

षासुदेवकलानन्त इसस विवरणे-तदाविष्टस्तस्मिन् सङ्गर्षण आविष्ट इसर्थः ॥ का. २ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः ।

वासुदेवकलेखन-पूर्वश्लोके पुरुषोत्तमनिरूपणादन तत्कलेखेतावतेव चारितार्थ्येपि यद्वासुदेव-पदोपादानं तत्तात्पर्यमाहुः सान्त्विकत्यादि । य इति व्यृहमुँख्योवैताराधिकारी । अनन्त इति सप्तमी । तथा चानन्ते वासुदेवांश उच्यते । तेनानन्तस्य योशी स पुरुषोत्तमस्य रूपान्तरं न तु पुरुषोत्तम् इतिवोधनार्थं वासुदेवपदिनित्यर्थः ॥ का. १॥ नतु तिर्हे वासुदेवकलानन्तपदयोः सामानाधिकरण्येन कयमुक्तिरित्यतः आहुः कालात्मेत्यादि । चोप्यर्थे । तथा चैकरूप्यादेककार्यकारित्वाच तथोक्ति-रित्यर्थः । नन्वनन्तस्य तथासामर्थ्ये विद्यमाने तत्र वासुदेवकलासत्ताकथनस्य किं प्रयोजनम् १ आहु-स्तन्नेत्यादि । तथा च कलाह्यरा तत्र वासुदेवावेशवोधनार्थं तद्वक्तिरित्यर्थः ॥ का. २ ॥

(३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

वासुदेवेलस्थागासे—सावधानार्थमिति भावप्रधानं, सेवायां सावधानत्वार्थमित्यर्थः । प्रथममवतीणों हि तावत्पर्यन्तं महान् सन् सेवायां यथायोग्यलीलासम्पादने सावधानो भवेदिति-भावः । व्याख्याने सात्तिकिष्विति । 'बासीनमुर्व्या भगवन्तमाय'मिलादिना तृतीयस्कन्धे विवृतमिदम् । अनन्त इति शेष इल्पर्थः ॥ का. १ ॥ कालात्मेति । स द्रोषः सङ्कर्षणाविष्टन्तात् सङ्कर्षणाता चेल्पर्थः । तन्नेति सिल्लाधारकद्रोषाधारकसङ्कर्षणे । सुसो हरिबाहुदेवस्तिम्बन्तात्दशापन्ने द्रोषाविष्टसङ्कर्षणे अराविष्टो भविष्यति । कल्येतिशेषः । तथा च द्रोषे सङ्कर्षणावेशः सङ्कर्षणे वासुदेवकलावेश इति बल्देवसक्तं सर्वदा । पुरुषोत्तमावेशस्तु कदाचिदतस्तिलीलांशां-शिनोरमेदान्मुलचरित्रत्वेन स्कन्धार्थं न तु खातच्येण स्कन्धार्थं इत्पर्थः ॥ का. २ ॥

(४) श्रीमहीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुयोधिनीयोजना ।

वासुदेवकलानन्त इलसामासे शर्यारूपस्य शेषस्येति । 'अहीन्द्रतलेषिशयान एकः कृतक्षणः सात्मरतावनीहैं' इलादिवाक्याच्छेषस्य शय्यारूपत्वम् । सङ्कर्षणसहितस्येति । स्वाधि-देविकसहितस्येतः । शोषस्याधिदैविकः सङ्कर्षणः । स च न्यूहरूपः । 'भगवतश्रतुर्मृतेंस्तुरीयां तामसीं मूर्तिं'मिति पश्चमस्कन्ये शुक्कवाक्यात् । तत्सहित एव शोषोवततार । अत एव बलदेवस्य शोषत्वेन किचिद्धितः (देवक्या जटेरे गर्भ शोषास्यं धाम मानकंभिति । किचिद्धल्वेवस्यांशत्वेन शोष उक्तो यथा

(५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्यास्या । वासुदेवकरुगनन्त इलत्र—तिसाञ् दोवे सुस्रो हरिवासुदेवोनतारदशायां तिसान् सङ्कर्षण आविष्ट इलर्थः ॥ का. २ ॥

९ व्यूहमुख इत्सपि पाठः । २ अवान्तरेत्यपि पाठः । २ अनुह इत्सपि पाठः ।

अतोनुशयनं विष्णोर्वलभद्रेण नात्मनः । एकवत् प्रोच्यते कृष्णो द्विवलोकैः प्रतीयते ॥३॥

(१) श्रीप्रमुचरणविरिकता श्रीटिप्पणी।

अत्र पूर्व सय्यारूपे सङ्गर्षणे शयानसावतारदशापन्ने तस्मिन्नावेशरूपा स्थितिरनुशायनं भवति ।
तथा चानुशायनस्येव स्कन्धार्थताद्वरुदेवाविष्टवासुदेवकरुगया एव ठीठा स्कन्धार्थः सादित्यत आहुरत इति । यतः शयानसावेशीतोहेतोर्विष्णोः सात्त्विककल्पाधिष्ठातुरेव बलमद्रेण कृत्वानुशयनसुन्यते । नात्मनः पुरुषोत्तमस्य नेत्यर्थः । 'निरोधोस्यानुश्चयनमात्मन' इतिम्ह्वाक्यादितिभावः । तेन
नोक्तद्पणमितिभावः । तिर्धे बलदेव एवं निरूपणे किं तात्पर्यं तदाह एकवदिति । पूर्वोक्तवासुदेवसांशत्वादंश्वांशिनोश्च तादाल्येनामेदादेकवदेव प्रोच्यते तेन तत्रापि तथानिरूपणमित्यर्थः । अतस्तचरित्रमि मूंह्विष्यप्रतीतिसावः । नन्वेवं छोके न प्रतीयत इत्यत आह कृष्ण इति । यथांशत्वेनैक्येपि
स्वरूपे देविष्यप्रतीतिसावः चरित्रेपीत्यर्थः ॥ का. ३ ॥

(२) श्रीवुरुषोत्तमवरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

नन्तत्र बाहुदेवांग्रस्य किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायां टिप्पण्यां विवेचयन्स्यन्न पूर्वेत्यादि । आवेश्रास्पा स्थितिरिति । वह्नयगोगोठकन्यायेन स्थितिः । ठीछा स्कन्धार्थः स्थादिति । तछीठालेन
रूपेण स्कन्धार्थः स्थान्न तु पुरुषोत्तमळीठालेन रूपेण । तथा सित स्कन्धार्थनतुगम इत्यर्थः । नोक्तदूषणमिति । तेन रूपेण स्कन्धार्थत्वामानान्न प्रतिपाद्यानहुगमरूपं दूषणमित्यर्थः । तहीत्यादि । यदि
स्वरुदेवेन पुरुषोत्तमस्य नानुश्यनं तिर्दि बळदेवेनुशयनिक्रपणे किं तात्पर्यमित्यर्थः । एकविदिति ।
यथानन्दमयविद्यासद्विद्याशाण्डिल्यविद्याभृतिषु तत्तत्त्रकारमेदेन भिन्नतया प्रतीयमानमपि सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वादेकमेव मह्योज्यते तद्वदित्यर्थः । तदेतत् स्कृटीकुर्वन्ति पूर्वोक्तित्यादि । अंशात्वादिति । पुरुषोत्रमाश्रत्वात् । तन्नापि तथानिरूपणमिति । बळदेवेपि तदावेशनिरूपणम् । अत इति । यतेशस्थाशितादात्त्येनामेदस्तस्यात् । सूरुचिरिन्नमिति । परम्परया तथा । तथा च न प्रतिपाद्याननुगमेनापि स्कन्पार्थोद्विर्माव इत्यर्थः । तेन तद्वारा यो भक्तिरोधः सोपि मूळचरित्रत्वेनैव फळिष्यतीतितात्पर्यमितिमावः । एवमिति । बळदेवचित्रमूळचरित्रयोरिनयम्। यथोत्यादि । तथा च छोको बाद्यमेव
गृह्वाति नान्तरमतस्तत्वत्यतीत्या न चरित्रस्यमितिमावः ॥ का. ३ ॥

(३) श्रीमद्रष्टुममहाराजकृतः श्रीसुवोधिगीछेखः।

एकविति । कृष्णो यथेति । श्रेषष्टिप्पणीन्यास्यानादनगन्तव्यः । यथा कृष्णस्तर्भं बलकृष्णमेदेन लोकेक्किक्वित्र प्रतीयते वस्तुतस्लंशांशिनोरमेदादेकवदेव प्रोच्यते तथा तयोश्रिति श्रमि लोकेक्किक्विय प्रतीयते वस्तुतस्लेकमेवेलर्थः । अंशांशिनोर्मेदामेदमिनेप्रेलोमयत्रापि विति-प्रस्थ उक्तः ॥ का. ३ ॥

(४) श्रीमदीक्षितलालुमहयोजिता श्रीलुबोधिनीयोजमा।
बलदेवस्तुती दशमीसरार्षे यसुनावाक्यं 'यस्वैकांशेन विभृता जगती जगतः पते'रिति । एकांशोन शोषेणेलर्थः । शोषस्तु सञ्चर्षणन्यूह्सांशः । यतः शोषस्य सद्वर्षणसहितस्यावतारो बलदेव इति यदुक्तं तलुक्कनेव ॥ २४॥

(५) माधदीविभिभेवरामिर्मिता श्रीखनीविभीकारिकाव्यास्या । अत्र पूर्वे दाय्यारूपे सङ्कर्षणे दायानस्याचलारदद्यापन्ने तस्मिकावेदारूपा स्थिति-रतु पश्चात् द्यायां भवति । तथा चालुदायमस्यैव स्कन्धार्थस्वाद्धस्रदेवाविष्टवासु-

### देवक्यां शयनस्यैव सम्भवो न हरेः स्मृतः ।

अ. १ ऋो० २४ ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिभिविभूषिता ।

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

अंत एव यथा चतुर्व्यूहरूपेण प्राकटां मथुरायां पुरुषोत्तमस्य व्रजे तैयात्रापीत्याह दे<del>यक्या</del>-मिति ॥ का. ४ ॥ २४ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

एकसैवानेकले दृष्टान्तं वक्तुमाहुः अत एवेसादि । यत एकसैव द्विधालं न तु द्वित्वमत एव । यथा चतुन्त्र्यूहरूपेण प्राकट्यं मधुरायां व्यूहान् वहिरवस्थाप्यान्तः खस्य प्राकट्यं वजे वैतद्वैपरीसेन पुरुषोत्तमस्य तथाचापि द्विरूपेण प्राकट्येपि वस्तुतः खरूपैक्यमिसर्थः । देवक्या-मितिकारिकार्थस्तु—देवक्यां द्वायनस्य द्वोषस्यैव सम्भवो न हरेः शयानस्य । तत्र प्रमाण-माहुः स्मृत इति । 'देवक्या जठरे गर्भ द्वोषास्यं धाम मामक'मिसाज्ञास्मरणात् ।

(३) श्रीमद्वल्लममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

शयनस्यैवेति । शेषाविष्टसङ्कर्षणस न तु वासुदेवांशस्येत्येवकारः । स्मृतः 'सप्तमो वैष्णवं धाम यमनन्तं प्रचक्षतं' इतिवाक्येन 'देवक्या जठरे गर्म शेषाख्यं धाम मामक'मितिभगवद्वाक्येन वितिशेषः । वाक्यद्वये देवक्यां निविष्टस धामत्वमात्रोक्तेरितिभावः । यद्यपि केवठशेषसापि धामत्वं तथापि 'गर्भसङ्कर्षणात्तं वै प्राहुः सङ्कर्षण'मितिवाक्यात् सङ्कर्षणसापि देवक्यां सम्भवो ह्रेयः । अपर-स्येति वासुदेवांशस्येत्यां । इति कर्षणसमये वासुदेवांशस्याभावाद्धेतोचीसुदेवस्य मोक्षदातुर्माया-निवारकस्य मायाकृतकर्षणाद्धीनता मायातो दौर्वल्यं सादित्याशङ्का नेत्यर्थः । व्यूहत्रयस्य सत्त्रज्क्तमोभेदिभिन्नस्य न मायाविरोधित्वं वासुदेवस्य तु निर्गुणस्य मोक्षार्थं मायाविरोधित्वातत्र तदौर्वल्यं परिहरणीयमेवेतिभावः । व्रजलीलायां बलदेवोपयोगस्यापि वक्ष्यमाणत्वाद्वजस्थोद्धारस्य च 'गुणा-तीतस्त्रक्त्येण तामसत्वाद्वजस्थिता निरुद्धा' इलादिना वासुदेवकार्यत्वेन वक्ष्यमाणत्वाद्वलदेवे वासु-देवांशस्याप्याविभीवो वाच्यः स रोहिण्यां जात इति ह्येयम् ।

अत्र टिप्पण्यां चतुर्व्यूहरूपेणेति यद्यपि वासुदेवप्राकट्यं वज एवेति वक्ष्यते तथापि व्यापि-वैक्षण्ठाद्वसुदेवहद्यवतीर्यादौ स्वकार्य देवकीमृत्युनिवारणं कृतवानिति निवन्ये निरूपणात् कार्यतो-न्तःप्राकट्यं वसुदेवहृदि स्वरूपतो वृहिःप्राकट्यमादौ व्रज एवेति ज्ञेयम् । पुरुषोत्त्रामस्येति केवरुसे-

(५) भगवदीयितभ्यरामितिंता श्रीस्विधिनीकारिकाव्यास्या । देवकलाया एव लीला स्कन्धार्थः स्यादिस्यत आहुरत इति । यतः शयानस्यावेशोतो हेतोर्विष्णाः सान्त्विककलपस्याधिष्ठातुरेव बलभद्रेण कृत्वानुशयनसुच्यते । नात्मनः पुरुषोत्तमस्य नेस्वर्थः । तर्हि बलदेव एवमनुश्यनिक्ष्पणे किं तात्पर्यं तदा- हुरेकवदिति । यथा कृष्णस्क्षं वलकृष्णभेदेन लोके द्विचत् प्रतीयते वस्तुतस्त्वंशांशिनोरभेदांकवदेव शास्त्रे प्रोच्यते तथा तयोश्रित्रमप्यंशांशिनोरभेदैलींके द्विचत् प्रतीयते वस्तुतस्त्वेक- वदेवेसर्थः । तथा च बलदेवचरित्रमप्यंशांशिनोरभेदान्मूलचरित्रलेव स्कन्धार्थं इसर्थः ॥ का. ३ ॥

देवक्यामिति । शयनस्यैवेति । शय्यारूपस सङ्कर्षणस न तु वासुदेवसेत्येवकारः । एककारार्थं विशदयन्ति न हरेरिति । वासुदेवस्य नेसर्थः । अपरस्येति । वासुदेवांशस

१ यथा चतुर्व्यूहरूपेण सह प्राकव्यं मधुरायां पुरुषोत्तमस्य तथा त्रजे वलभद्रेपि वासुदेवावेदीन प्राकव्यमिखर्भः। २ व्यूहरूपेणेखर्थः। ३ 'लोके' इति पाठः प्रतिभाति व्याख्याने कारिकाइताम् । पठन्ति स्नु स्त्रमसप्र होक्तिरिस्य ।

### रोहिण्यामपरस्थेति कर्पणान्नैव हीनता ॥ ४ ॥

तं सङ्कर्षणमन्यसाद्धिन्नतया ज्ञातं विशिनष्टि वास्तदेव इति । वास्तदेवस्य प्रथमतः कला धर्मरूपः । सोपि शयनरूप इत्यनन्तः कालात्मा । स हि स्वाश्रय एव क्षेते । तत्राधिदैविकरूपमपि स्थितमिति ज्ञापयितुमाह सहस्रवदन इति । सङ्कर्षणो हि सहस्रवदनो वेदातमा। शेपोपि केवलस्तथा भवतीति तद्यावृत्त्यर्थमाह खराडिति। यः स्वर्गेपि राजते । सङ्कर्षणरूपो यः "सितकृष्णकेशः" सोग्रतो भविता । ननु तेनैव चरितार्थत्वे किं भगवदवतारेणेत्य।शङ्क्याह देव इति । स हि देवस्पेणैवावतीणों नाधिक कार्य करिष्यति । तर्हि किं तदवतारेणेलाशङ्क्याह हरेः प्रियचिकीर्पयेति । स हि भग-

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

रोहिण्यामपरस्य हर्पशस्य । इति अस्माद्धेतोः । कर्षणातः मायाकृताच्छेषांशस्य कर्षणात् । रोहिणीगर्भस्थस्य हीनता मायाधीनता नेत्येवं — बोध्यः । एवं चात्र द्वयोः प्रथग्गर्भवोध-नाच्छ्रीरोहिणीगर्भस्थाकस्मिकत्वशङ्काप्रयुक्ता हीनतापि वारिता । अतो गर्भसम्भवोत्तरमेव रोहिण्याः श्रीगोक्कले स्थापनमन्यासामन्यत्रेति बोध्यम् ॥ का. ४॥

व्याख्याने—स्थितमिति । अविनाभावेन श्थितम् । स्वर्गेपीति । सङ्कर्षणस्य यत् स्वं श्यानं तस्मिन्नपीसर्थः । दैत्यानां सुखार्थे इति । तेषां कालं प्राप्येव मगवलाप्तेस्तया । तदिदं 'मन्येसरान् भागवता'नित्यत्र तृतीयस्कन्ध उपपादितम् ॥ २४ ॥

### (३) श्रीमद्रञ्जममहाराजकतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

त्यर्थः । नन्वत्र वासुदेवप्राकट्यमप्यस्तीति चेदत्रैवं ज्ञेयम् । प्राकट्यं द्वेधा कार्यतः स्वरूपतश्च । तत्र कार्यतः प्राकट्ये व्यहचत् ष्टयप्राकट्यं मथुरायाम् । पुरुषोत्तमस्य ज्ञजे । प्राथिमकतत्तत्कार्यस्य तत्र तत्रैव जातत्वात् । स्वरूपतःप्राकट्यं तु व्यूहन्त्रयविशिष्टपुरुषोत्तमस्य मथुरायाम् । वासुदेवविशिष्टपुरुषोत्तमस्य जने । तत्र कार्यतःप्राकट्यमत्रोच्यते । तथा च वासुदेवस्यादौ जन एव बहिःप्राकट्येपि तत्कार्यमादौ मथु-रायामेव जातमिति निबन्धे स्फूटम् । पुरुषोत्तमकार्यं तु निःसाधनजनोद्धरणमादौ ब्रज एव जातमिति ।

सुबोधिन्यां सोपीति । अंशरूपोपि स शय्यारूपो भवतीतिहेतोरनन्त इतिविशेषण-मुक्तमिलर्थः । आद्यविशेषणकथने हेतुमाहुः स हीति । हि यतः स भगवान् स्वाश्रयः शेतेतस्त-च्छय्यायास्तरकलात्वं वक्तव्यमिलर्थः । अन्यविशेषणेभ्यः प्रथमत इलर्थः । वेदारमेति । 'सहस्रशीर्षे'-त्यादिवेदसातमा तत्प्रतिपाद्य इत्यर्थः । यः स्वर्गेपीति । स्वेन राजत इतिविग्रहः । शोषो हि स्वफण-खितमणिना राजते । तदुक्तं पञ्चमस्कन्धे । अस्य स्वत एव राजनकथनात् स्वर्गादिलोकेस्वपि राजते न तु शेषवत् पातालमात्र इत्याशयेन स्वर्भेपीत्यक्तम् । तथा च स्वेन राजनकथनान्नायं केवलक्शेष इतिभावः । देवरूपेणेति । साक्षिक्तपेणेत्यर्थः । अत एव ठीठासु साक्षिवत् तत्थिति वस्यति । ठीठां तु भगव-

(५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या। रोहिण्यां सम्भव इलर्थः । इतिहेतोः कर्षणसमये वासुदेवांशस्याभावाद्वासुदेवस्य मोक्षदातुर्माया-निवारकस्य मायाकृतकर्षणाद्धीनता मायातो दौर्वत्यं स्मादित्याशङ्का नेत्यर्थः ॥ २४ ॥

अ. १ ऋो० २५ ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिभिर्विमूपिता । वान् सर्वेषां दुःखहर्ता । दैत्यानां सुखार्थे भूभारहरणार्थे च साहाय्यकरणाञ्चगवतः प्रियं

करिष्यतीति ॥ २४ ॥

एवं ससामग्रीकस्य गमने सर्वमुक्तिर्भविष्यतीत्याशङ्कायामाह विष्णोरिति । विष्णोर्माया भगवती यया सम्मोहितं जगत्।

आदिष्टा प्रभुणांशेन कार्यार्थे सा भविष्यति ॥ २५ ॥

यो हि विष्णुर्मायोद्धाटनेनावतरिष्यति सा तदंशैभूता माया कार्यार्थे भविष्यति । सापि भगवती पद्मणैश्वर्ययुक्ता भगवतप्रसादात्। अतस्तस्याः स्वस्थानत्यागेन गमनेपि न दोषः । अत्रापि स्थास्यति कार्यमपि करिष्यतीति । सर्वमुक्तयभावश्च तत एव भविष्यतीत्याह यया सम्मोहितं जगदिति । कदाचित तस्या अनागमनशङ्कां व्यावर्तयति आदिष्टा प्रभुणेति । अनेन यत्र सर्वव्यामोहिका भगवदाज्ञ्यावतीर्णा तत्र के भवन्त इति गर्वाभावोपि ज्ञापितः।कार्यं यशोदायाः स्तन्यं सङ्कर्षणं कंसादिच्यामोहो वसुदेवादिमोचनमिति॥२५॥

एवं सर्वान् ज्ञापयित्वा ब्रह्मा ततो निर्गत इत्याह इत्यादिइयेति । श्रीशुक उवाच-इत्यादिश्यामरगणान् प्रजापतिपतिर्विभुः।

आश्वास्य च महीं गीभिः खधाम परमं ययौ ॥ २६॥

अनेकविधा देवाः। ते च स्वस्वमुख्याज्ञाकारिणः। अत एव सर्वानेवै गणपतीनाज्ञा-पितवानित्याह अमरगणानिति । तर्हि ब्रह्मणः कथं नावतार इत्याशङ्क्याह प्रजापित-पतिरिति । प्रजापतीनां स नियन्ता । अन्यथा सृष्टिर्न स्यादित्यर्थः । नतु साक्षाद्भगवता नोक्तमिति देवा न करिष्यन्तीत्याशङ्काह विसुरिति । ब्रह्मा स्वत एव समर्थो देवाना-ज्ञापियतुम् । अनेनैव वृत्तान्तेन भूमिः कृतार्था जाता तथापि गीभिरपि महीमाश्वास्य खधाम सत्यलोकाल्यं ययौ । गीभिरिति भूमेः प्रशंसावाक्यानि बह्न्युक्तानीति ज्ञायते । भूमौ भगवदागमनं पूर्व न सम्भावितमधुना जातमिति तद्भाग्याभिनन्दनं युक्तमिति ॥२६॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीस्रयोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः। विष्णोमधिसत्र-तद्शंभृतेति । तद्शेति । उद्घाटनेन राशिभूतो योंशसादात्मिका । इदं च अंदोनेतिपदस्य विवरणम् ॥ २५ ॥

(३) श्रीमद्रञ्जममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः । दावेशेन। सर्वेषामिति दैलानां म्मेश्रेलर्थः । सुखार्थ इति मोक्षार्थ इलर्थः । प्रलम्बादीनां मोक्ष-दाने तद्वधेन साहाय्यं भूमेर्मारूपदुःखहरणे जरासन्धादिभिः सह युद्धेन साहाय्यं ज्ञेयम् ॥२४॥

विष्णोर्मायेत्यत्र-सा तदंशभूतेति । उद्घाटितो योशस्त्रद्भतेत्यर्थः । तथा च मातुषाकारक-खरूपप्राकट्यार्थं तदाकारकतावदंशस्योद्धाटनमतः सा तदाकारकतावत्परिमाणकरूपेत्यर्थः । न दोष इति । यथा पुरुषोत्तमो भगवत्त्वेन सर्वसामर्थ्यवास्त्रथा सापि भगवतीत्वेन सर्वसामर्थ्यवस्यतोत्रापि व्यापिवैकुण्ठेपि स्थास्त्रति भूमौ कार्यं यशोदास्तन्यादिकं च करिष्यतीतिहेतोरवतरणार्थं भूमौ गमनेपि खस प्रकटस्वरूपस स्थानस च्यापिवैकुण्ठस्य त्यागेन प्राप्तः परिन्छिन्नत्वरुक्षणो दोषो नेत्यन्वयः॥२५॥ इत्यादिरुघेत्यत्रापि पूर्व न जातमिति । अंशकलावतार एवान्यदा जात इतिभावः ॥२६॥

(४) श्रीमदीक्षितलालुमऱ्योजिता श्रीसुबोधिनीयोजना।

प्रजापतिपतिरित्यस व्याल्याने-प्रजापतीनां स नियन्तेत्यादि । सर्वे देवा

<sup>🤋</sup> वेदरूपेणेखिप श्रीबह्रभगोखामिनां पाठः क्षचित् । 🔞 विपरीतेखिप पाठः ।

१ अंशेति स्व. ग. घ. ङ. छ. ज. झ. ञ. ट. ठ. ड. ह.। २ सर्व नपीति ट.

अ. १ ऋो० २७]

एवं भूमेः सान्त्वनमुक्तवा देवक्याः सान्त्वनं वक्तुं तस्याः प्रथमं दुःखप्रापणोपाय-माह भूरसेन इति दश्चभिः।

शूरसेनो यहुपतिर्मशुरामावसन् पुरीम्। माथुरान् शूरसेनांश्च विषयान् बुभुजे पुरा ॥ २७ ॥

सहस्रार्जनस्य पुत्राणां मध्ये ये पञ्चोर्वरितास्तेषां द्वितीयः श्रूरसेनः । यादवानां राज्यं ययातिना निवारितम् । ततः पुष्टीव राज्यम् । यो महान् भगवदंशो भवति स राजेति । तत्र सहस्रार्जनो भगवदंशाः पुष्टा राजा बभूव । स जीवन्नेव श्रूरसेनाय मण्डल-द्वयं दत्तवान् मथुराश्रूरसेनात्मकम् । ज्येष्ठस्तु माहिष्मत्यामेव ।

सर्वोत्कर्षे तु यहुःखं तहुःखं खल्पके स्मृतम् ।

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

श्रूरसेनो यदुपतिस्थित्र—ननु मातृचरणानां दुःखप्रापणोपायमात्रं द्वात्र वाच्यं तत्तु विवाहं कृत्वा गृहगमनसमये तथाकाश्रवाण्यमूदित्येतावतैवोक्तं भवतीति देशकालावस्थादिभिः सर्वोत्कर्षवर्णनं व्यर्थमित्याशङ्का तत्तात्पर्यमाहुः सर्वोत्कर्षे त्विव्यनेन । भगवदाविभीवस्थानमिति यथा वसुदेवजन्मसमय आनका दुन्दुभयश्च नेदुरिति सर्वत्रोत्कर्षो लोके ज्ञातस्त्रथा स्त्रिया मर्तृगृह एव पुत्रजन्म भवति तत्र विवाहो निमित्तमिति तं कृत्वा तदृहगमनसमये मातुः सर्वोत्कर्षे भगवता सम्पादिते सति यहुःखमुपस्थितं तत् स्वल्पके निमित्ते ग्रीष्ठमनायासेन भगवता निरसितुं योग्ये सति

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

द्रारसेन इत्यसाभासे—दुःखिति। नमु दुःखस्याध्यायार्थत्वात् सान्त्वनस्य दुःखाङ्गस्वं युक्तं न तु दुःखस्य सान्त्वनाङ्गत्वं तत् कथमत्र तथोक्तमिति चेदत्रैवं ज्ञेयम् । अध्यायार्थमृतं मातृदुःखमुपसंहारे वक्तव्यं 'देवकीं वसुदेवं चे'त्यनेन । तत्पापण उपायोत्रोच्यते । तथा च दुःखस्य न सान्त्वनाङ्गत्वं किन्तूपायस्य । उपायकथनं सान्त्वनकथनार्थमित्यर्थः । तथा चैतत्सान्त्वनपूर्वकपुपसंहारोक्तं महदुःखमवन्तारहेतुत्वादध्यायार्थस्ताद्दादुःखाङ्मयवताराङ्गिनिरोधरूपा'नन्दस्य हरेठींठा शास्त्रार्थं इति सप्तार्थसङ्गितिरिति दुःखप्रापणोपाय आकाशवाणी तस्याः स्वल्पकत्वज्ञापनाय पूर्वं सप्त स्रोकास्तत्कार्यं नवमे दशमे सान्त्वनारम्यः । एवं सान्त्वनविशिष्टो भगविन्नरस्यः सकार्यं आकाशवाणीरूप उपायो दशस्त्रोकानां महावाक्यार्थः ।

(४) श्रीमदीक्षितलालुमङ्गोजिता श्रीसुयोधिनीयोजना । मगवत्सेवका मगवदाज्ञयावतीणी इति ब्रह्मणोपि भगवत्सेवकत्वात् तस्य कथं नावतार इत्याशङ्क्य प्रजापतिरित्युक्तं मूले । तथा च प्रजापतीनां सर्वेषां नियमनेन तद्वारा एष्टिकारणार्थं ब्रह्मणोवतारा-भावो युक्त इति भगवता नावतारित इति ज्ञेयम् । अन्यथा भगवदाज्ञाया अनुलङ्कचत्वाद्वसाप्यवतरेत् । तथा सति प्रजानां स्वच्छन्दतापत्त्या एष्टिकार्यं न चलेदितिभावः ॥ २६ ॥

( ५ ) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या ।

श्रूरसेनो यदुपतिरित्तत्र—सर्वोत्कर्षे लिलादि । सर्वोत्कर्षे तु यद् दुःखं तद् दुःखं खल्पके स्मृतम् । देशकालावस्थादिभिभगवता मातुः सर्वोत्कर्षे सम्पादिते दुःखमुप-स्थितं तत् खल्पके निमित्ते श्रीष्ठमनायासेन भगवता निरित्ततुं योग्ये सित भवतीति भगवन्मार्गे शास्त्रे निरूपितमित्तत्रापि न काचिचिन्तेतिभावः । एतदेव ज्ञापयितुं देशकालावस्थादिभिभीतु-रुक्षं सम्पादत इसर्थः ।

देशतः कालतश्चेव अवस्थातः स्वतोन्यतः ॥ १॥ द्रव्यतो मानतश्चेति सप्तैव सुखदाः स्मृताः । तथाभूता श्रन्दवशात् प्राप्ता दुःखं तदा पतिः ॥ २॥ प्रतिक्रियां समारेभे नवभिश्च प्रतिक्रिया ॥ २ई ॥

तत्र प्रथमं देशस्थोत्कर्ष उच्यते । पूर्वं ग्रूरसेनः शत्रुघ्ननिर्मितायां मथुरायां तत्रस्य-मानन्दमनुभूय निवासं कृतवान् । स च यदुपितः । यादवानां प्रभुः । तन्नाम्ना जातानिष श्रूरसेनान् विसुज्य मथुरामेवावसन् उभयान् देशान् वुभुजे । अनेन यादवानां मथुरा स्वदेश इत्युक्तम् ॥ २७ ॥

कालभेदेनापि सा महती जातेत्याह राजधानीति।

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

भवतीति भगवन्मार्गे शास्त्रे निरूपितमिखत्रापि न काचिबिन्तेतिज्ञापनाय तद्वर्णनिम्लर्थः । सुष्टु अल्पकमित्स्क्ष्मं दुर्ज्ञेयमितियावत् । ताद्दशे निमित्ते सतीलर्थः । भक्तद्वः खं विना भगवदाविभीवो न भवतीति तद्यं तत्कथनमिलपि तात्पर्यं ज्ञेयम् । देशतः कालत इलादि । ससैव सुखदा इत्युक्त एकस्य द्वयोवीपि सुखदत्वं सम्भवतीति नायं नियम इलाशक्का निमित्तानां तावद्रपत्वात्तथेति घोषयितुं तान्येवोक्तानि देशत इलादिना । अथवा 'सार्वविभक्तिकस्तसिलिति केचि'दितिवाक्यादत्र प्रथमातस्तसिलिति ज्ञेयम् ॥ २०॥

### (३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

अवान्तरवाक्यार्थानाहुर्देशत इति । सर्वोत्कर्ष इत्यस्य टिप्पण्यां भक्तदुःखमिति । सर्वोत्कृष्टस्य स्वल्पायमानेषि महदुःखकथनार्थमपि सर्वोत्कर्षयर्णनिमत्यर्थः । अवस्थातः स्वतःश्रेलेकेन द्रव्यकृतो द्वाभ्यामितिविभागः ॥ २७॥

### ( ५ ) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या।

अथवा सर्वोत्कृष्टस्य स्वल्पकेप्यपमाने महद्वुः सं भवतीति महादुः स्वकथनार्थमिप सर्वोत्कर्ष-वर्णनिम्लर्थः । एतदेवोक्तं टिप्पण्यां अक्तद्वः सं विनेलादिना । तद्देशतह्लादि । देशतः कालतश्चैवेलादि । 'श्रूसेनो यदुपित'रिलवेन देशोत्कर्षः । 'राजधानी'तिश्लोकेन कालोत्कर्षः । 'तसां तु किहिंचि'दिलर्थेनावस्थोत्कर्षः । 'देवक्या सूर्यये'तिहितीयार्धेन स्वत उत्कर्ष उक्तः । 'उग्रसेनसुतः कंस' इलनेनान्यत उत्कर्षः । 'चतुःशतं पारिवर्हं'मिलादिश्लोकह्रयेन द्रव्योत्कर्षः । 'श्रहत्यें'तिश्लोकेन मानोत्कर्षः । तथाभूतित । तथाभूता शब्दवशात् प्राप्ता दुः सं तदा पतिः । प्रतिक्रियां समारेभे नवभिश्च प्रतिक्रिया । तथाभूता भगवता देशकालाद्य-त्कर्ष प्रापिता देवकी शब्दवशादाकाशवाणीवशाद दुः सं प्राप्ता तदा पतिर्वसुदेवः प्रतिक्रियां समारेभे । सा च प्रतिक्रियां 'श्रावनीयगुणः ग्रुरे'रिलादिभिनविनः श्लोकैः ॥ २७॥

८ सा० द० सु०

46

राजधानी ततः साभृत् सर्वयादवभूभुजाम् । मथुरा भगवान् यत्र नित्यं सन्निहितो हरिः ॥ २८ ॥

ततः प्रभृति यावन्तो राजानः कंसपर्यन्तं स्ववलाजाताः खण्डमण्डलाधिपतयस्तेषां तत्रात्यन्तं सुखानुभवानमधुरैव राजधानयभूत् । सर्वे च ते यादवभूसुजश्च । ततः शूर-सेनप्रभृति । राजा धीयते प्रीयते यस्यामिति सा राजधानी । निधीयते पैट्टाभिषिकः क्रियत इति वा । अनेन तत्र राज्यलक्ष्म्या नित्यं स्थानमित्युक्तम् । तत्र स्थितानामानन्दे हेतुर्भगवान् । यत्र नित्यं सन्निहित इति ।

सर्वतत्त्वेषु यो विष्टः स भूमाविष सङ्गतः ।
स नित्यं क्वचिदेवास्ति तत्स्थानं मथुरा स्मृता ॥ १ ॥
तत्र स्थित्वा द्वयं चके सर्वेषां सक्छं हितम् ।
सर्वेदुःखनिवृत्तिं च तत्र चेदुःखसम्भवः ॥ २ ॥
प्रतीकाराः सर्वे एव मर्योदामार्गसम्भवाः ।
च्यर्था जाताः सर्वथेतिज्ञापनार्थ निरूपितम् ॥ ३ ॥
श्रीरङ्कादिष्विष नारायणस्य ब्रह्माण्डविग्रहस्य सान्निध्यम् ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः । राजधानीत्यत्र—तत इति पूर्वाविधवोधकं पदं कालत उत्कर्षसमर्पकं बहुकालमारम्य

(३) श्रीमद्रल्लममहाराजकृतः श्रीस्रवोधिनीलेखः।

राजधानीत्यत्र—व्यापकत्वात् सर्वत्रास्ति तस्य मशुरायां विशेषं विवृण्वन्ति सर्वतस्येिष्वति । 'त्रयोविंशतितत्त्वानां गणं युगपदाविशदि'तिवाक्याद्भूमाविष मगवानाविष्टः । स तु कचिदेव
देशे तिष्ठति देहाविष्टजीववत् । तथा च कारणरूपेण सर्वत्र स्थितावष्यनुत्रविष्ठरूपेण मशुरायामेव
तिष्ठतीत्यर्थः । अस्या भूमेः पञ्चीकृतत्वेषि तस्या भूमेरुपादानत्वात् तद्वारात्राप्यावेशः । यद्यपि
जलादिकमप्युपादानं तथापि भूम्यंशस्याधिकत्वाचदाविष्ठस्यैव स्थितिरुक्तेतिमावः । भगवान्
स्रिरितिपदद्वयसार्थमाहुर्द्वयं चक्र इति । दुःस्वसम्भव इति । दुःखस्य सम्भवो यस्मात्तादशो
भगवत्तिरोमावो नित्यसन्निष्ठिदेशेषि चेजात इत्यर्थः । निरूपितमिति । सान्निध्यमितिशेषः ।

(४) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

सर्वतत्त्वेषु यो विष्ट इति । अत्रेदं विचार्यते मशुरायां 'निसं सन्निहितो हरि'रितिवाक्याद्भगव-सन्निधानमस्ति तत् केन रूपेणेत्याकाङ्कायां सान्निध्यक्तत्वरूपं विवृण्वन्ति सर्वतत्त्वेष्वित्यादिना ।

(५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या।

राजधानी ततः सामृदिसत्र—सर्वतत्त्वेष्वित। सर्वतत्त्वेषु यो विष्टइसादि। 'त्रयो-विंशतितत्त्वानां गणं युगपदाविशदि'तिवाक्यात् स भूमाविष सङ्गतः। स निस्यं किचिदेवास्ति तत्स्थानं मथुरा स्मृतेति । इदयदेशे देहाविष्टजीववत् । तथा च कारणरूपेण सर्वत्र तथाप्यतु-प्रवेशरूपेण मथुरायामेव तिष्ठतीसर्थः । तत्र स्थित्वा द्वयं चन्न इति । प्रतीकाराः सर्व एव मर्यादामागसम्भवाः । व्यर्था जाताः सर्वथेतिज्ञापनार्थं निरूपितम् । मथुरा अ. १ ऋो० २८ ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-छेख-योजना-कारिकाच्याख्यादिभिर्विमूषिता ।

देशकालादिमध्यस्थः षडङ्गत्वं य आगतः । सोन्यत्र सर्वदेशेषु शालग्रामादिषु स्थितः ॥ ४ ॥ २८ ॥

### तस्या अवस्थोत्कर्षमाह तस्यामिति ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः।

राजधानीत्वाद्बोध्यम् । ननु श्रीरङ्गादिषु देशान्तरेष्विप मगवत्सान्निध्यस्थोक्तत्वादत्र को विशेष इसत बाहुँदेशकालादीत्यादि । तथा चाङ्गभूतात् प्रधानमृतोषिक इति तेनैव चेन्न सुखं तदाङ्गभूतात् कुतः सुखं भवतीतिञ्चापनायेदसुक्तम् । तेन नापनीयोक्ताम्यो द्वादशमूर्तिभ्योपि न सुखमिति ज्ञापितम् ॥ २८ ॥

(३) श्रीमद्रञ्जममहाराजकतः श्रीसुबोधिनीलेखः ।

प्रसङ्गाचीर्यान्तरसान्निध्यमपि विवृण्वन्ति श्रीरङ्गादिष्विति । ब्रह्माण्डं विग्रहो यस । पूर्वमचेतने ब्रह्माण्ड आविष्टसेल्यथः । ति देशन्तरे भगवत्युजादिकं न सादित्याश्रङ्ग तदिप व्यवस्थापयित देशेति । तीर्यादन्यदेशेषु 'देशः काठः पृथग्द्रव्यमि'तिवाक्यादेशादिषडङ्गरूपो यो भगवान् स शालग्रामादिषु स्थितः । 'ष्ठा गतिनिवृत्तौ' तिरोभावरहितो नित्यसन्निहित इसर्थः । मूर्ती विसर्जनविकल्पादाविर्मावतिरोमाववानिति शालग्रामोत्युक्तम् । आदिपदेनैकादश्यादिकाले तुलस्थादिद्रव्ये शमादिगुणवित कर्तरि गोपालादिमस्त्रे पूजादिकर्मणि तत्तद्रशो भगवान् स्थित इस्युक्तम् ॥ २८॥

(४) श्रीमदीक्षितछाछुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना।

तत् सृष्ट्यारम्भे 'तदेवानुप्राविश्चत्' 'त्रयोविंशतितत्त्वानां गणं युगपदाविश्चिदि'त्यादिश्चितिपुराणवाक्येम्यः सर्वतत्त्वेषु मगवानाविष्ट इति तन्मघ्यपातिन्यां भुव्यपि प्रविष्टः । स चान्तर्यामी । अतोन्तर्यामी यथा देहे प्रविष्टोपि 'गुहां प्रविष्टा'वितिश्चतेर्देहैकदेशेन्तःकरणेमिच्यक्तो भवति तथा सर्वत्र भुवि तिष्टन्नपि मृस्येकदेशे मशुरायामेवामिव्यक्तो 'नित्यं सन्निहितो हरि'रितिवाक्यादितिमावः ॥ २८ ॥

# (५) मगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या।

भगवान् यत्रेलत्रोक्तस्य भगवानितहरिरितिपदद्वयसार्थमाहुर्द्वयं चक्र इति । तत्र निस्ं मगवत्तानिष्यवसां मशुरायामि दुःखसम्भवश्रेत् तदा सर्व एव प्रतीकारा व्यथी इतिज्ञापनार्थं निरूपितम् । सान्निष्यमितिशेषः । वक्ष्यन्ति च 'तसां तु किहिंचिच्छोरि'रित्यत्र 'सर्वानंग्रान् सर्वतो भगवान् खावतारार्थमाचकर्षे'ति । एतिष्टिपण्यां च 'पूर्वसान्निष्ये सति मक्तदुःखामावे
खावतारो न सम्भवतीति तद्यं तत्सान्निष्यं दूरीकृतवानग्रे च तत्प्रयोजनाभावात् खस्मिन्नेव ठीनं
कृतवानिस्पर्यः इति । पुनरत्रेव चाग्ने देशकालेसादि । देशकालादिमध्यस्यः पडङ्गत्वं
य आगतः सोन्यत्र सर्वदेशेषु शालग्रामादिषु स्थितः । एतेन प्रसङ्गादेशकालद्रव्यकर्तृगन्नकर्मरूपेषु षद्यु धर्माङ्गेषु भगवत्सान्निष्यं विवृतम् । यो देशकालादिमध्यस्यः पडङ्गत्वं
प्राप्तः स मगवानन्यत्र तीर्थाद्वय्यापि शालग्रामादिषु स्थितः । नित्यं सिन्निहत
इस्रांः ॥ २८ ॥

तस्यां तु किंचिच्छोरिर्वसुदेवः कृतोद्रहः। देवक्या सूर्यया सार्धं प्रयाणे रथमारुहत्॥ २९॥

Ές ο

तुशब्दो दुःखपर्यवसानेन भगवत्कृतसुखब्यावृत्त्यर्थः । सर्वानंशान् सर्वतो भगवान् स्वावतारार्थमाचकपेतिज्ञापनार्थं वा तुशब्दः । किर्हिचित् किसिश्चित्काले । पूर्वोक्ते वा । सुमुह्तादिकं न भवतीति किर्हिचिदित्युक्तम् । शौरिवसुदेवः श्रूरस्य पुत्रः । अन्येपि वसुदेवाः सन्तीति पितृनाम्ना तन्निवृत्तिः । वसुदेवभातरोपि वहव इति वसुदेवपदम् । कृत उद्गृह उद्वाहो येन । देवक्या सूर्यया नवोदया सार्धं स्वगृहप्रयाणार्थं स्वशुरद्तं रथमाक्हत् । विवाहोत्सवसमयो भर्तृसान्निध्यं चोत्तमावस्था स्त्रियाः । देवक्या सूर्ययेति स्वत उत्कर्ष उक्तः । भर्तृप्राधान्यमपि पतिव्रतायार्भुत्कर्षहेतुः । यद्यपि देवको ज्येष्ठसाथापि मैर्यादारुयं न भवतीति उप्रसेन एव राजा कंसो वा ॥ २९ ॥

मुख्य एव व्यवहारे सम्बन्धहेतुर्लोकप्रसिद्धः । अत उग्रसेनपुत्रोपि कंसो देवकपुत्र्या देवक्या श्रातृकार्यं कृतवानित्याह उग्रसेनसुत इति ।

उयसेनसुतः कंसः खसुः प्रियचिकीर्षया । रझ्मीन हयानां जैयाह रोक्मे रथशतेर्वृतः ॥ ३० ॥

खसुर्भगिनया देवक्याः सम्माननरूपप्रियचिकीर्षया स्वयं ह्यानां रदमीन् प्र-ग्रहान् जगृहे सूतो जात इत्यर्थः । केवलेन प्रतिष्ठा न भवतीति विशेषणम् । रौक्षः सुवर्णपरिकरे रथदातरनेकशतरथैष्ट्रेनो वेष्टितः। अनेन वसुदेव एव मुख्यो राजा कृतः। स्वयमपि दासभावं प्राप्त इति महत् सम्माननम् । अन्यत उत्कर्ष उक्तः॥ ३०॥

पितकृतं द्रव्यकृतमुक्तर्षमाह चतुःशतमिति द्वाभ्याम् । चतुःशतं पारिवर्हं गजानां हेममालिनाम् । अश्वानामयुतं सार्धं रथानां च त्रिषद्शतम् ॥ ३१ ॥ दासीनां सुकुमारीणां द्वे शते समलङ्कृते । दुहित्रे देवकः प्रादात् यानेर्द्वहितृवत्सलः ॥ ३२ ॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी ।

तस्यां तु काहिंचिदिसम् विवरणे—सर्वानिसाचाचकर्षेसन्तम् । पूर्वसान्निध्ये सित भक्तदुःखाभावे खावतारो न सम्भवतीति तदर्थं तत्सान्निध्यं दूरीकृतवान् । अप्रे च तत्प्रयोजनाभावात् खस्मिन्नेव ठीनं कृतवानिसर्थः ॥ २९ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनिः दिणण्योः प्रकाशः। तस्यां त्विसत्र—पूर्वोक्ते वेति । यस्मिन् भगवान् सावतारार्थं सर्वानंशानाचकर्षे तस्मिन् वेसर्थः॥ २९॥

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

तस्यां त्वित्यत्र—तुशब्दस्य द्वितीयपक्षे 'कर्हिचिदि'त्यनेनान्वयो ज्ञेय इत्याशयेनाहुः पूर्वोक्ते वेति । सर्वाशकर्षणकाल इत्यर्थः ॥ २९ ॥

उप्रसेनसुत इसव-रथकातैरितिबहुवचनसार्थमाहुरनेककातेति॥ ३०॥

९ उत्कर्षे हेतुरिति छ. २ मर्यादया राज्यमिति घ. झ. ३ जग्रह इतिपाटः श्रीष्ठवोधिनीकारसम्मतः प्रतिमाति ।

क्षत्रिया हि चतुरङ्गिणी सेनां विवाहे पारिवर्हं प्रयच्छन्ति वधूवरयोः सन्तोषार्थम् । तत्र पदातीनां स्थाने कन्याप्रीत्यर्थं दास्यो दत्ताः। हेन्नो माला येषां गजानाम्। अश्वानां पञ्चदश्च सहस्राणि । रथानां त्रिषट्कातमष्टादशशतम् ॥ ३१ ॥

दासीनां सिलत्वज्ञापनाय सुकुमारत्वमलङ्करणं चोक्तम् । दास्यः कन्याये केवलं दत्ता न तद्वर्ते । अतो न यथेष्टं तेन विनियोगः कर्तुं शक्यः । नतु देवक्या एव विवाहे कथमेतावहत्त्वानित्याशङ्काह देवक इति । अत्यन्तमयं देवो भगवानत्रावतिर यतीति-ज्ञानयुक्तः । ता अपि दास्यो यानैदोंलाभिः सिहताः । तासां तथाकरणे हेतुईहित्-वन्सल इति । सिह दुहितृषु वात्सल्ययुक्तः । तासामपि कन्यात्वाहेवकीवाक्याद्या तथा कृतवानित्यर्थः ॥ ३२ ॥

सम्माननामाह शङ्खेति ।

शङ्खतूर्थेमृदङ्गानि नेदुर्दुन्दुभयः समम् । प्रयाणप्रक्रमे तावद्वरवध्वोः सुमङ्गलम् ॥ ३३ ॥

राङ्को हि मुखवाद्यम् । तूरी हस्तवाद्यं मृदङ्गानि च । दुन्दुभयो दण्डवाद्यम् । सममेकदा । नैमित्तिकं तदित्याह प्रयाणप्रक्रम इति । वरवध्वोः सुमङ्गलं यथा भवति तथा नेदुः । अनेन शकुनमण्युक्तं पर्यवसानस्योत्तमत्वात् ॥ ३३ ॥

कालो ह्यत्र प्रतिवन्धको जात इति वक्तुं तस्याधिभौतिकः कालनेमिः कंसे निविष्टः शेत इति तत्पादुर्भावार्थं तदनुगुणदेवतायास्तदुत्कर्षमसहमानाया अकस्माद् वाक्यं जात-मित्याह पथीति ।

पथि प्रग्रहिणं कंसमाभाष्याहाशरीरवाक् । अस्यास्त्वामष्टमो गर्भो हन्ता यां नैयसेबुध ॥ ३४ ॥

शोभातिशयो मध्येमार्गं प्रादुर्भूत इति पथ्येवोक्तवती न तु गृहे नापि गमनानन्तरम् । अनेनाधिभौतिकः कालोस्मिन्मार्गे वाधकः स प्रतिविधेय इति ज्ञापितम् । सर्व-

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी ।

पथि प्रग्रहिणमित्यत्र—अनेनाधिभौतिकः काल इति । भगवत्प्रादुर्भोवहेतुर्भेक्तिमागीय-(३) श्रीमद्रलभमहाराजकतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

पथीत्वत्राभासे—वाक्यं जातमिति । अश्वरीरवाक्त्वात् स्वत एव जातमित्यर्थः । न तु गृह इति । कंसगृहे रहसीत्यर्थः । गमनानन्तरमिति । वसुदेवगृह इत्यर्थः । पथीत्यनेन गृहद्वयनिषेष उक्त इतिभावः । आधिभौतिक इति । कालाधिभौतिका दैत्याः साम्प्रतं यवनाः । तत्कृतः प्रतिबन्धः (४) श्रीमहीक्षितलालुभद्वयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।

पथि प्रग्रहिणं कंसमित्यसाभासे तस्याधि भौतिकः कालनेमिरित्यादि। तस्येति काल-स्रेत्यर्थः। कालो हि सर्वसम्बन्धितया गुणदोषाम्यां संयुज्यते तदा गुणी दुष्टश्च भवति। तत्र दुष्टकाल-

९ तत्करण इति ट. २ तूर्थस्थाने तूरीतिपाठः श्रीखबोधिनीसम्मतः प्रतिमाति । ३ वहस इलेक्देशिनां पाठः ।

प्रकारेण प्रमहिणं रहिमग्राहिणमाभाष्य रे रे कंसेति सावधानपर्यन्तमुक्ता । अशारीर-वागाकाशवाणी । शरीरात् ताल्वोष्ठपुटाघातेन न निर्गता । तस्या वाक्यमाह अस्या इति । अष्टमो गर्भे इति । सङ्ख्या निस्सन्दिग्धा । कन्या पुत्रो वेति न विशेष उक्तः । मध्ये भगवता तथा प्रेरिता । स बालक एव त्वां हन्ता हनिष्यति । दासीषु प्रेक्षिकार्स्य वेतिसन्देहन्युदासायाह यां नयस इति । न चेयं मम भगिनी न तथा कर्तु दास्यतीति वक्तव्यं यतस्त्वमनुधः । कस्यापि तत्त्वं न जानासीत्यर्थः । हे अनुधेतिसम्बोधनं वक्तु-हितत्त्वज्ञापनाय ॥ ३४ ॥

ततो यज्जातं तदाह इत्युक्त इति।

इत्युक्तः सखरुः पापो भोजानां कुरुपांसनः । भगिनीं हन्तुमारब्धः खङ्गपाणिः कचेप्रहीत् ॥ ३५ ॥

आकाशवाण्यास्त्वभित्रायः सा स्वगृह एव स्थापनीयान्यदा वा किञ्चित् कर्तव्य-

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

विवाहश्चेत्युभयोः साम्यादेतत्सम्बन्धिमार्गे कालकृतप्रतिबन्धकथनेन मक्तिमार्गेषि तथात्वं ज्ञाप्यत इलारायेनेदमुक्तम् । एवं सलस्मिन्मार्गे भगवत्प्रापकमार्गे इलर्थः ॥ ३४ ॥

खङ्गपाणिः कचेग्रहीदिसत्र - कचेषु किञ्चिदिसादि । ग्रहणिकयाकर्मत्वेषि कचानां

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकतः श्रीस्रुवोधिनीलेखः। स्वमार्गे भवति । स उपायेन प्रतिविधातव्यो न तु तद्यं भगवान् प्रार्थनीयो चसुदेवेनोपायेनैव प्रति-विधानकरणादितिभावः । स्वयमिष दासभावं प्राप्त इति पूर्वमुक्तत्वात् । प्रप्रहिणमित्यत्रं नित्य-योगे मत्वर्थीय इनि'रित्यारायेनाहुः सर्वेति । स्तत्वमेव खसाङ्गीकृतवानित्यर्थः । शरीरादिति । यद्यपि तद्वसुणदेवनाया वाक् तथापि ताल्वाद्याधातेन शरीरात्र निर्मता किन्तु तदाघातव्यति-रेकेण सुखिववरादेवोद्दतेत्वर्थः । तथा च शरीराद्या वाक् तक्ष्यतिरिक्तेतिविग्रहः । तद्यतिरिक्ता तद्विन्नप्रकारिकेलर्थः । गर्भस्थेन हननमसम्भावितमित्यारायेनाहुर्वोत्यक एवेति ॥ ३४॥

इत्युक्त इलज्ञ-तत इस्रेतावतैव चारिताथ्येपीत्युक्त इतिपूर्वातुवादस्य तात्पर्यमाहुराकाद्योति।

(४) श्रीमद्दीक्षितलालुमद्द्योजिता श्रीस्वोधिनीयोजना। स्याधिमौतिकः कालनेमिः। कृष्णावतारे निहतानां दैत्यानामाध्यात्मिकपक्षमर्थाद्या दोषरूपलात्। अस्मिन्नवतारे तृणावतीदयो यावन्तो हतास्ते सर्वे निरोध्यमक्तानां दोषरूपा 'लोमकोधादयो दैत्या' इति कृष्णोपनिषद्भ्यः। अत एवाचार्यवयेधेनुको देहाध्यासत्वेनोक्तः। 'लोमकोधादयो दैत्या' इतिश्चतौ 'आदि'शब्देन सर्वेषां सङ्गहात्। तत्र कस्य दैत्यस्य का दोषरूपतेत्याकाङ्कायां तस्य तस्य दैत्यस्य कार्यधर्मनामानि विचार्य तत्तदोषसाधम्यं विचार्य तत्तदोषरूपता वाच्या। यत्वार्थे दम्मः करोति ताद्यं कार्यं यो दैत्यः करोति तस्य दम्मरूपता वाच्या। यथा सुबोधिन्यां बकासुरस्य दम्मरूपता निरूपिता। एतावानेवांशष्टिपण्यामुपपाद्यते। सर्वत्र दैत्यानां दोषरूपत्वे प्रमाणं तु 'लोमकोधादयो दैत्या' इतिश्चितवांच्या। प्रकृते तु कालनेमिरितिनामैवाधिमौतिकरूपत्वं कालनेमेः प्रकाशयित। पिथ प्रग्रहिणमित्यत्र—आहेत्येतावत्वे वक्तव्य आभाष्येतिपदस्य वैयर्थ्यमाशङ्क्य तत्सार्थकत्वायाह् रे रे कंसेति सावधानपर्यन्तमुक्तत्वत्यने। अस्यास्त्वामष्टमो गर्भ इत्यत्र—गर्भेण मरणा-सम्भवमाशङ्कय स बाल एव त्वां हन्तेति गर्भपदतात्पर्यमुक्तम्॥। ३४॥

मिति । कंसस्तु इत्युक्त एव सखलः कालनेमिसहितः । स प्रसिद्धो दिग्वजयी खलः प्रकृत्या । भिगनीं हन्तुं खद्गपाणिभूत्वा कचे केशपाशे तामग्रहीत्। नतु महत्पापं कथं किष्यतीत्याशक्क्षाह पाप इति । निरन्तरपापकरणेन स पापात्मैव जातः । तस्मात् तस्य शास्त्रं न वाधकम् । खलत्वाङ्कोकोपि न वाधकः । वंशजा अपि न तस्य वाधका जाता इत्याह भोजानां कुलपांसन इति । भोजवंशोद्धवा ये तेषां कुले पांसनो मललपः कलङ्करूप इतियावत् । कुले कलङ्कजननं तस्य स्वरूपम् । अतः कुलविचारेणापि न नियर्तत इतिभावः । कचेषु किञ्चित् कर्तव्यं नास्तीति सप्तमी । स तु भगिनीमेव हन्तुं कालेन समारव्यः । आरब्धवान् वा । अपलायनार्थं तस्या ग्रहणम् ॥ ३५॥

६३

वसुदेवस्तु शूरोप्यसहायः कंसवलं च जानातीति स्वतो दोषस्तस्य च न भवतीति निश्चित्य सान्त्वनार्थं प्रवृत्त इत्याह तमिति ।

तं जगुप्सितकर्माणं नृशंसं निरपत्रपम्।

वसुदेवो महाभाग उवाच परिसान्त्वयन् ॥ ३६॥

नायं स्त्रीलोभेन तथा करोति किन्त्वनुचितमिति दयाविष्टस्तं परिसान्त्वयनु-वाचेतिसम्बन्धः। लोकलज्जया स्वयमेव न करिष्यतीति ज्ञात्वा कथं न तूष्णीं स्थित-सात्राह जुगुष्मितमेव सर्वदा करोतीति तथा। स्वस्य दयया त्यक्ष्यतीत्यपि न यतो दशंसः कूरात्मा। दैत्येष्वपि हीनत्वादपत्र्यपयापि न करिष्यतीत्यपि न। यतो निर्गता अपभ्रपा यस्य। 'लज्जा सापत्रपान्यतः'। वसुदेव इति। उपेक्षायामयुक्तः सर्वप्रकारेण मोचयितुं शक्तः। किञ्च महाभागः। तस्य जन्मन्यानका दुन्दुभयश्च नेदुरतो महा-भाग्यवान्॥ ३६॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

कर्तुर्प्रहणिकयथेप्सिततमत्वामावात्त्वात्वज्ञापनाय सप्तम्युक्ता न द्वितीयेत्यर्थः ॥ ३५ ॥

(३) श्रीमद्वलभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

तथा च तदैन कृतनानितिनोधनार्थमनुवाद इतिभावः । सखल्छ इति पदस्यावृत्तिरभिप्रेतेति ज्ञेयम् । न बाधकमिति । निरन्तरपापेन दुष्टान्तःकरणत्नाच्छास्रं तं निवर्तियतुमसमर्थमित्यर्थः । कचेष्वित्यस्त्र टिप्पण्यां कमेत्वेपीति फठाश्रयत्वेपीत्यर्थः ॥ ३५ ॥

तमित्यत्र—नन्वेवमितिकमकर्तुहितत्वाञ्ज्ञानं नोपदेष्टव्यमित्यत आहुनीयमिति । वसुदेवस्य स्त्रीकंसयोस्तुल्या दृष्टिरतो न कंसस्याहिते तात्पर्यं किन्त्वनुचितत्वान्मारणं निवारणीयमत उभयसाधक-त्वाञ्ज्ञानेन प्रतीकारसुवाचेत्यर्थः । अपन्रपेति । ठोका मां द्रस्यन्तीति रुजा, दृष्ट्वा मां दुष्टं विद्विष्यन्तीत्यपन्नपेतिविभेदः । सर्वेति । ग्रुद्धसत्त्वरूपत्वाञ्ज्ञानप्रकारेणापीत्यर्थः ॥ ३६ ॥

(४) श्रीमद्दीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना।

वसुद्वो महाभाग इसत्र-वसुदेवपद्व्याख्यानसुपेक्षायामयुक्त इति । अयुक्तराब्दे युक्त इति भावे क्तः । न युक्तं योगो यस सोयुक्तः । उपेक्षायां तस सम्बन्धो नास्ति । विवेकि-त्वेन न दीनस्योपेक्षाकृतिस्तस्योचिता । अतो देवकीं येनकेनाप्युपायेन रक्षितुं यतत इतिमावः ॥३६॥

१ उफेति वृ.

१ अपत्रपामपि करिष्यतीति छः

अ. १ ऋो० ३८]

आकाशवाणीं च श्रुत्वेयं च न मरिष्यतीति निश्चित्य कथित्रत् प्रतीकारः कर्तव्य इति प्रतियुद्धादिकमकृत्वा कंसं परितः सान्त्वयन् तिष्ठ तिष्ठ मद्भिज्ञापनां शृण्विति वदन्नाकाशवाण्याः समाधानार्थं वश्यमाणमुवाच । आकाशवाण्युक्तं न मिथ्या । अयं च प्रतीकारार्थं यतते । तत्र क्रिययां प्रतीकारो न भवति ज्ञानेनैव प्रतीकारो भवतीति नवभिः प्राणश्लोकैसास्य सर्वं तत्त्वमुपदिशति श्लाघनीयेति । वसुदेव उवाच-श्लाघनीयगुणः शूरैभैवान् भोजयशस्करः।

स कथं भगिनीं हन्यात् स्त्रियमुद्वाहपर्वणि ॥ ३७॥

यद्ययं मृत्यौ निरभिमानस्तिष्ठेदक्किष्टकर्मा भगवान् तं न हन्यात् । अत इदमुप-दिश्यमानं देवगुह्यत्वात् प्रतिबन्धकत्वेन फलितम् । वसुदेवोपि भगवता प्रेरित इत्यनधि-कारिणमनवसरे बोधयति । आकाशवाणीप्रामाण्येन हि स मारियतुमुद्यतः । सा चेन्मारि-ता स्यादाकाशवाण्यप्रमाणैव स्यादतोन्य एवोपायश्चिन्तनीयस्तेनापि । अतोनवसरेपि दयया तद्धितमेवोक्तवान् । नवधा एतदकर्तव्यम् । महतो निन्दितकरणमनुचितम् । नायं म प्रतीकारः । नापि प्रतीकारः कर्तब्यः पूर्वदेहस्य मलत्वात् । नापि देहान्तरं दर्लभम् । नापि पूर्वदेहस्य त्यागे कश्चन प्रयासः । नापि वस्तुतो देहाध्यासव्यतिरेकेण देहिनः स्वतो जन्मास्ति । देहाध्यासश्चाज्ञानादिति ज्ञानेन निवर्तते । किञ्च यावदन्यसौ न द्रह्यति तावन्न तस्य भयं भवति । द्रोहे मया वा मन्निष्ठेन वा भगवता तव हननं निश्चितमा-

(३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकृतः श्रीसुयोधिनीलेखः।

अग्रिमश्लोकाभासमाहराकादोति । प्रतीकारार्थिमिति । आकाशवाण्युक्तस्य हननस्य प्रतीकारार्थिमित्यर्थः । कंसेन कियमाणो न प्रतीकारः किन्तु वसुदेवोक्तः । यदि कंस इदमङ्गी-क्कर्योत्तदा प्रतीकारः स्यादेवेतिभावः । सङ्ख्यातात्पर्यमाहः प्राणश्लोकैरिति । नव वै पुरुषे प्राणा-इतिश्रतेः प्राणरूपैः श्लोकैः 'प्राणैर्भनो मनसश्च विज्ञानमिं'तिश्चतेर्ज्ञानजनकैरित्यर्थः । 'अर्वाग्विलश्चमसं' इतिश्रत्यक्ताः सप्त द्वाववात्राविति नव प्राणा ज्ञेयाः । सर्वे तत्त्वमिति । पारमाथिकं ठौकिकं च सिद्धान्तमित्यर्थः। श्ठाघनी वेत्यत्र—प्राणश्ठोकैरपि तत्त्वोपदेशे मरणानिवृत्तौ हेतुमाहुर्येच यमिति। अक्टिष्टकमेंति । क्टिप्टमिति भावे कः क्रेश इलर्थः । ततो शे आद्यच् क्रेशयुक्तमिलर्थः । न तादशं कर्म यसेलर्थः । देवगुष्यत्वादिति । देवो भगवांस्तत्कृतं गुराम् । श्राघनीयेलादि । प्रशंसया तस्याभिमान एवोत्पन्नो येन ज्ञानरूपप्रतीकारानङ्गीकारोतोभिमानजनकत्वादिदं मरणनिवृत्त्वर्थमुप-दिश्यमानं प्रत्युत तन्निवृत्तौ प्रतिबन्धकं जातम् । तथा च स्ठोकानां प्राणरूपत्वेष्यस्थानधिकारित्वेन भगवताभिमानजननान्मरणमिति सचितम् । तर्हि चसुदेवः कथं बोधितवानित्यत आहुर्वसुदेचो-पीति । देवगुश्चात्वादिभिमानजननार्थं भगवता प्रेरित इत्यर्थः । किश्चेति । अन्त्ययोठीकिकत्वेन मध्यश्यितपद्भयो विभेदसूचनाय किञ्चेत्युक्तम् । मन्निष्ठेन वा भगवतेति । मृद्धदयश्चेन बासुदेवेनेत्यर्थः । इदं निचन्धे स्फुटम् । नन्वस्याः पुत्रो मारियध्यतीत्याकाश्चवाण्योक्तमतोन्यस्मानमम् कथं मरणिमस्यत आहुराकाञ्चोति । मिथ्यात्वं तु देवकीद्रोहे सति तस्त्रत्रासम्भवाजातमेवेत्यर्थः । स कथं हन्यादित्यनेन खहस्तेन साक्षाद्धननस्य निषिद्धत्वाच्छेषाभ्यतुज्ञान्यायेन प्रकारान्तरमारणमभ्यतु-ज्ञातिमव जातिमत्याशयेनाहुरूँभिकता इति । एवं वा कर्तव्यमित्यर्थः । नेद्मिति । साक्षाद्धननं नोचितमित्यर्थः ॥ ३७ ॥

काशवाण्या अमिथ्यात्वात् । लोकस्वभावविरुद्धश्चायमिति । तत्राद्यमन्त्यौ च लौकिकौ । मध्ये षद् पारमार्थिकाः । तत्र प्रथमं तव विगर्हितमनुचितमित्याह । शूरैर्जरासन्धादिभिः श्लाघनीया गुणा यस्य । श्रूरा हि युद्धमभिमन्यन्ते कातरा एव मृत्युं विचारयन्ति । अतोस्याः पुत्रो मार्यिष्यतीतिश्रवणे ऋराणामुत्साह एव युक्तो न तु स्वशीयनाशकं तन्मारणमुचितं 'द्वौ सम्मताविह मृत्यू दुरापा'वितिवाक्यात् । भवांश्च क्षत्रियधर्मे निष्णात इति सर्वैः श्लाध्यते । किश्व भोजयदास्करो भवान् भोजवंशे नैतादशः ग्रूर इति । अतः स्वर्धर्मकीर्तिजनकत्वादाकाशवाणीवाक्यश्रवणेन वधो नोचितः । किञ्चैतादृश-यशोधर्मयुक्तो दयापात्रं भगिनीं कथं हन्याद् यदर्थं लोकाः स्वयं स्रियन्ते ? किश्च स्त्रियम् । स्त्रीवधोनुचितः शूराणाम् । भगिन्यपि कदाचित् क्षत्रियवंशोद्भवत्वाच्छौर्यमव-लम्बते तादृश्यपीयं न भवति । सा तु पुम्पकृतिका भवति । इयं तु रूपेवेति न पुनरुक्तिः । किञ्च वधे कर्तव्येपि कालान्तरे कर्तव्यो न तु विवाहोत्सवे । लौकिका राजानो मार-णीयं विषादिनापि मारयन्ति । तस्माच्छौर्यादिधर्मवतस्ते नेदमुचितम् ॥ ३७ ॥

किश्च यदियं हन्यते तन् मृत्युप्रतीकारार्थं न तु वैरभावेन न च मृत्युरस्यां हतायां प्रतिकृतो भवति सहजत्वादित्याह मृत्यरिति ।

> मृत्यर्जन्मवतां वीर देहेन सह जायते। अद्य वान्दशतान्ते वा मृत्युर्वे प्राणिनां ध्रुवः ॥ ३८॥

नापि विलम्बार्यम् । वाणीयचनादेव नेयं हन्ति नापि हनिष्यति । अस्या अप्यष्ट-मो गर्भः शीघ्रमेव हनिष्यतीतिवाक्यमस्ति । अथ कदाचिद्धनिष्यतीतिशङ्का तन्नित्य-मृत्योरनेनान्येन वा हननं सिद्धमिति नायं प्रतीकारः । तदाह जन्मवतामुत्पन्नानां मृत्युर्देहेन सहैव जायते । 'मृत्युनैवेदमानृतयासी'दित्युपाल्याने भगवान् मृत्योः स-काञ्चात् प्राणिनो वहिः कृत्वा तेपामन्तर्मृत्युं पातितवान् । 'अञ्चनाया मृत्युरेवे'तिश्चतेः । अश्वनायारूपो मृत्युर्देहेन सहैव जायते। तसात् प्रत्यहमनुभूयमानो मृत्युर्नित्य इति । अद्य वाब्द्शतान्ते वा प्राणिनां मृत्युः सिद्ध एव । वीरेतिसम्बोधनमेवङ्कथनेपि भया-भावाय । अन्द्रातान्ते मृत्युः सर्वेषामभिमत इति तदैव वाकाशवाणी सत्या भवि-ष्यतीति न मारणमुचितमितिभावः ॥ ३८ ॥

### (३) श्रीमद्रष्टभमहाराजकतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

मृत्युरित्यत्र—वाणीवाक्ये गर्भपदेन बाल्य एव हिनष्यतीति स्चितमित्याश्येनाहः क्षीघ्रमेचेति । तथा च गर्भपदमुक्ता तदर्थीनेन विवृत इति ज्ञेयम् । पञ्चामिविद्यायां 'गर्भैः सम्भवती'ति छान्दोग्यश्रुतौ 'पुरुषवचसो भवन्ती'तिप्रश्लेकवान्यतायै 'पुरुषः सम्भवती'तिवृहदा-रण्यकैकवाक्यताये च गर्भपदेन बालः पुरुष उक्तः । 'योनेः शरीर'मितिसूत्रे ब्युत्पादितं च । प्राणिन इति । अप्राणिनामशनायारूपोन्तर्मृत्युर्न किन्तु बहिर्धभैरेव तेषां नाश इतिमावः । तदैव वेति । अन्द्रशतसन्निहितकाल एवाष्टमो गर्भः सम्मविष्यतीलर्थः ॥ ३८ ॥

१. खकमेंति ग. अ. ट. ड.

९ भा० द० स०

जन्मप्रकरणम् ।

न च देहत्यागे क्षेत्रो भविष्यतीति क्षेत्रानिवृत्त्यर्थमौषधपानवदस्या मारणमुचित-मित्याह देह इति ।

> देहे पञ्चत्वमापन्ने देही कर्मानुगोवशः । देहान्तरमनुप्राप्य प्राक्तनं त्यजते वपुः ॥ ३९ ॥

देहे पश्चत्वमापन्ने पश्चमहाभूतेष्वंशतो लीने सत्ययं देहाभिमानी जीवो देहा-न्तरं नवीनं कल्याणतरं प्राप्य प्राक्तनं मलप्रायं वपुस्त्यजते । प्रहणे त्यागे वा नास्य प्रयासोस्ति यतः कर्मानुगः कर्मणैव तथोपस्थाप्यते । नाप्यस्य प्रयत्नापेक्षा यतोवदाः । अनुप्राप्येति कालविलम्बो निराकृतः । अतः प्रयासाभावादौषधवद्प्यस्या मारणम-युक्तम् ॥ २९ ॥

किञ्च देहान्तरप्राप्तौ विलम्बो भविष्यतीत्यपि न शङ्कनीयमित्याह व्रजन्निति । व्रजंस्तिष्ठन् पदैकेन यथैवैकेन गच्छति । यथा तृणजलोकैवं देही कर्मगतिं गतः ॥ ४० ॥

यथा गच्छन् पुरुष एकेन पदा तिष्ठन्नेकेन गच्छिति। प्रथमतः स्थितिः पश्चाद्गति-स्तथा प्रथमतो देहान्तरग्रहणं पश्चादस्य परित्यागः। गमने देशभेदस्य दुर्ज्ञेयत्वाद् दृष्टान्ता-न्तरमाह यथा तृणजलौकेति । तृणान्तरे स्थित्वा पूर्वतृणं त्यजतीति प्रत्यक्षसिद्धम्। यथात्र बुद्धिप्रयत्तौ तथा देहान्तरे कर्मगतयः। तदाह कर्मगतिं गत इति। कर्मगितिं देवतिर्थगादिदेहम्॥ ४०॥

नन्वधिकप्रयासाभावेपि दृष्टान्तानुरोधेनाल्पप्रयासो भविष्यति सोपि श्रीघ्रं मा भवत्विति मारणमिति चेत्तत्राह स्वप्ने यथेति ।

खन्ने यथा पर्यति देहमीदृशं मनोरथेनाभिनिविष्टचेतनः । दृष्टश्रुताभ्यां मनसानुचिन्तयन् प्रपद्यते तत् किमपि ह्यपस्मृतिः ॥४१॥

न हि स्वप्तदेहग्रहणे परित्यागे वाणुमात्रमपि प्रयास उपलभ्यते । वैलक्षण्यमपि कदाचिदेव प्रतीयते न सर्वदेत्याहेदद्यमिति । नजु स्वप्तदेहः कर्मसाध्यो न भवतीति न प्रयास इति चेत्तत्राह मनोरथेनाभिनिविष्टचेतन इति । मनोरथेन तत्तद्वस्तुभावनया मनोगत्या कर्मणा तादृशे देहे तदुपभोग्ये विषये वाभिनिविष्टा चेतना बुद्धिर्यस्य ।

व्रजन्नित्यत्र—कर्भगतय इति । 'तदेव तत्सहकर्भणैतिष्ठङ्गं मनो यत्र निषक्तमस्ये'तिश्रुतेः कर्मगतय एव वुद्धिप्रयत्नस्थानीया इत्यर्थः ॥ ४० ॥

(३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

व्रजन्निस्तत्र—कर्मगतिमिति । कर्मणा गतिः प्राप्तिर्यस्य तादशं देहमित्यर्थः ॥ ४० ॥ स्वप्ने यथेत्रत्र—यथेदं तथा देही प्राक्तनं वपुस्त्यज्ञतः इतिपूर्वेणान्वयः । मनोगत्येति । कर्मणा जनिताया मनोगतिस्तयेत्रन्वयः । स्वप्नो मनोरथहेतुको मनोरथस्तु कर्मणेत्यर्थः ।

मनोरथेनापि स्वप्नो दृश्यते । ज्ञानकर्मणी च तत्र भवतः । यथा लोकान्तरगतौ 'तं विद्याकर्मणी समारभेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति । ततः स्वप्नदेहलोकान्तरदेहयोस्तुल्यत्वान्न ग्रहणपिर्त्यागयोः प्रयासः । न च वक्तव्यं मनोरथस्य तत्र कारणता नास्तीति यतो दृष्टश्चताभ्यां प्रत्यक्षश्चास्त्राभ्यां प्रमाणाभ्यां मनसा राजादिदेहमिन्द्रादिदेहं वानुचिन्तर्यंस्तत्र प्रति-पद्यते स्वप्ने राजाहमस्मीन्द्रोहमस्मीति । पूर्वदेहस्य तु स्मरणमि नास्ति कुत्र ग्रहणपिर्त्यागप्रयाससम्भावना ? तदाहापगता स्मृतिः पूर्वदेहस्मरणं यस्य । तत् पूर्वानुभूतमेव किमप्यनिर्वचनीयम् । स्वाधिकस्य मायिकत्वात् । 'तदुदितः स हि यो यदनन्तर' इतिन्यायेन स्वप्नो मनोरथहेतुक इति ॥ ४१ ॥

किञ्च देहस्योत्पत्तिमरणे न त्वात्मनः । आत्मा तु तदध्यासाज्जायते स्रियते वा ।

तदाह यतो यत इति।

यतो यतो धावति दैवनोदितं मनो विकारात्मकमाप पश्चसु । गुणेषु मायारचितेषु देह्यसौ प्रपद्यमानः सह तेन जायते ॥ ४२ ॥ ०

अस्मिन्सिद्धान्ते मन एव देहब्रहणपरित्यागयोहेंतुस्तच मनो विकारात्मकं नानाविकाराः सङ्कल्पविकल्पात्मका आत्मा यस्य । तस्य प्रेरकं कालकर्मभगविद्धान्तानामन्यतरहैवशब्दवाच्यम् । तेन देवेन प्रेरितं मनो मायारचितेषु विषयेषु मोहेनोत्तमत्वं प्रापितेषु मध्ये यसाद्यसाद्यं यमर्थं विहाय यत्र यंत्र लग्नं भवित तत्र तत्रैवासी देही तदेव प्रपद्मानोहिमिति मन्यमानस्तेन सह जायते न तु स्वतः । मनश्च यदा यद्माव-यिष्यति ताहशो देहो भविष्यति यच्च त्यक्ष्यति तद्गमिष्यति । विषयास्तु समा एव । एवमपि सति यमेवार्थं मन उत्कृष्टत्वेन मन्यते तद्मादुत्कृष्टं भवतीति नोत्कृष्टदेहरक्षार्थं इयं मारणीयेत्यर्थः ॥ ४२ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

्स्त्रे यथेत्यत्र-श्रुतिस्त्रविरोधपरिहारायाहुस्तदुदित इलादि । तथा च लोकबुद्धिमनुस्त्रे-

दमुच्यतेतो न विरोध इत्यर्थः ॥ ४१ ॥

यतो यत इसत्र-कालकर्मभगविद्च्छानामन्यतरिति। अत्र बहूनां मध्य एकसाति-शये विवक्षिते तमप्रस्ययोपेक्षितस्तथापि महाभाष्य 'एतेषु कतरो देवदत्तः कतरो यज्ञदत्त' इति तमजुपाधिमनादस्येव तरप्रयोगादत्र तदनुसारेणैवमुक्तम् । यत्र लग्नं भवतीति । इदं मूरुस्थाया आपेतिकियाया व्याख्यानं बोध्यम् ॥ ४२ ॥

(३) श्रीमद्रञ्जममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः। मनोरथेनापीति । अपिशुन्दस्य स्वम इसनेनान्वयः । लोकान्तरेसादि यथा तथा

स्वमोपि दश्यत इसर्थः । मनोरथः पूर्वप्रज्ञास्थानीयो ज्ञेयः ॥ ४१ ॥

यतो यत इसत्र—अपादानिक्षितं विश्लेषं विवृण्वन्ति यं यमर्थं विहायेति । गुणेषु मध्ये यतो यतो यं यमर्थं विहाय धावित यं यं चाप यत्र यत्र छग्नं भवित तत्र तत्रैव तदेवेति यं यमाप तदेव प्रपद्यमानस्तेनैव सह जायत इसन्वयः । अत्र गुणपदेन गुणकार्यमुच्यते । श्रोतुरसुरत्वादासुरसिद्धान्त उच्यत इति ज्ञेयम् ॥ ४२ ॥

<sup>(</sup>२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

१ यन्नेतिवीप्सा श्रीलेखकाराणास्मते न तु श्रीमत्प्रकाशकाराणाम् ।

एवं मनोनुसरणेन देहानुसरणमपि मोहादेव प्रतिनिम्बन्यायेन न त्वात्मनसाथा-स्वमस्तीत्याह ज्योतिरिति ।

ज्योतिर्यथैवोदकपार्थिवेष्वदः समीरवेगानुगतं विभाव्यते ।

एवं स्वमायारिवतेष्वसौ पुमान् गुणेषु रागानुगतो विमुद्यति ॥ ४३॥ उदकयुक्तेषु पार्थिवेषु शरावादिषु तथोदकस्थानीयमन्तःकरणं पार्थिवस्थानीयो देहः । उदकेषु उदकयुक्तेषु पार्थिवेषु काचादर्शादिषु वा समीरवेगाश्राञ्चल्यमालिन्या-दयसौरतुगतं सूर्यादिज्योतिर्विभाव्यते । प्रतिविम्बितस्यैव सूर्यादेस्तत्सम्बन्धो नाकाशादि-स्थितस्य। अद इति । सम्बन्धाभावायाकाशादिस्थितः प्रदर्शितः। एवमेव स्वमोहेन रचितेषु सम्यक्तयाभिमतेषु देहेन्द्रियादिष्वसौ जीवः पुमान् भगवानेव रागेणानुगतस्तेन सहैकत्वं प्राप्तः प्रतिनिम्बन्यायेन प्रविष्टो विशेषेण मुद्यति । यस्मादेहसम्बन्धो भ्रमादतो न तद्वशादात्मनोपकारः कर्तव्यः ॥ ४३ ॥

एवं तत्त्वं निरूप्य देहरागान्नात्मनोपकारः कर्तव्य इति यदुक्तं तल्लोकेपि तुल्यमिति ् वदन् मारणे भेदात्मकं भयं प्रदर्शयति तस्मादिति ।

तस्मान्न कस्यचिद् द्रोहमाचरेत् स तथाविधः।

आत्मनः क्षेममन्विच्छन् द्रोग्धुर्वे परतो भयम् ॥ ४४ ॥

यसादेहो नात्मा तसादेहार्थं कस्यचिदपि द्रोहं नाचरेत् । यतः स तथाविधः । यादशो हन्यते तादशः । अनेन स्वसाम्येन दया निरूपिता । यथा स्वरक्षा विचार्यते तथा पररक्षापि विचारणीयेत्युपदेशफलम् । अविचारे गाधकमाहात्मनः क्षेममन्विच्छन्निति । यदि विचारयति तदात्मनोपि क्षेमो भवति सोपि विचारयतीति । यदि न विचारयति तदा द्रोग्धुर्घातकस्य परतो मार्यात् मत्त एव तव भयं भविष्यतीत्यर्थः ॥ ४४ ॥

लौकिकव्यवहारेणापि मारणं नोचितमिलाहैषा तवानुजेति ।

एषा तवानुजा बाला क्रपणा पुत्रिकोपमा।

हन्तुं नाईसि कल्याणीमिमां त्वं दीनवत्सलः ॥ ४५ ॥

छोके कनिष्ठभगिनी स्नेहपात्रं भवति तत्रापि बालाष्टवार्षिकी लालनयोग्या तत्रापीयं दीना भयविह्वला चातुर्यानभिज्ञा च । पुत्रिकोपमा प्रतिमोपमा । तस्मादेषैव परं नेया न तु मारणमुचितमित्याह हन्तुं नाईसीति। कल्याणीं विवाहालङ्कारयुक्ताम्। इमामिति। प्रदर्शनेन दयामुत्पादयति । त्वं च दीनवत्सलः । अनाविष्टस्वरूपस्य तथात्वात् । स हि तमनाविष्टमेव मन्यते ॥ ४५॥

### (३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

तस्मादित्यसाभासे — तत्त्वं निरूप्येति । पारमार्थिकमितिशेषः । अग्रे लौकिकं तस्वं वक्तव्य-मितिभावः । देहेति । मारणे देहरामसिद्धावप्यात्मनोपकारो भवतीत्यर्थः । व्याख्याने मत्ता इति । देवनयाः सकाशाद्रयासम्भवात् खस्य च पतित्वेन तदर्धत्वादहमपि मार्यस्तत इत्यर्थः । अत्र परशब्देन शत्रुयों मार्थते स इति ॥ ४४ ॥

ष. १ ऋो० ४७ ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-फारिकाव्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

एवं शास्त्रार्थनिरूपणेन दयाभयादिजननेपि न मारणान्निवृत्त इत्याहैवमिति । श्रीशुक उनाच ।

एवं स सामभिभेंदैबोंध्यमानोपि दारुणः। न न्यवर्तत कौरव्य पुरुषादाननुत्रतः॥ ४६॥

भेदा आत्मानात्मविवेकपरमार्थलौकिकभयरूपाः । साम ज्ञानं साम्यं दया च । एवमनेकप्रकारेणापि बोध्यमानो दारुणो दैलात्मा न न्यवर्तत । तसाद्वधान्निवृत्तो न जातः । तत्र हेतुः पुरुषादान् राक्षसाननुव्रतोनुस्तः । पुरुषादाननु मारणलक्षणं व्रतं यस्येति वा । आविष्टो हि तथैव ॥ ४६ ॥

एवं पूर्वप्रयास उपदेशातमके विफले जाते पुनर्भगवदिच्छया प्रकारान्तरेण समाधानार्थं

यतं कृतवानित्याह निर्वन्धमित्यष्टभिः।

अयं लौकिको नालौकिकेन परमार्थेन निवर्ततेतोस्य लौकिक्येव युक्तिर्वक्तव्या। तसाद्युक्तेः स्फूर्तिः प्रथममुच्यते । सा च पुत्रदानात्मिका । तस्याश्चायुक्तत्वमाशङ्क्य युक्त्या युक्तत्वसमर्थनम् । ततः स्फरितस्योपायस्यानुवादः सोपपत्तिकः। तस्यैव प्रतिकूलतर्क-पराहत्या समर्थनम् । अशक्तावदृष्टशरणागतिः । तस्याप्युपायस्य ब्रहणार्थे साधनानु-ष्ठानम् । तत उद्योगः कथनञ्चेति । अलौकिकस्पुरणात् तस्याङ्गीकारः । तेनायमुपाय आपाततः सफलः ।

पूर्वोपायवैयर्थ्यम्जवदति निर्वन्धं तस्येति ।

निर्बन्धं तस्य तं ज्ञात्वा विचिन्त्यानकदुन्दुभिः। प्राप्तं कालं प्रतिव्योद्धमिदं तत्रान्वपद्यत ॥ ४७ ॥

तस्य कंसस्य वधरूपं तं निर्वन्धमवश्यक्रियासाधनयतं तच्चेष्टया ज्ञात्वातःपरं किं कर्तव्यमिति विचिन्त्येदमये वश्यमाणमन्वपद्यतेतिसम्बन्धः । विरोधस्त्वनेनाशक्यो दृष्टप्रकारेणालौकिकप्रकारेण च । अन्ये उपाया निवर्तिताः । अतःपरं द्वयमवशिष्यते । इयं वा देया। अस्याः पुत्रा वा। एतस्या दान एतां मारयिष्यत्येव। मत्सम्बन्धिपुत्राणामाकाश-वाण्यामश्चतत्वाद् देवद्वारापि तथात्वराङ्कया मारणमावश्यकम् । इदानीं स्वतो मारयति पश्चानभारणे तु ममापि दोषः स्यादिति । पुत्रदानं चायुक्तं यतः स पुत्रो भगवद्भपो भविष्यतीत्यानकदुन्दुभिपदेन ज्ञापितम् । सस्य जन्मन्यानका दुन्दुभयश्च नेदुरिति तत्र भगवदुत्पत्तिरावश्यकी । सापि न भार्योन्तरे । आकाशवाणीप्रामाण्यात् । एवं सङ्कटे पतित आनकदुन्दुभिः स्वस्मिन् भगवदुः पत्तिं निश्चित्यास्थामेवेत्यपि पुत्रदानमेव कर्तव्यत्वेन ज्ञातवान्। तदिप न सर्वथा। भगवद्वेमुख्यप्रसङ्गे सति भगवदवतार एव न सादिति। तदाह प्राप्तं कालं प्रतिच्योद्धमिति । इदानीं मृत्युः प्राप्तस्त्राः स दूरीकर्तव्योयुक्तमप्युक्त्वेतीदं पुत्रदानलक्षणं तम्र तस्मिन् समयेन्वपद्यत । अकस्माद्धदये समागतमित्वर्यः ॥ ४७ ॥

(३) श्रीमद्रल्लभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

निबन्धमित्रत्र —अन्वपद्यतेत्रस्य प्राप्तवानित्यर्थः । 'ये गत्यर्थास्ते प्राप्तर्था' इति । दृष्ट्रप्रकारेणेति । शबैरबैश्रेयर्थः ॥ ४७ ॥

भ, १ ऋो० ४९]

नतु 'प्रशालनाद्धि पङ्कस्ये'त्यादिन्यायेनेदानीमेव कथं न तृष्णीम्भावस्तत्राह मृत्यु-बुद्धिमतापोद्धा इति ।

### मृत्युर्बुद्धिमतापोह्यो यावद्वुद्धिवलोदयम् । यद्यसौ न निवर्तेत नापराधोस्ति देहिनः ॥ ४८ ॥

अन्यथा भगवान् पश्वादिभ्यो विशिष्टानस्मान् किमित्युत्पादितवान्? अतो बुद्धि-मता मृत्युरपोद्धाः स्वस्य परस्य वा । नतु कृत एवैकवारमुद्यम इति चेत्तत्राह् यावद्-बुद्धिबलोद्यमिति । बुद्धेबलस्य च यावदभ्युद्धय उत्तरोत्तरोद्धतिः। न तु समता हासो वा । ताविष्ठवेकवता यहाः कर्तव्यो बुद्धश्चा क्रियया वा । नतु यथा पूर्वमुद्धमो विफलो जात एवमभेपि चेद्धविष्यति तदा किमुद्यमेनेतिचेत्तत्राह् यद्यसौ मृत्युने निवर्तेत तदो-पेक्षालक्षणोपराधो देहाभिमानिनो नास्ति । देहाभिमानी कालादिदण्डमईति । अतो नापराधः कर्तव्यः । शास्त्रस्य यच्छक्कयात् तत् कुर्यादिति । फलं तु दैवाधीनमतोयमुपायः कर्तव्य इति निर्धारः ॥ ४८ ॥

तमुपायमाह प्रत्यप्येति ।

### प्रत्यर्प्य मृत्यवे पुत्रान् मोचये क्रपणामिमाम् । सुता मे यदि जायेरन् मृत्युर्वा न म्रियेत चेतु ॥ ४९ ॥

मृत्युरयं कंसे निवष्टः प्रतीयते। तस्य हि सर्वे भक्ष्याः। अप्रतीकार्यश्च। स तु पुत्रान् कदाचिद्रक्षयिष्यत्येव। स चेदिदानीं मह्यं दास्यत्येतां तदा पुत्रानि स एव दत्तवानतो दत्तस्य प्रतिदाने न कोपि दोषः। तथाकरणे विशेषमाह मोचये कृपणामिमामिति। इयमिदानीं मोचिता स्थात्। अधिकोस्मिन् पक्षे लाभः। अरक्षायां तु नापि पुत्रा नापीयम्। नन्वेतदप्यनुचितम्। इयमेका पुत्राश्च बहवस्ते च बालका खस्यान्तरङ्गा दोषाधिक्यञ्च। अर्पणञ्च न सम्भवति। इदानीं पुत्राणामभावात्। विद्यमानाविद्यमानयोः सिद्धवत्कारेण विषयविभागोप्यसङ्गतः। अतो धर्महानिप्रसङ्गाङ्कोकापकीर्तेश्च नायमुपाय इति चेत्तत्राह सुता मे यदि जायरेत्रिति। तेषां नरकत्राणाभावान्न पुत्रत्वम्। प्रसवाज्ञायन्ते इति सुत्तत्वमस्त्येव। पुत्रोत्पादनं तु स्वाधीनम्। तस्मादियं भिन्नतयैव स्थापनीया। तथा सित न कोपि दोषो भवेत्।प्राणरक्षाया ऋतुकालगमनापेक्षयाधिकफलत्वात्।नन्वेतद्प्यशक्यं कामाचोदनय।पि वे'ति चेत्तर्होकः पुत्रो भवतु। नैकः पुत्र पुत्र इतिचेत्तर्हि ह्रौ भविष्यतः। पुत्रयोर्जातयोर्नगमनेपि न दोषः। एतावती लौकिक्युपपत्तिः। अथालौकिकी। भगवदिच्लयाकाशवाणीप्रामाण्याच्च यदि मे बहव एव सुत्रा जायरंस्तेपि बहुकालेनोत्पाद-नीयाः। कालेपि भगवदिच्ला चेत्तदा पुत्ररक्षार्थं मृत्युरेव स्रियेत। प्राणिमात्रे शतं

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

प्रत्यर्प्वेलत्र-इदानीं पुत्राणामभावादिलयं हेतुर्र्पणासम्भवेषि ज्ञेयः । तदा पुत्रसं-रक्षार्थं मृत्युरेच म्रियेतेति । अत्र तदापदं म्रियेतेलनेन सम्बध्यते । तदुपपादयन्ति प्राणि-

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

प्रत्यच्येंत्वत्र - प्रत्यर्पणं विदृण्वन्ति मृत्युरयिमत्यारम्य न दोष इत्यन्तेन । सुता मे

मृत्यवस्तत्रतत्रस्थाने निरन्तरमुत्यचन्ते 'अत्रात्र वै मृत्युर्जायत'इतिश्चतेः । तत्रतत्रैव प्रतीकारः कर्तव्यः। 'यत्रयत्रैव मृत्युर्जायते तत एवनमवयजत' इतिश्चतेः । तस्माद्य उत्यद्यते स म्वियत एव । अत इदानीमुत्पन्नो मृत्युः प्रतीकारे कृते म्वियेत । अन्यस्थान्य उपायः कर्तव्यः । एको मृत्युरित्यपि पक्षः । तस्मिन्नपि पक्षे स नियतकालः । स चेदिदानीं निवृत्तः पुनस्तस्य कालाभावात् तं प्रति चियेतैव । अतःशब्दनित्यत्ववदस्या मृत्युरेव गच्छेत् । नन्वेकमृत्युमरणपक्षे मृत्योर्मरणं न श्रूयते'लोकालोकादेव मृत्युमवयजते नैनं लोके लोके मृत्युर्विन्दती'तिश्चतेः । तत्राह मृत्युर्वो न म्रियेत चेदिति । तदा नियतत्वात् पुत्रान् समर्पयिष्ये । कंसो मृत्युरित्यपन्याख्यानम् । 'अत्रात्र वै मृत्युर्जायत' इतिश्चतिविरोधात् । मृत्योरिधकरणमेव सः । लक्षणया तत्परः शब्द इतिचेन्मृत्युत्वादेवामरणे सिद्धे व्यर्थोनुवादः प्रसद्ध्येत । अस्तु वा तथा । सोप्याकाशवाणीप्रामाण्यान्न मरिष्यत्येव तथापि दास्यामीति-सम्बन्धः ॥ ४९ ॥

ननु कथमेवमयुक्तं कर्तुं शक्यते तत्राह विपर्ययो वा किं न स्यादिति।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीख्रवोधिनीटिप्पण्योः शकाशः।
मान्न इत्यदि । एकमृत्युपक्षे मृत्युमृत्युमुपपादयन्त्येक इत्यदि । इदानीमिति खसहकारिणि कालोपाधौ । अस्मिन् पक्षे भाक्तं मृत्योर्मरणमित्याशयेनाहुरतः शब्दिनित्यत्वचिति । शास्रतः सिद्धमि शब्दिनित्यत्वं यथा नियताभिव्यक्षकस्य वायोर्नाशाच्छव्दाश्रवणे गतमिव भवत्येवं मृत्युरिष नियताभिव्यक्षकस्य सहकारिणः कालोपाधरभावाद्गच्छेदेवेत्यर्थः । तत्राहित । मृत्योरमरणपक्षे तस्मै प्रत्यर्भणमाहेत्यर्थः । श्रीधरव्याख्यानं दृषयन्ति कंस इत्यादि । दृषणे विशेषप्रयोजनाभावादनुमन्यन्ते अस्तु वा तथिति । ननु तिर्दै कंसस्यामरणे तस्मै वालकार्पणं नोचितमित्यत आहुः सोपीत्यादि । अपिशव्याद्याल्यः । तथापीति कंसस्यामरणेषि ॥ ४९॥

(३) श्रीमद्रलुभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

यदि जायरिन्नत्वत्र यदीत्यस्यार्थमाहुः—पुत्रोत्पादनं त्वित्यारम्य लौकिक्युपपत्तिरित्यन्तेन । मृत्युरेवेति । अस्या इतिशेषः । अस्या मृत्याविष्यकालेन जाता बह्वः पुत्रा न
संरिक्षताः स्युरितिमावः । तस्मादिति । मृत्योर्जन्मश्रवणादुत्पत्तिमतश्च मरणनियमोतोहेतोर्मृत्युरि

क्रियत इत्यर्थः । अन्यस्येति । सुतमृत्योरित्यर्थः । एको मृत्युरिति । एक एव सर्वमारक इत्यर्थः ।

नियतकाल इति । एकवारं तस्य कालः । स मृत्युस्तदैवायाति तदा चिन्नवृत्तः पुनः कालाभावान्नायातीत्वर्थः । अत्त इति । यथा तर्कमतं 'आकाशः सम्मृत' इत्यादिवान्यः 'सिवशेषणे
ही'तिन्यायेन शब्दिनत्यत्वमेव निवर्तते न त्वाकाशिनत्यत्वं निवर्तते तथात्रापि आकाशवाणीप्रामाण्येन धर्मिमृताया निवृत्तेर्वाधितत्वादेतद्धर्मक्षो मृत्युरेव गच्छेन्निवर्तेतेत्वर्थः । यथा प्रत्यक्षविरोधादेतच्यायेन शब्दिनित्यत्वमेव निवर्तते नाकाशनित्यत्वं तथाकाशवाणीविरोधान्मृत्युरेव प्रियेत
न त्वियमिति मृत्युर्वा न म्रियेत चेदितिशङ्काया द्वितीया कोटिरिति ज्ञेयम् । निच्यतत्वादिति ।

एतन्मृत्युः सुतान्न मारिष्यत्वा न समर्थणे बाधकमित्यर्थः । सोपीति । कंसोप्यष्टमगर्भजनमपर्यन्तं मरिष्यति वाणीप्रामाण्यादित्यर्थः । अत्र वाणीप्रामाण्येन मरणामावनित्रयाद्यसक्यिवत्यतीकारार्थं नानापक्षा उत्ताः । अतो न तथासाधिका युक्तयो विशेषतोपेक्ष्यन्त इति बोध्यम् ॥ ४९ ॥

<sup>9. °</sup>संरक्षेत्यादिः पाठः प्रकाशे स्पष्टो लेखे त्वस्पष्टः ।

### विपर्ययो वा किं न स्याहतिर्धातुर्दुरत्यया। उपस्थितो निवर्तेत निवृत्तः पुनरापतेत्॥ ५०॥

वाणीप्रामाण्याचेत्तस्यामरणं तदा तत एव विषयेय एव किं न भवेत् मत्पुत्रादे-वास्य मरणमिति ? नन्वेतद्युक्तिवाधितं वालस्तव पुत्र इति चेत्तत्राह्य गतिधीतुर्दुरस्यया । धातुर्भगवतो गतिरुत्पत्तिस्थितिप्रलयरूपा दुरस्यया दुःखेनाप्यतिक्रमितुं ज्ञातुमशक्यत्वात् । न हि लाकिकयुक्त्या भगवतो वध्यधातकभावो निर्णेतुं शक्यः । 'अलाकिकास्तु ये भावा न तांस्तर्केण योजये'दितिवाक्यात् । तस्मात् पुत्रदानकथनेन साम्प्रतिमयं रक्ष्या पश्चा-देतत्पुत्रैरयद्य वध्यस्तस्मादेतत्कर्तुमुचितम् । तदाहोपस्थितोस्या मृत्युरेवं कृते निवर्तेति । एतन्मारणेन निवृत्तोष्याकाशवाण्योक्तो मृत्युरेतत्संरक्षायां पुनरापतेत् । तस्मात् कंस-वधार्यमैवैवन्मान्त्रणेन संरक्ष्येत्यर्थः । धातुर्गतिरेव विवृतेति केचित् । एतस्याप्यनक्षीकारे क्षणविलम्बनेदानीं निवृत्तः पश्चादापतेचेत् तदा 'नापराधोस्ति देहिन' इतिपूर्वेणैव सम्बध्यत इति वा ॥ ५० ॥

नतु यद्यपि परमाथोंयं तथापि लोकविरुद्धं न कर्तव्यं पुत्रदानमनुचितमिति चेत्तत्राहाग्नेरिति ।

> अप्तेर्यथा दारुवियोगयोगयोरदृष्टतोन्यन्न निमित्तमस्ति । एवं हि जन्तोरपि दुर्विभाव्यः शरीरसंयोगवियोगहेतुः ॥ ५१ ॥

न हि मया समर्पित इत्येव धियते किन्तु यदि तथादृष्टं भविष्यति तदैव मरणम् । तत्रोपपत्तिररण्ये दावानलेन दह्यमाने निकटस्थितः कश्चित्र दह्यते दूरस्थितश्च दह्यते । तस्मादत्र निमित्तमदृष्टमिति । पुत्रादीनां देहवियोगयोगयोरप्यदृष्टमेव निमित्तम् । हि युक्तश्चायमर्थो भरतादिषु दृष्टः । स हि हरिक्षेत्रे हरिणदर्शने मृतः कालञ्जरे हरिणो जात इति । किमत्र हरिणशरीरयहणे तत्रापि कालञ्जरे निमित्तं दृष्टं सम्भवति ? जन्तुश्च जीवः सर्वत्र जायमानस्तत्र दृष्टस्य बाधितत्वाच्छरीरसंयोगवियोगहेतुर्दुर्विभाव्यः । तस्माददृष्ट-वशात् पश्चात् किमप्यस्तु । इयं तु साम्प्रतं मोचनीयेति ॥ ५१॥

निर्धारितमित्याहैवं विमृद्येति।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

विषयेयो वेत्यत्र अतिक्रमितुमिति । शक्येतिशेषः । एतन्मारणेन निवृत्त इति । एतस्रस्पणोक्तिरूपप्रतीकारात्मकेन मृत्योमारणेन कंसान्निवृत्तः स्थानान्तरे गत इत्यर्थः । केचिदिति । श्रीषरस्वामिनः । एतस्य विचारस्य कंसमारणतात्पर्यकत्वे श्रीवसुदेवस्थापि दुराशयत्वं शक्कोतेत्यरुच्या पक्षान्तरमादुरेतस्यापीत्यादि ॥ ५०॥

(३) श्रीमद्रष्टभमहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

विपर्ययो वेलत्र तस्यामरणमिति । कंसस्यामरणमिलर्थः । तत एवेति । वाणीप्रा-माण्यादेवेलर्थः ॥ ५० ॥ शुक उवाच । एवं विमृश्य तं पापं यावदात्मनिदर्शनम् । पूजयामास वे शोरिर्वदृमानपुरस्सरम् ॥ ५२ ॥

स्वर्कतव्येयं विमर्शः। कंसश्चेत्तदङ्गीकुर्यात्तदा सिध्येत्। तस्य सिद्धिर्दुर्घदा। तस्य दूपणानि वदन् प्रयक्षाधिक्यं कृतवानित्याह।तं प्रसिद्धं दिग्विजयिनं पापमेतादृशकर्मकर्तारं पूजयामास। पूजायां हि स्वस्मिन् स्थितो भावादिः पूज्ये समारोप्यते। ततः कार्यं सेत्स्थ-तीति। अयमछौकिक उपायः। ननु किमर्थमेतावत् कृतवानित्याह् यावदात्मनिद्शीन-मिति। आत्मनो निद्शीनं ज्ञानं यावद्भवति दृष्टादृष्टभेदेन तावदुपायकरणं युक्तमिति। प्रथममदृष्टोपायं कृतवानित्याह् पूज्यामासेति। वै निश्चयेनेति। पूजने कार्यसिद्धं निश्चितां मत्वा। तत्र स्वदेवता समारोपितेति बहुमानपुरस्सरं पूजा। इयं पूजा स्तोत्रनमस्कार-प्रह्वीभावात्मिका। एवङ्करणे ज्ञानप्रावेहेतुमाह शौरिरिति। श्रूरो वसुदेवस्य पिता॥ ५२॥

पूजियत्वा विज्ञापनां कृतवानित्याह प्रसार्येति ।

प्रसार्य वद्नाम्भोजं नृशंसं निरपत्रपम् ।

मनसा दूयमानेन प्रहसन्निद्मन्नवीत्॥ ५३॥

स्वस्य वद्नाम्भोजं प्रसार्य विकसितं कृत्वात्मानमप्रतारकं हितं च ज्ञापयित्वाधिष्ठानस्य दुष्टत्वादारोपिता देवता तत्र स्थास्यित न वेतिसन्देहाद् दूयमानेन मनसा दुःखाविष्टेना-न्तःकरणेनोपलक्षितोपि तदाकारसङ्गोपनार्थं प्रहसन्नेतावत्यर्थं किमेतावत् कियत इति वदन्ने-वेदं वक्ष्यमाणमन्नवीत्। अधिष्ठाने दूषणद्वयं येन देवता न सन्निहिता भवति। क्रौर्यलज्जा-भावौ कोधकामनिदानभूतौ। तावाह न्दशंसं निरपन्नपमिति। कामसेवका एव निरपत्रपा भवन्ति। 'पृष्ठस्वीकृतहीभया' इतिवाक्यात्। न्दशंसः क्रूरात्मा तामसकोधयुक्तः॥ ५३॥

आत्मीयतया तं गृहीत्वा हितमिवाह न चास्यास्त इति ।

श्रीवसुदेव उवाच।

न चास्यास्ते भयं सौम्य यद्धि त्वाहाशरीरवाक्। पुत्रान् समर्पयिष्येस्या यतस्ते भयमुत्थितम्॥ ५४॥

अस्याः सकाशात् ते भयं न चास्ति चकारान्मत्तो भविष्यति वा । वाणीप्रामाण्या-देव । अतो निरपराधवधो न कर्तव्यः । सौम्येतिसम्बोधनं सौम्यो भव विज्ञापितं

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

न चास्यास्त इसत्र सम्यगुतिथतमिति । अत्र सम्यगिति कंसाशयकयनमात्रं न तु मूलस्थपदस्थार्थः ॥ ५४ ॥

(३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकृतः श्रीद्ववोधिनीलेखः ।

प्रसार्थेत्वत्र—उपलक्षितोपीति । 'लक्ष दर्शनाङ्कनयो'सादशान्तःकरणेनाङ्कितस्तस्तिहित इसर्थः । सहार्थे ततीया ॥ ५३॥

न चास्या इस्रत्र—अत्र वसुदेववाचकपदाभावात्तत्ससुचयो न सम्भवतीति चकारस्यार्थान्तर-माहुर्भविष्यति वेति । अधुना नास्स्रग्रेपि न भविष्यतीसर्थः । यस्मासुत्राद्भयं तस्याष्ट्रमस्य समर्पणाभावाच्यत इस्सार्थान्तरमाहवीक्यत इति ॥ ५४ ॥

१० सा० द० स०

उपस्थित इत्यादिना मुळे ।
 २. स्थलान्तर इति चपुसाके पाठः ।

क्रवितिबोधनार्थम् । अत्रार्थे प्रमाणमाह यद्धि त्वाहेति । एतदुभयत्रापि प्रमाणम् । अतोस्याः पुत्रान् तुभ्यं समर्पिविष्ये । यतः पुत्राद्वाक्यतस्ते भयं सम्यगुत्थितम् । निवेदिते त्वदीयस्त्वां न मारियव्यति । कापट्यशङ्काभावाय बहुवचनम् ॥ ५४ ॥

एवं दृष्टादृष्टोपायस्य कृतत्वादङ्गीकृतवानित्याह सुहृद्रधादिति ।

श्रीद्वाक उवाच ।

सुहृद्धधान्निववृते कंसस्तद्वाक्यसारवित्।

वसुदेवोपि तं प्रीतः प्रशस्य प्राविशद्वहम् ॥ ५५ ॥

विवेक उत्पन्ने विचारप्रवणं चित्तं जातमतः सुहृदियं भगिनी किमिति हन्तव्येति सुद्धद्वधान्निववृते । वसुदेवः प्रतारयतीति तु शङ्का नास्ति यतसाद्वाक्यस्य सारं सत्यमयं जानाति वसुदेवो न कदाचिद्प्यनृतवादीति । अत एव भगवदवतारः । निवृत्तः । रथं प्रेरियत्वा गृहे नीतावित्यध्यवसीयते । अत एव वस्रदेवोपि तन्मनोगतकाळुष्यस्य गतत्वात् प्रीतः सन् प्रशस्य पुनः स्तुत्वा मार्गस्यातीतत्वाद् गृहं प्राविद्यात् । एवमनर्थ-समाधानं कथित्रत् कृतम् ॥ ५५ ॥

एतज्ञगवतैव कृतमिति वक्तुमिश्रमं कार्यं समीचीनमेव जातमित्याह पड्भिरथेति ।

अथ काल उपावृत्ते देवकी सर्वदेवता ।

पुत्रान् प्रसुषुवे चाष्टी कन्यां चैवानुवत्सरम् ॥ ५६॥

अथ तदनन्तरमेव शीघ्रमेव । काल ऋतुसमये । उपावृत्ते जातेष्टवर्षमध्ये सर्वानेव पुत्रान् सुषुवे। कन्यायामासक्तिजीतीते कन्याश्च। अनुवत्सरमिति। प्रतिवत्सर-मेकैकः पुत्रो जातः । पूर्णगर्भाश्च ते । एवं निरुपद्रवतया प्रसवे हेतुः सर्वदेवतेति । सर्वा देवता रक्षणार्थं यत्र। कन्या नवमी। चकारस्तज्ज्ञापकः। प्रसवे न कोपि संवत्सरो व्यवहित इत्युपसर्गः ॥ ५६ ॥

यथैतया पुत्राः प्रसूतस्तथा वसुदेवोपि स्वोक्तं कृतवानित्याह कीर्तिमन्तमिति । कीर्तिमन्तं प्रथमजं कंसायानकदुन्दुभिः।

अर्पयामास कृच्छ्रेण सोनृतादतिविह्वलः ॥ ५७ ॥

ज्येष्ठो हि पुत्रः सर्वेषामदेयस्तत्रापि महान् । तादृशमपि दत्तवानिति स्वस्य धर्मनिष्ठतां ज्ञापयितुं कीर्तिमन्तं प्रथमजमित्युक्तम् । कंस इतिनाम्ना

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः। अथेलत्र--आसर्रिक्जीतेति प्रथमचकारार्थः । नवमीति द्वितीयचकारार्थः । तज्ज्ञापकः स्प्रभद्राज्ञापक इति प्रतिभाति ॥ ५६ ॥

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

अथेयसामासे-परसङ्घायास्तात्पर्यमाहुर्भगवतैवेति। वसुदेवेवतीर्णेन वासुदेवेनेत्यर्थः॥५६॥ कीर्तिमन्तिमत्यसाभासे — यथैतयेति । रक्षार्थं मगवक्कृतसर्वदेवतासान्निध्येनेत्यर्थः । वसुदेवोपि तथैवार्षणं कृतवानत एव दृष्ट्रेत्यस्याभासे 'भगवत्कृतत्वा'दिति वस्यन्ति । व्याख्याने महानिति । कीर्तियक्तत्वान्महत्त्वम् ॥ ५७ ॥

ज्ञापितम् । आनकदुन्दुभिरिति सत्यवाक्यत्वे हेतुः । स्वयं गृहीत्वार्षयामास । कृच्छ्रेण कष्टेन शोकं संस्तभ्य । नन्वनृतकथनमप्यधर्मः पुत्रसमर्पणमपि तत्र प्राणसङ्कटे-नृतं न जुगुप्सितमिति पुत्रमेव कथं न स्थापितवानित्याशङ्क्याह सोन्दतादितिविह्वलः। यतोयमानकदुन्दुभिः । अस्य पुत्रापेक्षयांपि सत्यमेव संरक्ष्यं भगवत्प्रापकम् । पुत्रास्तु देह-सम्बन्धिनः । सत्यं तु भगवत्सम्बन्धि । तथा सत्यनृते कृते न भगवत्सान्निध्यं भविष्यती-त्यतिविह्नलः ॥ ५७ ॥

च. १ श्लो० ५८ ] श्रीटिपणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाल्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

ननु पुत्रसमर्पणं दृष्टं सत्यमदृष्टं कथं दृष्टादृष्ट्योर्वाध्यवाधकभाव इति चेत्तत्राह किं दुस्सहमिति।

> किं दुस्सहं तु साधूनां ? विदुषां किमपेक्षितम् ?। किमकार्यं कदर्याणां ? दुस्त्यजं किं धृतात्मनाम् ? ॥ ५८ ॥

पुत्रस्यादाने किं मोहो हेतुरुँकिकः शास्त्रं वा? आद्यं दूषयति साधूनां शत्रु-मित्रोदासीनेषु तुल्यस्वभावानां किं दुस्सहम्? मोहवशादेव पुत्रादिवियोगो दुस्सह-सादभावे यथा पुत्रसाथा कंसः। ततश्च कंसघातकः पुत्रो न रक्ष्य इति युक्तं दानम्। अथ 'पुत्रेण जयते लोकान् पुत्रेण वसुतामेति पुत्राम्नो नरकात् त्रायत' इति 'त्वं यज्ञ' इत्यादिवान्यैः पुत्रकृतोपकारोपेक्षित इति चेत्तत्राह विदुषां ज्ञानयुक्तानां किं वहिःस्थितमपे-क्षितमिति ? न साधनं नापि फलम् । ननु तथापि वधार्थं स्वतो वालकमज्ञं समर्पयती-त्ययुक्तमिति चेत्तत्राह किमकार्धे कदर्याणामिति । असमपिते वसुदेवमनृतवादिनं ज्ञात्वा कृतसमयवन्धस्य निवृत्तत्वात् सर्वानेव पुत्रान् सर्वा भार्या मां च मारयेदत'स्त्यजेदेकं कुलस्यार्थं'इतिन्यायेनार्पणमेवोचितम् । न चैतन्न करिष्यतीत्याद्यङ्कनीयम् । यतः कद्र्यांणां कंसादीनां किमकार्यम् ? सर्वोल्रङ्घनेन लुन्धाः कदर्याः । क्रुत्सितायां दर्या हृदयरूपायां

#### (४) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना।

किमकार्यं कदर्याणामिसस व्याख्याने - कुत्सितायां द्यीमिसादि । कुत्सिता द्री दुष्टं हृदयं तत्र सम्भनो येषां ते 'हृदयादभिजायत' इतिश्चतेः प्राणिनां पितृहृदयादुत्पत्तिस्तत्र पितृहृदय-स्य दुष्टत्वे तदुत्पन्नसापि दुष्टत्वम् । कंसो हि नोत्रसेनवीर्यजः किन्तु दैसवीयीत्पन्न इति प्रसिद्धं हरिवंशे । एवं सति दुर्वीर्योत्पन्नस्य किमकार्यम् ? अपि तु सर्वमेव । निषिद्धमपि तैः कियत एवेसर्थः । कचिद् वीर्योत्पन्नस्यापि सद्धर्माचरणदर्शनात् सङ्गकृतावेव गुणदोषाविति सङ्गस्याध्याध्मिकपक्षे मुख्यत्व-सूचनार्थं पक्षान्तरमाहुः स्थिनिर्वेति। कुतिसता दरी दुष्टं हृदयं तत्र श्वितिर्मित्रतया खामित्वादिना वा येषां ते कदयोः । कंसो हि दुष्टानां जरासन्यादीनां मित्रं प्रलम्बादीनां खामी । अतो मित्रलेन खामित्वेन वा द्रष्टानां हृदये तिष्ठति। द्रष्टमित्रमितियावत्। तथा च द्रष्टमित्रप्रेरितः किं किं न कुर्यात् ? तथा च द्वःसङ्ग एव सर्वेभ्यो निषिद्धेभ्यः प्रवलोनिष्टकर्तेलाध्यात्मिकपक्षे लाभः । एवंवित्रहे कद्धर्य-शब्दसिद्धिस्त निरुक्तमयीदया श्रेया । 'अप्यक्षरसामान्येन निर्वृयात्र संस्कारमाद्रिये'तेतिनान्यात् प्रायः सुबोधिन्यां नैकक्ती न्युरात्तिभीगवतशन्दानां यथा पूतनाशन्दे 'पुरुषानप्युत नयती'ति। एवमेव

अ. १ ऋो० ६१ ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिमिर्विभूषिता ।

अनेन पञ्चवार्षिको नीत इति ज्ञायते । पष्टश्चोदरस्यः । प्रतियान्वितवाक्यादन्यथा 'नये'त्येव वदेत् । पुत्रानितिवहुवचनानुरोधेन तावत्कारुं स्थापनम् । प्रतियातु व्याघुट्य गृहे यातु । अयं ते क्रमारो न तु मन्मारकः । अमारणे हेतुने ह्यस्माद्स्ति मे भयमिति । तर्हि समयवन्धो गत इति नाशङ्कनीयं यस्माचुवयोरष्टमगर्भान्मे मृत्युर्विहित इति । स समानीय देय इत्यभिप्रायः । अत एव नारदादीनामेतदसम्मतम् । न हि भगवज्ञकानामन्य-निष्ठाप्युचिता । अतोन्यथाकरणमण्युचितम् । किलेत्याकाशवाणीप्रतिसन्धानम् ॥ ६० ॥

तिष्यार्थमेव नयनमिति प्रकारान्तरेणापि तिस्मन् प्रीते पुत्रत्यागो न युक्त इति तद्वाक्यमङ्गीकृत्य पुनरानीतवानित्याह तथेति ।

# तथेति सुतमादाय ययावानकदुन्दुभिः। नाभ्यनन्दत तद्वाक्यमसतोविजितात्मनः॥ ६१ ॥

स्वयमेव गृहीत्वा ययौ । अविश्वासे हेतुरानकदुन्दुभिरिति । अतिक्केश एव भग-वदागमनं न स्वास्थ्ये।आनके दुन्दुभयश्च नेदुर्भगवदागमनार्थम्। तदुभयं विरुध्यते। अतो देवकृतस्य सत्यत्वात् कंसकृतमेवासत्यमिति मत्या नाभ्यनन्दत तस्य कंसस्य वाक्यमेनं न मारियध्यामीत्यभिप्रायपूर्वकम् । तत्र हेतुद्वयमाहासतोविजितातमन इति । असन् सर्वदा नैकविधः। अस्थिरवाक्च धातकश्च स्वतोयुक्तिदार्ढ्यरिहतश्च। अतः केनचित् प्रथम एवाष्टम इति ज्ञापिते मारियध्यत्येव । तस्माद्सतो न विश्वासः कर्तव्यः । किञ्च नान्यवाक्यमि तस्यापेक्ष्यते । यदैव राक्षसैर्भक्ष्यार्थं पुरुषाः प्रार्थयिष्यन्ते तदैवैतान् घातयिष्यित । कोधोद्गमहेतुनां बहुनां सम्भवादिजितान्तःकरणत्वादुत्पन्ने कोधे न विरुम्बः ॥ ६१ ॥

'महतामन्तःकरणमेव प्रमाण'मिति तथैव जातमित्याह नन्दाचा इत्यष्टभिः।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिष्पण्योः प्रकाशः। प्रतियात्विसत्र—अन्यनिष्ठेति । भगवद्भतिरिक्ते सस्रे निष्ठा ॥ ६० ॥

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।
प्रतियात्वित्यन्न—अत एवेति । अष्टमगर्भानयनकथनादेवेत्यर्थः । अन्यनिष्ठेति ।
भगवद्रपाष्टमगर्भदानमङ्गीकृत्य पुत्रान्तरनिष्ठेत्यर्थः । अन्यथाकरणिमति । नारदादीनामिति
कर्तपष्ठयन्तं ग्रेषः ॥ ६० ॥

(४) श्रीमद्दाक्षितलालुभङ्गोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना।
असतोविजितातमन इलत्र—असन् सर्वदा नैकविध इलादि। नास्तीलसिक्तित्व्युत्पत्तौ खरूपतः सतोपि कंसल्याभावः श्राप्तः स च वाधितः कंसल्य प्रमात्मकप्रत्यक्षविषयत्वादतः केनिच इमेणाभावो विवक्षितस्त्रमाहः सर्वदा नैकविध इति। अन्यवस्थितचित्त इतियावत्। एवं स्थिरचित्तत्वेन रूपेण कंसल्याभाव इत्यर्थः। अस्च्छ्व्द्स्य दुष्टवाचकत्वपक्षे नाभावो व्याख्येयो दोषा एव दुष्ट्स्य निरूपणीयास्तानाहुरस्थिरचाकच घातकश्च खतो युक्तिदार्ख्य-रिहतश्चेलादिन।। ६१।।

॥ इति श्रीप्रथमाध्याययोजना ॥

सम्भवो येषां स्थितिर्वा । ननु तथापि पलायनमेवोचितं न तु निरपराधवालकस्याज्ञस्य मारणिमिति चेत्तत्राह दुस्त्यजं किं धृतात्मनामिति । धृत आत्मा वासुदेवो यैः सर्वं गच्छतु हरिस्तिष्ठत्विति येषां बुद्धिस्तेषामन्यत्सर्वं त्यक्तव्यं भगवद्वाधकम् । असमर्पणं च सर्वनाशकत्वाद्मगवद्वाधकमिति भगवदीयानां त्याज्यवस्तुषु कोपि गुणदोषविचारो नास्तीति पूर्वं प्रतिज्ञातस्य समर्पणं युक्तमेव ॥ ५८ ॥

भगवत्कृतत्वान्नानिष्टं जातमित्याह दृष्ट्रेति।

दृष्ट्वा समत्वं तच्छोरेः सत्ये चैव व्यवस्थितिम् । कंसस्तुष्टमना राजन् प्रहसन्निद्मबवीत् ॥ ५९ ॥

शौरेर्वसुदेवस्य पुत्रे स्वसिश्च तुल्यतां दृष्ट्वान्योन्यघातकत्वसुभयोर्जात्वा स्वस्यौदा-सीन्येन स्थितिरेव समता सत्ये वाक्ये चैव व्यवस्थितिमचाश्चल्यमेवसुभयेनापि सन्तुष्टः। राजन्नितिसम्बोधनं राजधर्मसाथैवेतिज्ञापनार्थम्। प्रकर्षेण हास्यं सुग्धोयमितिज्ञापनार्थम्। इदं वक्ष्यमाणमञ्जवीत्॥ ५९॥

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

हञ्चा समत्विमत्यत्र—अनेन पाञ्चवार्षिक इत्यादि । अत्रायं मानः । अग्रे निगड-निग्रहानन्तरमेव 'जातं जातमहित्र'तिवक्ष्यमाणत्वात् समर्पणानन्तरं मरणे तन्नोचितमिति मत्वा नारदेन तथाकथनादेतदनुपदमेव तत्कथनमिति ज्ञायते । तथा च निग्रहे गर्भासम्मव इति । अत एव 'जात-क्षात'मिति'कालभेदज्ञापक'मित्यग्रे वक्ष्यते । भगवतस्त्वलौकिकी रीतिरिति नानुपपत्तिः ॥ ५९ ॥

#### ॥ इति श्रीप्रथमाध्यायटिपाणी ॥

### (४) श्रीमद्दीक्षितठालुभट्टयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना।

छान्दोग्योपनिषद्राध्य 'इत्योमिति सदोपासः सोक्षरः पुरुषोत्तम उचलाद्गीयमानलात्स्थानादुद्गीथ उच्यत' इत्यानन्दतीर्थैनेरुक्ती न्युरपितः प्रदर्शिता। आकाद्याग्रन्देपि 'आसमन्तात्कामानश्वाती'ति च। एवं 'देवदेवं वृषाकिप'मिलत्रापि 'वृषो धर्मस्तस्थासमन्तात् कं फलं स्वर्गादि तत् पिनती'तिन्युरपितः प्रदर्शिता सुनोधिन्याम्। पञ्चमस्कन्वे निनन्धे जम्बूद्वीपपदान्तर्गतजम्बूपदेन 'जननात् ग्रुध्यते यत्रे'-त्युत्त्या नैरुक्ती न्युत्पत्तिः स्फुटीकृता। एवमन्यत्रापि सुनोधिन्यां नैरुक्ती न्युत्पत्तिं विचार्य न्याकरणिविचार्या वृद्धार्या कि धृतात्मनामित्यत्र—धृत आत्मा वासुदेनो चैरिति। अत्रेदं ज्ञेयम्। ज्ञानिमक्ता एव भगवद्धारणं कुर्वन्ति 'ज्ञानी प्रियतमोतो मे' 'ज्ञानेनातौ बिमितिं मा'मिलेकादशे भगवद्धाक्यात्। तथा च धृतात्मनामित्यस्य ज्ञानिभक्तानामित्यर्था ज्ञेयः। 'चतुर्विधा मजन्ते मा'मितिसन्दर्भे भगवद्धक्तस्य चतुर्थज्ञानिभक्तस्य 'प्रियो हि ज्ञानिनोत्थर्थमहं स च मम प्रिय' इतिवाक्याद्भगविष्यव्यत्तेन भगवदितरवैराग्यस्य तस्मिन्नद्भत्तत्वात्तस्य किं दुरुत्यजम् ? सर्वमेव सुत्यजमित्यर्थः। तत्र किम्रपुरस्य भगवतो धारणिमत्याकाङ्कायां वासुदेवस्पस्य धारणिमित्त वोध्यम्। 'ज्ञानवान् मां प्रपद्यते' 'वासुदेवः सर्वमिती'तिभगवद्धाक्यात्। युक्तमेतत्। ज्ञानिभक्तस्य त्रिवर्गापक्षया राहित्यात् केवलमुसुक्षया वासुदेवस्य मोक्षप्रदत्वात् । एतदिमप्रायेणेव गीतासु वासुदेवपदमुक्तमिति श्रीमदाचार्थैरिप धृत आत्मा वासुदेवेष येरिति वासुदेवपदमुक्तमतो निर्देष्टमिदम्॥ ५८॥

वसुदेवे कंसकृतं देवानां हितकारि न भवतीति देवगुह्यकर्ता नारदः पर्यवसाना-निष्टकर्तारं वसुदेवं पीडियतुं दैत्यरूपं कंसं चोद्वेजियतुं शीघं भगवदागमनार्थं साधारणान् पीडियतुं वाक्यत्रयमुक्तवांस्तदाह । ये यमुनापारे व्रजे गोपा नन्दादयोमीषां च स्त्रियः यशोदाप्रभृतयश्चकारादन्या अपि कुमारिका अस्मिन्नपि कूळे वृष्टिणवंशोद्धवा वसु-देवादयो देवक्याचाश्च यदुवंशोद्धवानां स्त्रियः ॥ ६२ ॥

एवमेकेन सर्वाननूच देवत्वं विधत्ते सर्व इति।

सर्वे वै देवताप्राया उभयोरिप भारत । ज्ञातयो बन्धुसहृदो ये च कंसमनुव्रताः॥ ६३ ॥

स्त्रियः पुरुषाः सर्वे एव देवताप्राया ईषदसमासदेवाः। मानुषभावस्थापि विद्य-मानत्वात्। अतो देवेषु यत् कर्तव्यं तदेतेष्वेव कर्तव्यमिति ज्ञापितम्। उभयोरिति। रोधसोयें केचित् तिष्ठन्ति पश्वादयोपि तेपि देवांज्ञाः। भारतेतिसम्बोधनमेतदाहेत्यनेन सम्बध्यते। नारदस्य तथाकथनममन्वानस्य विश्वासजनकं देवगुद्यमेताहशमेवेति। किञ्च न केवलमुदासीना एव देवाः किन्तु कंसनिकटवर्तिनोप्यक्रुरादयो ये ज्ञातयो गोत्रिणः कंसस्य ये बन्धवः सम्बन्धिनो ये वा सुहृदो मित्राणि ये च कंसस्य सेवकाश्चकारात् पित्रादयोपि॥ ६३॥

सर्वे देवताप्राया इति कंसाय नारदः प्राहेलाहैतदिति । एत्त् कंसाय भगवान् शशंसाभ्येत्य नारदः ।

भूमेर्भारायमाणानां दैत्यानां च वधोद्यमम् ॥ ६४ ॥

नारदस्य दुष्टत्वं व्यावर्तयित भगवानिति । श्रांसनमेकान्ते कथनं युक्तिपूर्वकमुपा-ख्यानपूर्वकम् । तत्रैवोपाख्याने फिलतानि वाक्यान्यत्रोपनिवध्यन्ते । अत आनुपूर्व्यभावो न दोषाय । पतावतैव कार्यसिद्धेः । ननु देवानामागमने किं स्थादित्याशङ्कवाह भूमेरिति। नाकपृष्ठे देवानां मन्त्रणं जातं भूमेभारायमाणाः कंसादयो दैत्या जातास्ते हन्तव्या इति । तद्धननार्थमेव देवागमनं वधोत्यमरूपं जातम् । वधोद्यमं यथा भवति तथैते देवताप्राया इतिवाक्यम् ॥ ६४ ॥

(३) श्रीमद्रक्षममद्दाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

नन्दाचा इसत्र—वाक्यत्रयमिति । श्लोकत्रयमिसर्थः । अत एवोपसंहारेनुविद्घ्यन्ति श्लोकत्रयमुक्तवेति ॥ ६२ ॥

ईषद्समासेति । मायःशन्दस्तुल्यपर्यायः । तथा चेषद्समासावित्यत्रासमाप्तिन्यूनतेत्य-भिन्नेत्येषद्नो विद्वानित्युदाहृतत्वादीषच्यूनदेवा इत्यर्थः । यथा चन्द्रतुल्यं मुखं चन्द्रादीषच्यूनमित्यर्थः । न्यूनतांशं विश्वदयन्ति मानुषेति । एतदाहेत्यनेनेति । दाशंसेत्यस्यैवार्थतःकथनिदम् ॥ ६३ ॥

वधोद्यमरूपमिति । वधोद्यमं रूपयति ताद्यं देवागमनं दैसहननार्थं जातम् । अत्र देवागमनमितिपदाभावेपि नारदेनोपाख्याने तथोक्तमिसार्थिकं देवगमनपदमादाय वधोद्यमपदस्य विशेषणत्वम् । तथा च मुळे वधसोद्यमो येन ताद्यं देवागमनितिष च दाद्यंसेसन्वयः ।

एवं श्लोकत्रयमुत्त्वभीं गते कंसो यत् कृतवांस्तदाह पञ्चभिक्रिषेविनिर्भम इति ।

ऋषेर्विनिर्गमे कंसो यदून् मत्वा सुरानिति । देवक्या गर्भसम्भूतिं विष्णुं च स्ववधं प्रति ॥ ६५ ॥

अनुवादेपि येथीसे पूर्व नारदेनोक्ता इति ज्ञातन्यम् । ऋषिणैव निवारितमिति नर्षे रम्ने किश्चित् कृतवान् । द्वयं ज्ञातवान् । चतुष्टयं कृतवान् । ज्ञातं द्वयमाह यदून् सुरान्द्र देवान् मत्वा देवक्या गर्भेष्टमे सम्भृतिर्यस्य ताहशं च विष्णुं स्वस्य कंसस्य वधं प्रत्येव देवकीगर्भसम्भृतिं विदित्वा ॥ ६५ ॥

देवकीं वसुदेवं च निरुह्य निगडेर्रेहे ।

जातञ्जातमहन् पुत्रं तयोरजनशङ्कया ॥ ६६ ॥

प्रथमतो देवकीं वसुदेवं चकारादन्यांश्च तदन्तर्गतान् स्वगृह एव निगडैिनगृह्य जातस्वातमानुपूर्व्येण जातमष्टमसङ्ख्याया अपेक्षाबुद्धिजन्यत्वाद्गणनायामनियमसम्भवा-दजनशङ्क्या विष्णुसन्देहात् पद् पुत्रानहन् । जातश्वातमिति न काळभेदज्ञापकं किन्तु मारणे देवक्यां जननमेव निमित्तमितिज्ञापिवतुमन्यथा क्षत्रियाणां त्रयोदश एवाहि नामकरणसम्भवादुत्पन्नमात्राणामेव मारणे 'कीर्तिमन्तं सुषेणश्चे'त्यादिनामोक्तिराद्य—स्कन्धेनुपपन्ना स्यात् ॥ ६६ ॥

नन्वेवं कथमतिदुष्कृतं कृतवानित्याशङ्कचाह मातरमिति । मातरं पितरं भ्रातॄन् सर्वाश्च सुहृदः सखीन् । झन्ति ह्यसुतृपो छुन्धा राजानः प्रायशो भुवि ॥ ६७ ॥

अयं तु दैत्य एवं । येप्यन्ये राजानस्तेप्यसुतृपः केवलं प्राणपोषकास्तत्रापि छुन्धाः । लोभः सर्वगुणनाशकोतस्तेषां गुणा न सन्तीतिज्ञापनार्थमुक्तम् । प्रायश इति

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

जातञ्जातमित्यन—नतु लक्षणप्रतिपदोक्तयोर्मध्ये प्रतिपदोक्तस्यैव ग्रहणं न लाक्षणिकस्येतिवै-याकरणाभियुक्तोक्तनियमात् कयं नास्य कालमेदज्ञापकत्वमितिशङ्कायां तन्निवर्तकं तर्कमाहुरम्यथेत्यादि । तथा च यत्र लक्षणस्य सावकाशता तत्रैव प्रतिपदोक्तस्य ग्रहणं 'याबहूचनं हि वाचिनक'मिति-न्यायात् । यत्र तु लक्षणस्य निरवकाशता तत्र न तत्प्रवृत्तिर्यथा पतिताग्निहोत्रप्रतिपत्तिस्मृत्या-'हिताग्निमग्निमिद्दहती'ति श्रुतौ यथा च तिष्ठङ्कादिभिहेंतुभिराकाशादिशन्दानां नहाचाचकत्ते । तथा च मीमांसाह्रयसिद्धत्वादत्र लाक्षणिकग्रहणं नासुक्तमित्यर्थः ॥ ६६ ॥

(३) श्रीमद्रञ्जभमहाराजकतः श्रीख्रवोधिनीलेखः। वधोद्यममिति । ताद्द्यं देवागमनं यथा भवति सम्भवति तथा सात्त्विकत्वप्रकारेणैते देवताप्रायाः । एतेषां सात्त्विकत्वेन देवतातुल्यत्व एतेषु देवानामागमनमंग्रतोवतरणं सम्भवती-त्यर्थः । वाक्यमिति । एकमेवेतिग्रेषः । देवागमनसिद्धार्थं पूर्वं तत्तुल्यत्ववोधनमिति सर्वमेकवाक्य-

मेव । 'अर्थेकत्वादेकं वाक्य'मितिलक्षणादित्यर्थः ॥ ६४ ॥

मातरमिलत्र-एषेवेति। छुन्या प्रन्लेवेलर्थः । अम्बरीषादयस्तु लोभाभावात्र तथेतिभावः ॥६७॥

॥ इति श्रीप्रथमाध्यायलेखः॥

छुज्धा इति च पदद्वयेन केचन धर्मात्मानो ज्यावर्तिता अम्बरीपादयः । सुज्येपैव ज्यवस्था । अतो युधिष्ठिरादयोपि पितामहादीन् मारितवन्तः । स्वस्य यत्रैव मरणसन्देह-स्तानितमान्यानिष मात्रादीन् पञ्चविधान् प्रन्त्येव ॥ ६७ ॥

नन्वस्य स्वस्थापि देवत्वसम्भावनया तद्धिताचरणमेव कथं न जातमित्याश्चश्चाहा-रमानमिति ।

> आत्मानमिह सञ्जातं जानन् प्राग् विष्णुना हतम्। महासुरं कालनेमिं यदुभिः स व्यरुध्यत ॥ ६८॥

पूर्वममृतमधने भगवता महासुरः कालनेमिईतो देवपार्ष्णियाहेण स एवायं कंस इत्यात्मानं जानन् पुनर्देवप्रेरणयैव मारणार्थमायातीति यदूनां देवत्वात् तैः सर्वेरेव सह विरोधं कृतवान् ॥ ६८ ॥

अन्यदप्यत्यन्तायुक्तं कृतवानित्याहोत्रसेनमिति ।

उग्रसेनं च पितरं यदुभोजान्धकाधिपम् । स्वयं निग्रह्म बुभुजे शूरसेनान् महावलः ॥ ६९ ॥

नाम्नैय महत्त्वं निरूपितम्। स्त्रस्य पितरं सर्वसहाययुक्तम्। यदुभोजान्धकाधिपं यदवो भोजा अन्धकाश्च । उपलक्षणमेतत् पितृधानामिष यादवानाम् । तदाज्ञया ते सर्वे विपरीतं करिष्यन्तीति विशेषतस्त्रस्य बन्धनम् । बन्धकः स्वयमेव जात इत्याह स्वयं निगृहोति । श्रूरसेनदेशसस्य भोगार्थं स्थितः । अतस्तस्य पुनर्वचनं श्रूरसेनान् वुभुज इति । एतत्सर्वकरणे सामर्थं महाबल इति ।

एवं सर्वेषां देवांशानां भक्तानां महानुपद्भवो निरूपितो भगवदवतारहेतुभूतः ॥ ६९ ॥ ॥ इति श्रीभागवतसुवोधिन्यां श्रीवछभदीक्षितविरचितायां

दशमस्कन्धविवरणे प्रथमोध्यायः ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

आत्मानिमत्यत्र—देवपारिणग्राहेणेति 'ये ये हताश्रकघरेण राजंक्षेठोक्यनाथेन जनार्दनेन ते ते गता विष्णुगतिं प्रपन्नाः कोषो हि देवस्य वरेण तुल्य' इतिपाण्डवगीतावाक्यविरोधपरिजिहीर्ष- येदमुक्तम् । पार्ष्णिग्राहस्यानुप्राहकत्वेन मार्ये कोषामावात् । तचार्ज्जनेन मूरिश्रवसो बाहुच्छेदेर्जुनस्य तथात्वं प्रसिद्धम् । वस्तुतस्तु 'कृतप्रयत्नापेक्ष' इतिन्यायेन तथेत्यापाततो मर्यादाविरोषो न दोषः । यद्बोक्तवाक्ये 'प्रपन्ना' इतिकथनाद्यत्र तदेकतानतारूपा प्रपन्नता तस्यैन मुक्तिनान्यस्येति 'क्रोध'स्तु 'वरेण तुल्य' इति ठौकिकभोगं दत्वापि चरितार्थो भवतीति न कोपि विरोधः । हिरण्यकशिपुवधे क्रोधसापि कथनादिति ॥ ६८ ॥

॥ इति श्रीप्रथमाध्यायप्रकाशः॥

### श्रीशुक उवाच ।

जिन्सप्रकरणम् ।

### प्रलम्बबकचाणूरतृणावर्तमहाशनैः । मुष्टिकारिष्टद्विविद्यूतनाकेशिधेनुकैः ॥ १ ॥

एवं हेतुं निरूप्याथ कृष्णोद्यम उदीर्यते । महत्त्वज्ञापनार्थाय द्वितीये सविशेषणः ॥ १ ॥ दुःखं हेतुरिहागन्तुमितिवोधाय तत्कथा । पुनर्निरूप्यते स्पष्टा शीघागमनहेतुका ॥ २ ॥

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

द्वितीयाध्यायार्थोक्ती कृष्णोद्यमं इसादि । भगवदुद्यमे हेतुमाहुर्मेह क्वेति । हेतोरितिशेषः । अत एव तावन्तमपि विलम्बमसहिष्णुर्गर्भसङ्कर्षणमाञ्चमवान् न ह्वेवमन्यत्रेतिभावः । अयवान्येभ्योव-तारेभ्योत्र महत्त्वज्ञापनाय मायाञ्चापनवसुदेवादिमनः प्रवेशलक्षणः स उच्यत इत्सर्यः । अयवा महत्त्वं पुरुषोत्तमत्वं तज्ज्ञापनाय सविशोषणाः स उच्यत इतिसम्बन्धः । असाधारण-त्वेनेतरेभ्यो व्यावर्तको धर्मो हि विशेषणम् । तदत्र मायाञ्चापनमेकम् । न हि ब्रह्मादिव्या-मोहिकां तामन्य आञ्चसुमहित सान्याधीना वा भवति । वसुदेवदुरासदत्त्वादिकं देवक्यां स्वहन्तु-ञ्चानेप्यासुरभावत्याजनं कंसस्य ब्रह्मादिस्तुतिश्च । का १-२-३.

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाराः।

द्वितीयाध्यायतालर्थं निरूपयन्त उपजीवकत्वमत्र सङ्गतिरित्याहुरेविमिति । ननूद्यमनिरूपणस्य किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायां दिल्पण्यां विवृण्वन्ति भगवदित्यादि । तथा चैवं भक्तवात्सत्य-स्वभावं भगवतो ज्ञापियतुं हेतोर्भहत्त्वज्ञापनिमत्यंः । यद्यप्येवंविधं हेतोर्भहत्त्वं प्रह्वादेषि वर्तते परं ज्ञानविशिष्टया मर्यादाभक्तयां परिरक्षितः प्रकृते तु तथा नास्तीति प्रयोजनान्तरमेवोद्यमस्य वक्तव्य-मित्याञ्चये प्रकारान्तरमाहुरथवान्येभ्य इत्यादि । एतावताषि न पूर्तिरध्यायतात्पर्यस्थिति प्रकारान्तरमाहुरथवा महत्त्वमित्यादि । एते त्रयोषि पक्षा मृत्रक्षोकेभ्यः स्फुटं प्रतीयन्त इति त्रयाणां समुचय एव न तु विकत्पत्तेनाथवेत्यत्र वाशव्दोवधारणे ज्ञेयः । तथा च पूर्व हेतुमहत्त्वं ज्ञात्वा तदनन्तरमुक्तप्रकारेण महत्त्वद्यमवधारणीयमिति बोधियतुमाचार्थेरयमधिक्षोक उक्त इत्यर्थोधवाशव्द-स्य बोध्यः । सुवोधिन्यामेतदेव स्पष्टीकुर्वन्ति दुःखं हेतुरित्यादिना । इह पपञ्च आगन्तुं भगवदा-गमनाय भक्तानां दुःखं हेतुरितिबोधाय तत्कथा शीधागमनहेतुका शीधागमनकारणजन्या युनः स्पष्टा निरूप्यत इत्यर्थः । एतेन महत्त्वेत्यर्धस प्रथमीर्थः स्फुटीकृतः । द्वितीयार्थं स्फुटीकर्तुमाहुः सर्वेषामित्यादि । तथा च सर्वेषां देत्यानां भगवदवतारज्ञापनार्थं प्रौहेष मे प्राणहरो हरि-गुहां मित्यादिकंसवाक्यमवतारान्तरेभ्योत्राधिक्यवोधकमित्यर्थः । तृतीयं स्फुटीकुर्वन्ति तथा स्तुतिरित्यादि । स्तुतिर्वद्यादिकर्तृका । तथा पुरुषोत्तमत्वज्ञापिका । अन्यथा स्तुत्यादिकं न कृतं स्यात् तदा पुरुषोत्तम एव प्रादुर्भृत इति कथं निश्चितं भवेदित्यर्थः ॥ का. १–२–३.

भाव इत्यपि पाठः ।

९ °क्षेणमिस्रपि पाटः । २ भक्त्यापि रक्षित इस्रपि पाटः । ३ ज्ञापनार्थं 'माहेस्रादिरपि' पाटः । १९ मा० द० छ०

सर्वेषां ज्ञापनार्थाय कंसवाक्यं तथा स्तुतिः । अन्यथा भगवानेव प्रादुर्भूतः कथं भवेत्॥३॥

पूर्वं सामान्यतो विरोधमुक्त्वा शीघ्रं भगवदागमनार्थं लोके कंसकृतमत्युपः सार्घेक्षिभिः प्रलम्बेति ।

प्रलम्बो दैत्यो दैत्यरूपेणैव वर्तते । बको दैत्यः पक्षिरूपेण । चाणूरो दैत्यो मनुष्य-रूपेण । तृणावर्तो राक्षसो वात्यारूपेण । एत एव महाद्याना बहुभक्षकाः । अनेन 'यदृनां कदनं चक्त' इत्यत्र यादवा भक्षिता इत्यपि ज्ञापितम् । महाद्यानोघ इति केचित् । तत्र नामसु यौगिकप्रवेशश्चिन्त्यः । सृष्टिकश्चाणूरवत् । यथा प्रलम्बो यलभद्रेण हतः प्रथमनिर्दिष्टस्तथा सृष्टिकोपि । अरिष्टो वृषरूपो वकवत् । द्विविदो वानरः । पूतना राक्षसी । केश्यश्चा-सकः । धेनुको गर्दभात्मकः ॥ १ ॥

### (३) श्रीमद्रञ्जभमहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

द्वितीयेष्याये महत्त्वेत्यस्य तृतीयव्याख्याने—सिवद्रोषण उद्यमः पुरुषोत्तमत्वज्ञापक उक्तः। तत्यक्षे तान्येव विशेषणानि विष्टुण्वन्ति सर्वेषामिति। ''आहेष मे प्राणहरो हिरि''रितिवाक्यं व्रक्षादिस्तुनिश्च सर्वेषां मक्तानां पुरुषोत्तमत्वज्ञापनाय। स्वसन्निधिमात्रेण दैत्यस्यापि तादशं ज्ञानम्। 'अवतारो हरेर्यावांस्तत्र ब्रह्मा स्वयं व्रजेत् । वरादनुक्तेष्येवं हि स्तुतिः पूर्णे तु सर्वत' इति तृतीय-स्कन्धीयनिवन्धवाक्याद् ब्रह्मस्तुनिश्च पुरुषोत्तम एव सम्भवतीतिभावः। अन्यथेति। एतद्-द्यामावेत्र मगवान् पुरुषोत्तम एव प्राहुर्भूत हतिज्ञानं कथं भवेदित्यर्थः॥ का. १-२-३.

प्रलम्बेसत्र—चाणूरविदिति।मनुष्य इसर्थः। बकविदिति। वकइव मगवद्भत इसर्थः ॥१॥

( ५ ) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या ।

एवं हेतुं निरूप्येखादि । एवं पूर्वाध्याये भक्तदुःखरूपं भगवद्वतारहेतुं निरूप्य तस्य हेतोर्महत्त्वज्ञापनार्थाय द्वितीयाध्याये स्विद्योषणः कृष्णोद्यम उदीर्यत इति । अत्र टिप्पण्यां महत्त्वज्ञापनार्योतपदं न्निधा व्याख्यातं हेतोर्महत्त्वज्ञापनायाथवान्येभ्योत्र नहत्त्वज्ञापनायाथवा महत्त्वं पुरुषोत्तमत्वं तज्ज्ञापनाय सविद्योषण उद्यम उच्यत इति-सम्बन्धः । अत्र समानविभक्तयन्तपदोपस्थापितं विशेषणं न ज्ञेयं किन्त्वसाधारणत्वेनेतरेभ्यो व्यावर्तको हि धर्मो विद्योषणम् । तदत्र मायाज्ञापनादिकम् । नहि ब्रह्मादिव्यामोहिकां मायामन्य आज्ञसुमहित सान्याधीना वा भवति ॥ का. १ ॥

दुःखं हेतुरिति । इह प्रपन्न आगन्तुं भगवदागमनाय भक्तानां दुःखं हेतुरिति-बोधाय तत्कथा 'प्रलम्बबकचाण्रे'त्यादिश्लोकेद्वेःखकथा श्रीघागमनहेतुका शीघ्रभगवदा-गमनफिलका पुनः स्पष्टा निरूप्यत इत्यर्थः । अत्र हेतुशब्दः प्रयोजनवाची । विदुषां हेतुशब्दस्य कार्येषि प्रयोगात् ॥ का. २ ॥

सर्वेषामिति । 'आहेष मे प्राणहरो हिरि'रिति कंसवाक्यं ब्रह्मादिस्तुतिश्च सर्वेषां भक्तानां पुरुषोत्तमत्वज्ञापनाय । खसिब्रिधमात्रेण दैलस्यापि ताद्यं ज्ञानं ब्रह्मस्तुतिश्च पुरुषोत्तम एव सम्मवतीतिभावः । अन्यथेति । एतह्रयाभावे भगवान् पुरुषोत्तम एव प्रादुर्भूत इतिज्ञानं कथं भवेदिल्ययः ॥ का. ३ ॥

अन्येश्वासुरभूपालेर्बाणभौमादिभिर्युतः ।

यदूनां कदनं चक्रे बली मागधसंश्रयः ॥ २ ॥

ते पीडिता निविविद्युः कुरुपाश्वालकेकयान् ।

शाखान् विदर्भान् निषधान् विदेहान् कोशलानपि ॥ ३ ॥

एके तमनुरुन्धाना ज्ञातयः पर्युपासते ।

हतेषु षद्सु बालेषु देवक्या औयसेनिना ॥ ४ ॥

सप्तमो वैष्णवं धाम यमनन्तं प्रचक्षते ।

गर्भो बभूव देवक्या हर्षशोकविवर्धनः ॥ ५ ॥

अन्ये चैवंविधाः शतशः सन्त्यसुरा भूत्वा ये भूपालाः । बाणो बलिसुतः नरको भौमः । आदिशब्देन जरासन्धादयः । गुप्तान् यदून् प्रलम्बादयो बाधन्ते । प्रकटान् बाणादयः । एवमेतैर्यदूनां कदनमन्यायनाशं चक्रे । एतेषामाज्ञाकारित्वे हेतुर्बलीति । मागधो जरासन्धः श्वशुरः सहायभूतः । तेनापि दिग्विजये पराजितेन सुते दत्ते । एतेषामन्यतरेणाप्याज्ञोल्लङ्घने कृते जरासन्धः साध्यतीत्याश्रयः ॥ २ ॥

पीडितानां कृत्यमाह ते पीडिता इति।

पूर्वोक्तैः पीडिताः कुरुदेशान् हस्तिनापुरदेशान् विविद्युः। तथान्ये पाश्चालदेशान् कम्पिलादिदेशान् कैकयान् चित्रकूटादिदेशान् शाल्वान् पश्चिमदेशान् निषधानु सरदेशान् विदर्भान् दक्षिणदेशान् विदेहांस्तरेभुक्तदेशान् कोशलानयोध्यादेशान् नितरां विविद्युग्रीप्ततया स्थिताः। एते धर्मात्मानो राजानः। अतः स्वदेशं परित्यज्य सकुदुम्बास्तत्रैव स्थिता इत्यर्थः॥ ३॥

ये पुनर्निर्गन्तुं न शक्तास्ते कंससेवका एव भूत्वा स्थिता इत्याह एक इति । एके-कूरादयस्तमनुरुन्धानास्तं संवेष्ट्य तत्सेवकत्वेन स्थिता ज्ञातयो गोत्रिणः परित उपासते । एवं सर्वेषां महदुःखमुद्यमार्थं हेतुत्वेन निरूपितम् ॥ ३५ ॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

हतेष्वित्यस्थाभासे—देवक्या बन्धनावधीति । अत्रेदमाकूतम् । सप्तमे गर्भे जाते 'नन्दाद्या ये वज' इत्यादि नारदेनोक्तं तदा पद्युत्रहतिर्मातृबन्धनं च जातम् । तदत्र 'हते' वित्रसेके-नानृद्य स गर्भो देवक्या हर्षशोकिविवधेनो वभ्वेतस्थेन शीष्ट्रं भगवदुद्यमे हेतुरुक्तः । पूर्व शोकिविवधेनो नासीद्धतेषु तेष्वयमपि तथा भविष्यतीतिज्ञानेन तथा बभ्व । तथा चेदं सर्व बन्धनानन्तरं जातमिति तदेव पूर्वावधिर्यस्य तादशं चित्रमाहेत्यर्थः । अत एवाग्रे वक्ष्यन्ति 'षद्युत्र-वधात् पूर्वमेव सङ्कर्षणगर्भ' इत्यासुरहननं सङ्कर्षणगर्भविषयकं दुःखं च भगवचिरत्रमेव ॥ ४॥

तिहिं हर्षवर्धनत्वमनुपपन्नमित्याशङ्क्य तत्रोपपत्तिमाहुः स चार्धमित्यादिना । पुरुषोत्तमस्वैव पूर्णानन्दत्वान्मातुर्मनिस तदागमने तत्रानन्दाविर्भाव एवाभूत् । पर्रस्य परं तादशीःनाभून्निरोधवशादिति सरस्रतीदृष्टान्तेन वक्ष्यते । अस्यानन्दमयरवेपि प्रभुसङ्गम एव पूर्णानन्दप्राकट्यकरणं मवतीति तथा ॥५॥

९ शोकवर्धन इलपि पाठः । २ परस्परमिति त्वशुद्धमेव ।

भगवत उद्यमं वक्तुं देवक्या बन्धनावधि चरित्रमाह हतेष्वितिसाधेन । देषक्याः षष्ट्सु वालेष्वीग्रसेनिना हतेषु सत्सु । भागिनेयान् हन्तीति पितृनाम्ना निर्देशः । अन्येषां हननमर्थसिद्धमेव । लोके हि भागिनेयोतिमान्यः ॥ ४ ॥

षड् गुणास्तेन बुद्धा हता इति धंर्मस्थानभूतोक्षरात्मा समागतस्तस्यापि मारणमाशक्क्ष्य परिहरित वैष्णवमिति । विष्णोर्व्यापकस्य सर्वरक्षकस्य स्वरक्षायां सन्देहो नास्तीति ज्ञापि-तम्। सप्तम एव परमावधिः। षड् गुणाः। सप्तमो धर्मी च तदाधारभूतः। पुरुषोत्तमस्तु ततो महान् । अतस्तद्व्यावृत्त्यर्थं धामेति । यतो लोका यमनन्तं कालात्मकमाचक्षते सोनन्तः सप्तमे पर्याये गर्भः प्रकटो वभूव । स चार्धप्रकटितानन्द इति देवक्या हर्षद्रोकिविवर्धनो जातः। महानिति हर्षः। ताहशोपि मारणीय इति शोकः। प्रभावस्यादर्शनात्॥ ५॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

हतेष्वित्यत्र—टिप्पण्यामासुरहमनमिति षद्गपुत्रहननम् । तेषां हिरण्यकशिपुपुत्रत्वेना-सरत्वादिति ॥ ४॥

सुनोधिन्यां वैष्णवं मित्याभासे—बुद्ध्येति । भगवहुद्ध्या । धर्मस्थानभूतो धर्माणां स्थानभूतः । एतेन तेषामक्षरधर्मत्वं चोधितम् । पुरुषोत्तमधर्माणामनिवार्यत्वादिति । न 'चासन् मरीचेः षद् पुत्रा' इत्यादिगुणप्रकरणीयसन्दर्भविरोधः । 'तदेवैं' बह्य कार्याकारेण 'भवतीति श्रुतेर्मत'मिति-सिद्धान्तात् क्षरसाक्षरधर्मतयाक्षरत्वेनादोषात् । विवृतौ परमावधिरिति । आनन्दमीमांसाद्यको-त्कर्षस्य परमावधिरितर्थः । तदेव विवृण्वन्ति षडित्यादि । महत्त्वज्ञापनपरिकरमिदं ज्ञेयम् ॥५॥

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीह्मचोधिनीलेखः। हतेष्वित्रत्र—अन्येषामिति। यदूनामित्यर्थः। बुद्ध्या हता इति। 'अजनशङ्कपे'त्युक्तत्वा-द्धिनंबुद्ध्या हता इतिहेतोर्थमीं समागत इत्यर्थः। प्रकटो वभूचेति । एतादशः सप्तमो गर्भो यः प्रकटो वभूव स औग्रसेनिना बालेषु हतेषु देवक्या हर्षशोकिविवर्धनो जात इति

मूले सुबोधिन्यां च दिपण्यनुसारेणान्वयः ॥ ४-५ ॥

(४) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।

द्वितीयाध्यायार्थोक्तौ—षज्जुणास्तेन बुद्ध्या हता इति । इहेदं ज्ञेयम् । कृष्णावतारसमये सर्वोपि परिकरो वैकुण्ठादागत इति क्षितं कृष्णोपनिषद्सु । तथाचैतेषामपि स्वरूपं ताद्यं
वैकुण्ठीयं वाच्यम् । तत्राष्टमगर्भस्य पूर्णपुरुषोत्तमत्वात् स्तमस्याक्षरात्मकत्वादेतेषां षण्णामैश्वयादिषङ्गुणात्मकत्वं युक्तं षदसङ्घयाया नियामकत्वाद् 'देवकी सर्वदेवते'तिवाक्यात् सर्वदेवतारूपाया देवक्या भगवजनन्या उदरे साधारणानां प्रवेशासम्भवाद्य । अत एते पङ्गुणानामवतारभूता
इतिनिश्चयः । पुरुषोत्तमावताराक्षरावतारयोर्जातयोः षङ्गुणावतारस्यावस्यकत्वात् । न च गुणत्वे
कंसकृतमारणासम्भव इति वाच्यम् । जीवविशेषेषु गुणानामावेशात् । अत एते जीवा गुणानामावेशावताराः पृथ्वादयो भगवत इव । अत एवा"सन् मरीचेः षद पुत्रा" इत्यादिना पूर्वजन्मि जीवत्वमुक्तं ब्रह्मापराधजन्यहिरण्यकशिपुवीर्योत्पत्तिरूपा दुर्व्यवस्था चोक्ता । ततः "पीतशेषं गदाभृत"
इतिवाक्याद्भगवत्पीतशेषप्रसादलाभेन मुक्ता जाता अत इमे पुष्टिमार्गीया जीवा वैकुण्ठस्थास्तेषां
भगवदिच्छया जन्मानि ततो भगवदैश्वर्यादिषद्गुणानामेतेष्वावेशस्ततो मुक्तिः ॥ ४॥

'भगवानिप विश्वात्मा विदित्वा कंसजं भयम् । यदूनां निजनाथानां योगमायां समादिशत् ॥ गच्छ देवि व्रजं भद्रे गोपगोभिरलङ्कतम् ॥ ६॥

एवं सित भक्तेषु द्या स्थापितेति द्यापरीतो भगवान् शीघमुपायं कृतवानित्याह भगवानिति।
पद्भगुणैश्वर्यसम्पन्नः पूर्वापराघे प्रतीकारं कर्तुं सप्तमे स्षृष्टे तेनैव हननसम्भवात्
प्रतीकारो न भविष्यतीति शीघं च स्वयमागन्तुं तं गर्भमन्यत्र नेतुं योगमायां
समादिशत्। या जगत्कारणभूता भगवच्छक्तिः सा योगमाया। छोकानां दुःखपरिज्ञानार्थं विश्वात्मेति। यदूनां कंसजं भयं विदित्वा। सर्वस्थैव स्वरूपं जानाति किं
पुनर्योदवानाम्? तेषामेव दुःखं सित प्रतीकारे हेतुर्निजनाथानामिति। निजः स्वयमेव
नाथो येषाम्। केवलमिच्छयैव सर्वं न भवतीति दृष्टकारणार्थं योगमायादेशः॥ ६॥

ć٤

आज्ञामेवाह गच्छ देवीति नवभिः। प्रथमतो व्रजं गच्छ। तत्र गता स्वास्थ्यं प्राप्स्यतीति। मथुरायां दैत्यावेशात्। तेषां च भगवान् मायारूप इतीयमपि तत्र प्रविष्टा तेषामेव कार्यं साधयेत्। अतः केवछं देवाश्रितं गोकुछमेव गच्छेत्याज्ञा। यतस्त्वं देवतारूपा न दैत्यहितकारिणी। अतस्त्रथा सम्बोधयति। व्रज्ञपदेन जङ्गमत्वमुक्तम्। अतः स्थावराज्ञ-गरादुत्कर्षः। ननु तत्र स्थितानां देवानां मायागमने व्यामोहसम्भवाद् वैपरीत्यं स्थादितिशङ्कां वारयति भद्र इति। त्वं कल्याणरूपा। देवानां या देवता कल्याणरूपा। ऐहिकसुखदा। सा मुग्धैरत्यन्तं सम्मान्यत इति तदर्थमाह गोपगोभिरछङ्कृतमिति। गोपाश्च गोप्यश्च गोपाः। गोपाश्च गावश्च। ते उभये तस्य स्थानस्याछङ्करणभूतासैरेव तत्रत्या शोभा। योन्यस्तिष्ठति स तु तदनुगुण एवेति तेषामप्रतिवन्धो निरूपितः। अतो दर्शनादेव तत्र सुखं निरूपितम्॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

गच्छ देवीसत्र-स्थावरान्नगरादिति । न गुणातीति नगरमतः स्थावरतुल्यम् । अभि-मानेन स्तन्थ एव तिष्ठतीति तथा ॥ ७॥

. (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

भगवानित्यत्राभासे—द्या स्थापितेति 'प्रपन्नेपितया भृत्रा'मिति तृतीयस्कन्धे स्पष्टमिदम्।
प्रतीकारो न भविष्यतीति । परमानन्दप्राकस्थाभावे सर्वदुःखनिवृत्तेरभावादित्यर्थः । या
जगदिति । द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायसुवोधिन्यां स्पष्टमिदम् । केवल्रमिच्छयेवेत्यादि । 'स वै नैव
रेम' इत्यादिश्वतिवु 'स तपोतप्यते'त्यादिसाधनान्तरनिर्देशदर्शनाद् भगवान् समर्थोपि स्वीयेच्छायां दृष्टं
द्वारमन्यत् सम्पादयतीतिनिश्चितं तथात्र योगमायासमादेश इति नीव्यपतिः काचित् ॥ ६ ॥

(३) श्रीमद्रलभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

भगवानित्यत्र—प्रतीकारं कर्तुमिति। पूर्वेषां कीर्तिमदादीनामपराधे कृते सित प्रतीकारं तद्धन्तुः कंसस्य वधं कृत्वा'म्व ताते'तिसम्बोधनपूर्वकं वाक्यान्युक्त्वा 'मोहितावङ्कमारोप्य परिष्वज्यापतुर्मुद्द'- मितिश्लोकोक्तपुत्रपरिष्वङ्कादिमुजननं कर्तुं योगमायां समादिदादित्यग्निमेणान्वयः । भगव-च्छक्तिशित। न तु सिचच्छक्ती कियाव्यामोहिके इत्यर्थः । इदं द्राक्तित्रयं द्वितीयस्कन्धनवमा-ध्याये सुवोधन्यां स्फुटम् ॥ ६॥

९ धर्मिस्थानेत्वादिरिप पाठः। २ वैष्णवत्विमित्यपि पाठः। ३ तदेवैतत् प्रकारेण भवतीति श्रुतेर्मतिमित्यपि पाठः। ४ प्रदूरुणत्विसित्यपि पाठः।

नानेन कापि द्वानिरित्यर्थ इत्यपि पाठः ।

### रोहिणी वसुदेवस्य भार्यास्ते नन्दगोकुले। अन्याश्च कंससंविद्या विवरेषु वसन्ति हि॥ ७॥

तत्र गतायाः किं प्रयोजनिम्त्याकाङ्कायामाह रोहिणीति । वसुद्वस्य भार्या रोहिणी तत्रास्ते । स्थितौ कः सम्बन्ध इत्यत आह मन्दगोकुल इति । नन्दसम्बन्धि-गोकुले । अनेन नन्दवसुदेवयोर्धातृत्वं द्योतितम् । अत्र पादद्वयमधिकं किमिति तिष्ठतीत्याकाङ्कायां निरूपितम् । अन्याश्च स्त्रियो वसुदेवस्थान्येषां वा । याः कंससंविग्नाः सत्यो विवरेषु गुप्तस्थानेषु वसन्ति । भयदशायां तथैव स्थितिर्युक्तेति हिशब्दार्थः ॥७॥

(२) श्रीषुरुपोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

गच्छ देवीत्यत्र—नवभिरिति । अत्र प्रथमश्लोकः षट्पदीरूपो ज्ञेयः ।

रोहिणीसत्र—िकिमिति तिष्ठतीति। रोहिणीति शेषः। आकाङ्कार्थमिति। अर्थो निवृत्तिःर्भशकार्थो ध्मं इतिवत्। आकाङ्काया अर्थो निवृत्तिर्थसात् तादशमिसर्थः॥ ७॥

### (३) श्रीमद्वलभमहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

सुनोधिन्यां गच्छ देवीत्यस्याभासे आज्ञामेवाहेति। शुक इतिशेषः। 'सन्दिष्टैव'मिति-श्लोकोक्तकृतिराज्ञाकार्यत्वादाज्ञा । 'गर्भ' इतिश्लोकोक्ताकोशो'प्यथाह'मित्यत्रोक्ताथशब्दविवरणमिति टिप्पण्यां विवृतत्वादाज्ञेवेत्येवकारः । मध्येधीमिति तु तत्रैव वक्ष्यते । तथा च नविभः श्लोकैः शुको भगवत्कृतामाज्ञामेवाहेत्यर्थः । व्याख्याने तत्र गत्तेति द्वितीयचरणस्य तात्पर्यार्थः सामान्यत उक्तः । इममर्थमेत्रे विशदयन्ति तद्धमाहेत्यादिना । एतादृश्यदिकसुखदा मुग्धेरेव मान्यत इतिहेतोक्तस्याः सम्माननसिद्ध्यर्थं तत्रस्थाने मुग्धानां गोपगवां स्थितिमाहेत्यर्थः । पदस्यार्थ-मुपसंहरन्त्यत इति । मुग्धानां तत्र स्थितत्वात् तत्स्थानदर्शनादेव सुखं स्वास्थ्यं तव भविष्यतीति निक्तिपतिमत्यर्थः । पादद्वयमधिकमिति नवसंख्यातोधिकमित्यर्थः ॥ ७॥

#### (४) श्रीमदीक्षितलालुभद्दयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना।

गोपगोभिरछङ्कृतमित्यत्र—गोपा गोप्यश्च गोपा इति । "पुमान्छिये''त्यनुशासनादेकनेश्वः । गोपैगोंपीभिगोंभिश्चाछङ्कृतमित्यर्थः । तर्जे ह्येभिक्षिभिरछङ्करणम् । तत्र गोपा गावश्च स्वय्यवहारेण रफुटं म्वयन्ति गोप्यस्तु साक्षाच्छतयो भगवतो ठन्धवरा रासोत्सवसङ्गमाशया त्रजे खिताः परस्परं गुणकथनचङ्कमणादिना घोषं भ्षयन्ति । ता हि मुख्यत्या त्रजस्य भ्षणक्ष्पाः । तद्र्धमेव-भगवद्र्थमेव—भगवद्र्यनित्यात् । तासां त्रजभूषणत्वमि गुत्तमेव । गुत्तयैव शृङ्काररसपद्ध्या तामिः सह ठीळानां भगवता चिकीर्वितत्वात् । इममर्थं गोपित्तमेकशेषवृत्त्या शृक्केनोक्तं गोपगोभिरछङ्कृतमिति । गोपा गोप्यश्च गोपा इतिवित्रहप्रदर्शनेन श्रीमदाचार्यः स्च्यते स्म । तथा च मायामाज्ञापयन् भगवान् प्रकारं बोधयामास यैर्थथा वजो भूष्यते तत्र त्वं तदनुगुणीभ्याधिकं भ्षयेति । एवं सित गोपीभिर्गुप्ततया वजो भूषणीयस्त्वयापि तदनुगुणीभ्य ग्रुप्तत्याधिकं त्रजोठङ्करणीयः । तथा च मध्यस्यद्तीरीत्या गुप्ततया तदनुगुणीभ्य स्थेयमितिगृह्यशयो भगवतः । अतोयमर्थः सुवोधिन्यां स्वितो 'योन्यस्तिष्ठती'त्यादिना ॥ ७॥

देवक्या जठरे गर्भ शेषाख्यं धाम मामकम् ।
तत् सन्निकृष्य रोहिण्या उदरे सन्निवेशय ॥ ८ ॥
अथाहमंशभागेन देवक्याः पुत्रतां शुभे ।
प्राप्त्यामि त्वं यशोदायां नन्दपत्थां भविष्यसि ॥ ९ ॥
अर्चिष्यन्ति मनुष्यास्त्वां सर्वकामवरेश्वरीम् ।
धूपोपहारविक्रिभः सर्वकामवरप्रदाम् ॥ १० ॥

अ. ८ ऋो० १० ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिमिर्विभूषिता ।

ततः किमत आह देवक्या इति । जठर इति । इतरगर्भवैलक्षण्यार्थम् । तदिति प्रसिद्धम् । ततः सन्निकृष्य रोहिण्या उदरे सम्यङ् निवेदाय । किं तद्वर्भरक्षाया-मित्याकाङ्गायामाह दोषाख्यमिति । दोष इत्याख्या यस्य । तस्मिन् नष्टे भूमिरेव निममा भविष्यतीति । ननु तस्याकर्षणे नाज्ञज्ञङ्का स्यादित्यत आह मामकं धामेति । भगवत्तेजो-रूपं भगवतोपि स्थानभूतं वा न नद्यतीति ॥ ८ ॥

ति स्थितावेव कंसभयाभावात् को दोष इति चेसत्राहाधाहमिति। अयं पुरुषोत्तमो योगमायामाज्ञापयति। अक्तिमार्गे तस्यैव सेव्यत्वात्। आरम्भे 'यदूनां निजनाथा-वा'मितिवचनात्। स चतुर्धात्र समायास्यति। तदर्थमाहाथ श्रीग्रं तदनन्तरमेव। अहं पुरुषोत्तमः। अंशानां वासुदेवसङ्कषणप्रद्युम्नानिरुद्धानां भागेन विभागेन चतुर्धा कार्य-करणाद् देवक्याः पुत्रतां प्राप्त्यामि। भागेनेत्येकवचनं प्रद्युम्नाशेनैव पुत्रत्वमितिज्ञाप-वार्यम्। अथाहमितिसन्दर्भेण यथा त्वं गमिष्यस्यन्यत्रोत्पन्नान्यत्र तथाहमपीति ज्ञापितम् । पुत्रतामिति लोकप्रतीत्या तद्धर्मवन्त्वं ज्ञापितं नत्वहं पुत्रो भविष्यामि। श्रुभ इतिसम्बोधनेन त्वद्भमनेन मद्रमणस्थानं श्लोभायुक्तं भविष्यतीत्यग्रिमाज्ञापवे हेतुकथनार्थं तस्या भगवदेकशरणाया वेकुण्डे केवलं स्थातुमयुक्तमिति। तामिष जननार्थमाज्ञापयति त्वं यशोन् दायां नन्दपह्यां भविष्यसीति सत्योत्यादनार्थं मोहजननार्थं मारणार्थं च ॥ ९ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

१ निवृत्तिमृति छप्तं क्रचन ।

नामधेयानि कुर्वन्ति स्थानानि च नरा भुवि। दुर्गेति भद्रकालीति विजया वैष्णवीति च ॥ ११ ॥ कुमुदा चिण्डका कृष्णा माधवी कन्यकेति च। माया नारायणीशानी शारदेत्यम्बिकेति च ॥ १२ ॥

स्तन्योत्पादनार्थं मोहजननार्थं मारणार्थं च यद्यच्युत्पाद्यते तथापि तस्यास्तद्निष्ट-मिति तदनुक्त्वा फलान्तरमाहाचिष्यन्तीति । मनुष्या इति । देवांशा दैत्यांशाश्च निवारिताः । देवांशास्तु भगवत्सेवका एव । दैत्यांशास्तु न भजन्त एव । अर्चनायां फर्छ हेतुः । सर्वासां कामनानां वराणामीश्वरीमिति । काम्याः सोपाया विषयाः । वरा अनुपायाः । स्त्रियाः साक्षात्सेवा तस्या अपि वाधिकेति तन्निवृत्त्यर्थं धृपोपहार्वितनेति । पूजायां साधनत्रयं निर्दिष्टम् । भ्रूपो दूरादेव सम्भवति । उपहारश्च । दीपस्तु स्वतः-प्रकाशमानाया उपयोगी न भवतीति नोक्तः । बलिः पशूनां दानम् । पूर्वं काम्यादीनां प्रभुत्व उक्तेष्यदातृत्वेभजनीया स्यादिति तहातृत्वमि तस्यां भगवान् स्थापयति सर्व-कामवरान् प्रकर्षेण द्वातीति सर्वकामवरप्रदा ॥ १० ॥

तस्याः सान्निध्यार्थं मन्त्ररूपाणि नामानि स्थानान्याह नामधेयानीति । कुर्वन्तीति वर्तमानसामीष्ये । नामस्वेच स्थानान्यपि प्रसिद्धानि भवन्ति । चकारादिधिष्ठानानि । मरा इति पूर्ववत् । भुवीति स्थापनार्थम् । नामान्याह दुर्गेति । सर्वत्रेतिशब्दो मन्त्रदेश-भेदेन प्रसिद्धिप्रतिपादनार्थः । दुर्गा काक्यां प्रसिद्धा । भद्रकाल्यवन्त्याम् । विजयो-त्कले । वैदणवी महालक्ष्मीः कुल्हापुरे । चण्डिका कामरूपदेशे । मायाशारदे उत्तरदेशे । अम्बिकाम्बिकावने । कन्यका कन्याकुमारी । अन्यान्यपि प्रसिद्धानि स्थानानि तथैव मन्त्राज्ञेयाः ॥ ११ ॥ १२ ॥

### (३) श्रीमद्रलभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

देवक्या इसत्र-जठर इतीति। इतरेषां वद्गर्भीणां जरायी खितिरस त्वन्तर्वर्साकाशे जठरें निरुपतया स्थितिरितिवैरुक्षण्ययोधनार्थं जठर इतिपद्मुक्तमित्यर्थः। प्रसिद्धमिति। धामत्वप्रकारकप्र-सिद्धवाचकत्वं तत्पदसाभिष्रेत्य धामविशेषणत्वेन नषुंसकिङ्कोक्तेधीमत्वेन प्रसिद्धमित्यर्थः ॥ ८ ॥

अर्चिष्यन्तीत्वत्र-स्त्रिया इति । स्तरूपमूताया वरदानार्थं वक्ष्यमाणमन्त्रेः प्रकटायाः साक्षात्स्नापनादिरूपा सेवा तस्या अपिशब्दान्मूनुष्याणां च बाधिका वाममार्गवद्विकारसम्भवेन सेव्यसेवकभावविधातिकेतिहेतोस्तादशवाधानिवृत्त्यर्थं दूरसेवासाधकं ध्रादिसाधनत्रयं निर्दिष्ट-मिलार्थः । दीपस्त्वित । सप्रकाशस्त्रोक्तिरियं खरूपमूता । दीपापेक्षा तु प्रतिमायामितिभावः ॥१०॥

नामधेयानीत्यत्र—तस्या इति । खरूपमृताया इत्यर्थः । 'नामानीति स्थापनार्थ' मिलम्रे कथनात् प्रतिमारूपाया इतिशेषः ॥ ११ ॥

गर्भसङ्कर्षणात् तं वै प्राहुः सङ्कर्षणं भुवि। रामेति लोकरमणाद् बलभद्रं बलोच्छ्रयात्॥ १३॥ सन्दिष्टेवं भगवता तथेलोमिति तद्दचः। प्रतिगृह्य परिक्रम्य गां गता तत् तथाकरोत् ॥ १४ ॥ गर्भे प्रणीते देवक्या रोहिणीं योगनिद्रया। अहो विस्रंसितो गर्भ इति पौरा विचुक्रुशुः ॥ १५ ॥ भगवानपि विश्वातमा भक्तानामभयङ्करः। आविवेशांशभागेन मन आनकदुन्दुभेः॥ १६॥ स विश्रत् पौरुषं धाम श्राजमानो यथा रविः। दरासदोतिदुर्धर्षो भूतानां सम्बभूव ह॥ १७॥

अ. २ ऋो a १३-१७] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाच्याख्यादिमिर्विभूषिता ।

एवं तस्या नामान्युक्त्वा शेषस्यापि नामान्याह गर्भसङ्कर्षणादिति । गर्भरूपस्य तस्य सङ्कर्षणात् सङ्कर्षणः सम्यक् कर्षणं यस्येति । प्राह्वरितिप्रमाणम् । सुवीत्यवतार-दश्यामेव । वस्तुतस्तु सङ्कर्षणश्चतुर्मूर्तेर्भगवतो द्वितीयः। सोष्यत्राविष्टस्तथापि लोका गर्भसङ्कर्षणादेव सङ्कर्षणं वदन्ति । नामान्तरमाह रामेति । लोकस्य रमणं यसात् । रमयतीति रामः । राम इति वक्तव्येविभक्तिकनिर्देशोसम्मत्यर्थः । सम्बुद्धिरूपो वा व्यव-हारार्थः । बलभद्रमपि प्राहुर्बलेन भद्र इति । बलोच्छ्यात् । न तु बलकार्यात् ॥ १३ ॥

ईश्वरवाक्यादादेशानन्तरमेव तथा कृतवतीत्याह सन्दिष्टेवमिति। भगवतेत्य-नुलङ्घनार्थम् । तथेति करणार्थं जननार्थं च । ओमिति पूजाद्यर्थम् । तस्य भगवतो वचः परिगृद्य परिकमणं कृत्वा गां भूमिं गता सती तथैवाकरोत् ॥ १४ ॥

तत् सर्वं भगवन्निर्दिष्टं तत्कार्यं लोके प्रसिद्धं जातमित्याह गर्भे प्रणीत इति । गर्भे प्रकर्षेण नीते रोहिण्युदरं प्रापिते। योगनिद्रयेति कर्षणप्रापणयोः सर्वोज्ञानं निरूपितम्। अहो इत्याश्चर्ये । विस्नंसित इति 'स्नंसु ध्वंस्वधःपतने' । तेन पश्चमो मासः पष्टो वेति ज्ञापितम् । पौराः पुरवासिनः । अनेन सर्वप्रतीतिर्जातेत्युक्तम् । राक्षसैः कंसप्रेरितैः वि-स्रंसित इति विचुकुद्युरलाकोशं कृतवन्तः ॥ १५ ॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

आविवेदोलसागासः—अथाकोद्यानन्तरमिलादि । नतु मूल एतदानन्तर्थवाचक-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाराः । आविवेशेलात्र-केचित्त्वलादिना यन् मतान्तरमुक्तं तदेव कुतो नाद्रियत इसाकाङ्का-

(३) श्रीमद्रहाममहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः। गर्भसङ्कर्षणादित्यत्र-सोप्यत्रेति। अत्र शेषे सङ्गर्षणोपिशन्दाद् वासुदेवांशश्राविष्ट इत्यर्थः। देवक्यां स्थितिकाले वासुदेवांशामावेषि लोकन्यवहारकालेस्सेव। असम्मत्यर्थ इति। रामपदस्य मग-वद्रमणसाधकत्वमर्थोग्रे विवेच्यः सोर्थो भगवत्सम्मतो न त्वयमर्थ इत्सर्थवत्त्वाभावेन प्रातिपदिकसंज्ञा-भावान्न विभक्तिः । लोकसम्मतार्थेनार्थवत्त्वेषि प्रातिपदिकसंज्ञा भवत्येवेसिभिप्रेत्साहुः सम्बुद्धीति ॥१३॥ आविवेदोत्यस्याभासे—देवक्यामागत इति । यद्यपि मूले देवकीकर्नुकं धारणसुक्तं

१२ भा० द० सु०

अथाक्रोशानन्तरं विसंसनभानानन्तरमेव भगवान् वसुदेवद्वारा देवक्यामागत इत्याहाविवेशोति सार्धाभ्याम् । निषेकाभावेपि पूर्वं वसुदेवे ततस्तद्वारा देवक्यामागमनस्यायं भावः । अत्र हि नृसिंहहंसादिवन् न प्राक्रव्यं किन्तु यदुवंशसम्बन्धित्वेन सूर्पौत्र-स्वेन वसुदेवपुत्रत्वेन । जीवे शरीरस्थैद वंशसम्बन्धित्वेन तस्य च निषेकजन्यत्वेन तथोन्त्यित्तर्व्यते । ईश्वरे प्राक्रव्यस्यैवोत्पस्तिपदार्थत्वाद् वक्ष्यमाणप्रकारेण वसुदेवद्वारा देवक्यामाविभीव उच्यते । अन्यथा देवक्यामेव तथोच्येतेत्यानकदुन्दुभेमेनो भग-यानाविश्वेशायोगोलके विह्निरव । अन्यथानकदुन्दुभित्वं व्यर्थं स्यात् । अंशानां भागेन विभागेन । केचिमु—अंशेन नारायणरूपेण भागेन केशरूपेण सह स्वयं प्रद्युम्न आविवेशत्याहुः। पुरुषोत्तमस्तु नन्दगृह एव मायया सह जातः । अन्यथा 'देवकीजठरभू'-रितिवत् 'तव सुत' इति कथं वदेयुः ? 'तन्मात्तर'वितिश्चक्रवाक्यं च विरुध्येत । माययैव रूपान्तरमिति मायानिरूपणेनेय चनुर्थोध्याये तस्योत्पत्तिनिरूपिता । उत्पत्तरनन्तरमेव नन्दस्त्वात्मज उत्पन्न' इतिसम्भ्रमः । एवं सित सर्वेषां चरित्राणामभिनिवेशो भवति । जननं मनस इति मन उक्तम् ॥ १६ ॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

पदामावात् स्वयं तस्तथनमनुपपन्नमिति भातीतिचेन् मैनम् । भावानननोधात् । तथाहि । इह हि शीघं स्वागमनार्थमेन गर्भसङ्कर्षणज्ञापनम् । तद् 'गां गता तंथाकरोदि'त्येतानतैन निरूपितममृत् । अनकोशस्तु प्रकृतानुपशुक्तः । एवं सत्यपि 'गर्भे प्रणीत' इतिस्ठोककथनं यत् तद् भगवद्वानयस्थाधशन्दतात्पर्यकथनायेति ज्ञायते । अन्यथा 'तत् सिन्नकृष्य रोहिण्या उदरे सिन्नवेशये'त्युक्ते प्रयोजनाकाङ्कायामहं देनन्याः पुत्रतां प्राप्त्यामीत्येतानतैन चारिताध्याद्यथशन्दं न नदेत् । एवं सित्
यस्मादानन्तर्यं प्रशुद्धस्थं स पदार्थो 'गर्भे प्रणीत' इतिस्ठोकेन निवृतः श्रीद्युकेन । आचार्येरिप तमेनाथशन्दं प्रतीकरनेनोक्त्वा 'गर्भ' इतिस्ठोकोक्ततात्पर्यमाकोद्यानन्तरित्यादिनानृदितम् ।
अयमर्थो भगनतोत्यन्तं गोपनीय इति तत्तमपित्रिर्विकानामन्यथाज्ञानोक्त्या तत एव तदज्ञानस्चनेन च
ज्ञापितेति सर्वमनवद्यम् ।

आविवेशेतिस्ठोकविवरणे पुरुषोत्तमस्तु नन्दगृह एवेत्यादि भवतीत्यन्तम् । अत्रायं भावः । उक्तवाक्यातुरोधान् नन्दगेहे पुरुषोत्तमाविभीवोवश्यमङ्गीकार्यः । एवं सितं 'सुतं यशोदा श्रयने निधाये'त्यप्रिमवाक्यं चातुपपत्रं भवति । तत्र स्कर्षप्रदयर्शनप्रसङ्गात् । आगतस्य तिरोधानं न वर्षुः शक्यम् । आगमनवैयर्थ्यापातात् । 'प्रागयं वसुदेवस्ये'तिवाक्यविरोधश्रेत्युभयतः-पाश्चरस्त्रिति चेदत्र ब्र्मः । नन्दगेहे प्रादुर्भृतस्ये पुरुषोत्तमस्य 'सर्वतःपणिपादान्त'त्वेन तदा कार्यमस्तिति चसुदेवग्रहे प्रादुर्भाव इति ज्ञायते । स एव 'वसूव प्राकृतः शिशु'रित्यनेनोक्तः । पूर्वस्त्रपस्य तिरोधानेप्यप्रिमकार्यार्थं स्वस्मिनेव स्थापितवान् । यतो मुक्तिभूभारहरणवंशसम्बन्धिः वसुदेवादि-स्वाविभीविष्यत्वादसुखदानचेदमार्गरस्थानारदशपविमोकद्विजसम्माननादिकार्याणि वासुदेवादि-स्तिवियतकारणकान्युक्तकार्याण्यग्ने स्पष्टानि । एतदेवोक्तमेवं सित सर्वेषां चरित्राणामिनिनिवेशो भवतीत्यने । अत्र श्रुतार्थापत्तिरेव मानिमिति गौनुपपत्तिः काचित् । रूपान्तरमिति । रूपान्तरत्वेन भानिमत्यर्थः । तच मानुषत्वम् । तथा च शुद्धे पुरुषोत्तम एव तथाभानस्याग्ने वाच्यत्वान् मायानिक्रपणेन तित्रयतकार्यविषयस्याप्युत्पत्तिनिक्तियता भवतीत्यर्थः ॥ १६ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीखुबोधिनीटिव्यण्योः प्रकाशः।

निरासस्त भगवद्वाक्यस्थांद्वाभागपदस्य करणभूतस्योपादानाच्छकेनैव भगवदावेशबोधनात् कृत इति चतुर्व्यृहरूपेणैव भूमौ पुरुषोत्तमप्राकट्यं न तु मूलरूपेणेतिशङ्का स्थात् तन्निरासायाहुः पुरुषोत्तम-स्तिवसादि । मानाकाङ्कायां श्रुताशीपत्तिं प्रमाणयन्सम्यथेसादि । नन्वत्र प्रादुर्भावो नोच्यते प्रकरणाभावात् किन्तु श्रीयद्योदादिप्रतीतिरेवानूबतेतो नेदमत्र मानमित्याकाङ्कायामाहुर्मायये-त्यादि । तृतीयाध्याये रूपान्तरं यदुक्तं तन् मायाकरणकम् । तस्य करणभूता माया च चतुर्थाध्याये 'दृश्यतांतुजा विष्णो 'रित्यनेनानुजात्वेन निरूपिता । स च शब्दो रूढः सोदरत्वलक्षण-सामानाधिकरण्यमन्तरेणानुपपद्यमानस्तत्सोदराय्रजत्वेन भगवन्तं गमयति । तदेव पूर्वोक्तवाक्यान्युपोद्-बलयति । न चातुजात्वं केनाप्यवतारकालीनेनावगतं येन तत्प्रतीत्यनुवादकत्वं वक्तं शक्येत । अतो यदिदं शुक्रेनोक्तं तन् नन्दगृहे भगवतो मायाज्ञष्ठः शक्तिसाहिलेन प्रादुर्भाववोधनार्थमेवोक्तिमिति-निश्ययः । एवं सति तत्रांशाभागेनेत्याद्यकथनादत्र केवल एव प्राद्धर्भृत इति सिद्धोर्थः । तदेतद्धक्तं माययेत्यादिना । अयमेव शुकस्याशय इतिदृढीकरणार्थमाहुरुत्पत्तेरित्यादि । अन्यथोत्सवस्य राज्ञादृष्टत्वाचतुर्थाध्यायोत्तरं 'त्रजे वसन् किमकरो'दित्यखोत्तरभूतं पूतनामोक्षादिकमेव वदेन् न तु नन्दसम्भ्रमम् । अत एतदुपोद्धातत्वेनैव तस्योक्तिरिति द्युकस्यायमेवाशय इसर्थः । अतः परमेका खुक्तपद्वयदर्शनापत्तिशङ्कावतिष्ठते तामपाकर्तुमनुबदन्त एवास्य भावं टिप्पण्यामाहुरत्रायं भाव इत्यादि-ना । नतु नन्दगृह आविर्भृतस्यैव तिरोधानं वाच्यमतआहुः प्रागित्सादि । कार्यमिति । अविहित-भक्तिरसातुभवरूपं नाट्यरूपञ्च कार्यम् । स इति । कार्योर्थः प्रादुर्भावः । एवञ्चैकदैवोभयत्र प्रादुर्भावः पञ्चाध्याय्यामिवेति ज्ञापितम् । रूपद्वयदर्शनापत्तिस्तु दर्शनस्येच्छाधीनतयैव परिच्छेदावभानवत् परिद्धता ज्ञेया । नन्त्रस्य रूपान्तरत्वेन भासमानस्य पुरुषोत्तमत्त्वेन भूभारहरणादिन्यूहकार्यकरणा-सम्भव इत्यत आहुः पूर्वेत्यादि । एतेनैव मतान्तरनिराकरणे बीजमप्युक्तप्रायम् । नतु 'बभूव प्राक्ततः शिश्च 'रिखनेनोक्तस्य रूपस्य पुरुषोत्तमरूपत्वे किं मानं मायाकरणकं रूपान्तरमित्यत आहू रूपान्तरे-लादि । तथा च मूले प्राकृतपद्स्यायमेवाशयः । तदेव विवृण्वन्ति तथा चेत्यादिना । तिश्चयत-कार्यविषयस्येति । अन्ययाभानविषयस्य मानुषत्वस्येत्यर्थः । अत्रेदं सम्पद्यते । देवकीप्रार्थनया चलुर्व्युहरूपं तिरोधाप्य प्रादुर्भृते पुरुषोत्तमरूपे यन् मनुष्यतया प्राकृतत्वभानं सम्पादितवांस्तने द्भाक्ती वृत्तिकपस्य रजतस्येव स्वस्मिन् प्राकृतमनुष्यत्वसाध्युत्पत्तिनिर्क्षपितेतितात्पर्यम् ॥ १६ ॥

### (३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

तथापि तत् सवैमल्पज्ञानां प्रतीत्यर्थमुक्तं वस्तुतस्तु भगवान् खयमेवागत इति तत्रैवात्मभूतिमित्यस्य व्याख्याने वक्ष्यते । अतोत्र भगवत्कर्तृकत्वमेव मुख्यिमित्याभासे तथोक्तम् । व्याख्यानेद्वाानामिति । वक्ष्यमाणव्यवस्थानुरोधात् त्रयाणामंशानामित्यर्थः । पुरुषोत्तममित्वि । वासुदेवमात्रविशिष्ट इत्यर्थः । उक्तांशत्रयव्यावृत्त्यर्थं तुशब्दः । वासुदेववैशिष्टचस्य वसुदेवगृहे व्यावृत्त्यर्थमेवकारः । 'तव सुत' इतिति । त्रजे देवकीसुतत्वाप्रसिद्धावि 'देवकीजठरभू'त्वकथनादेतासां यथाध्वानमस्तीति निश्चीयते । तादशीभिरेव 'तव सुत' इत्युक्तत्वादुभयत्र प्राकट्यं मन्तव्यमितिभावः । अत्र टिप्पण्यां प्रादुर्भृत-स्यवेति । अस्यव वसुदेवगृहे प्रादुर्भावो 'वभूव प्राकृतः शिशु'रितिरूपं दर्शनमित्यर्थः । कार्यमस्तीति । 'तमद्भत'निस्यनेनोक्तस्रूपस सिस्तन् स्थापनं कार्य श्चेयम् । एतत्संवादानन्तरं नन्दगृह्यविभीव-स्तस्वे 'वभूव प्राकृतः शिशु'रितिदर्शनं तदैव मायाविर्मावः । एतेषामानन्तर्यं शतपत्रवेषवदुदुर्ठस्यमिति

१ निरहेण खमालळीलाभावनमित्यर्थ इति कचित् ।

(३) श्रीमद्रह्नभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

९२

त्रयमप्येककािलकमेव ज्ञेयम् । सुचोधिन्यां चतुर्थाध्याय इति । तृतीयाध्यायपर्यन्तं न मानुषल्खिकारः किन्तु व्रजगमनानन्तरं मायायां मिलितायां तत्कार्यविषयस्य मानुषलस्य स्वीकार इत्याशयेन् नाहुक्तरपत्तेरनन्तरमेवेति । माया स्वकार्यं सम्पाद्य मशुरायामागतेति । देहेन्द्रियादिकं विहाय मनस्यावेशे हेतुमाहुर्जननमिति । कामस्य मनोजन्यत्वान् मन एव स्वजन्यद्वारा सर्वान् जनयतीति जननं मनसो धर्मः । अतो जननव्रकारसिद्ध्यर्थमत्रापि मनस्यावेशः । परन्त्वन्यत्र मनसा कामद्वारा परम्परया जननमत्र तु मनसा साक्षादेव स्वरूपं तत्र देवक्यां स्थापनीयमितिविभेदः ॥ १६ ॥

( ४ ) श्रीमद्दीक्षितलालुभदृयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

आविवेशांशभागेनेसत्र—नतु वसुदेवमनस्यावेशं निरूप्य 'ततो जगन्मङ्गरु'मिसत्र देवकीकर्तृकं धारणं निरूपितमग्रे 'थसर्वगुणोपेत' इतिसन्दर्भे भगवदाविभीवो निरूपितः। तथा च इप्रापीत्रस्वेन चसुदेवपुत्रत्वेन या पुराणादौ प्रसिद्धिः सोपपत्नैव नन्दमनसि स्वेवमावेशस्यानि-स्तिपतत्वात् तद्रहे प्राकट्यं कथं वैष्णवैरुच्यत इत्याशक्ष्य नन्दालये खतन्नतया पुरुषोत्तमप्रादुर्भावं साधयन्ति पुरुषोत्तमस्त्वित्यादिना । इहायमर्थः । मथुरायां हि वंशसंबन्धिलीलाचिकीर्षया वसुदेवमनसि प्रद्युमरूपेणाविद्य वैधदीक्षाप्रकारेण वसुदेवमानसाद् देवनयामागतस्ततो व्यूह्विशिष्टः साक्षात्पुरुषोत्तमो-कस्मादलौकिकरीत्या चसुदेवदेवक्योरग्रे प्रादुर्भूतः । 'आविरासीद्यया प्राच्यां दिशीन्दुरिव पुष्कल' इति-वाक्यात् । नन्दगृहे तु वंशसम्बन्धिलीलाया अचिकीर्षितत्वान् न नन्दमनसि प्रद्यमुरूपेणावेशो न वा वसुदेवाद् देवक्यामिव नन्दमनस्तो यशोदायामागमनमतो वसुदेवग्रहे प्रद्युप्ताहिन्यूहानामपि प्राकट्यं नन्दर्रहे तु न प्रद्युमादिप्राकट्यम् । नैतावता पुरुषोत्तमाविर्भावो नन्दर्रहे निवारियतुं शक्यः किन्तु पुरुषोत्तमप्राकट्यमुभयत्रापि । अतो नन्दग्रहे प्राद्धर्भावं साधयन्ति पुरुषोत्तमस्त्वलादिना । तुराब्देना निवेशांशभागेने 'त्यनेनोक्तो च्यूहो व्यावर्तितः । तथा च वसुदेवमनसि प्रकटो ब्यूह-स्तद्रीत्या नन्दग्रहे न जातः। पुरुषोत्तमस्तु नन्दग्रहे मायया सह जात एवेत्सर्थः । इह फिक्कायामेवकारो ह्ययोगव्यवच्छेदको न त्वन्ययोगं व्यवच्छिनत्ति । अत एवाग्रिमफिक्किकाभिरन्यथा-नुपपत्ति प्रदर्श नन्दग्रहे प्रादुर्भावः साधितोऽन्यथा 'देवकीजठरम्'रितिवत् 'तव सुतः सती'ति कथं वदेषु'रित्यादिना । न च ब्रजे नन्दपुत्रत्वेन प्रसिद्धिमादाय 'तव सुत' इत्युक्तिः । ब्रजे देवकीसुतत्वेन प्रसिद्ध्यभावाद् 'देवकीजठरम्'रितिकथनानुपपत्तेः । अतो व्रजसुन्दरीणामार्षज्ञानमङ्गी-कार्यम् । सिद्धे ह्यार्षज्ञाने 'तव सुत' इत्युक्तिरप्यार्षज्ञानजन्येति भगवतो नन्दपुत्रत्वं निरावाधम् । हेलन्तरमाहुस्तन्मातराविति शुक्रवाक्यं च विरुध्येतेति । नतु नन्दगृहे खतन्नतया चेत् पुरुषो-त्तमप्रादुर्भावस्तदा जन्मप्रकरणे नन्दग्रहीयस्वरूपस्रोत्पत्तिः कृतो नोक्तेत्याशङ्ग समाद्धते माययैवे-खारम्य तस्योत्पत्तिर्निरूपितेखन्तेन । माययैव रूपान्तरमिति । रूपान्तरखेन भानमिखर्थ-ष्टिप्पण्यां व्याख्यातः । अन्यद्रपं रूपान्तरं चतुर्भुजरूपादन्यद् द्विभुजम् । तयोः परस्परमभेदेपि क्रपान्तरत्वेन या प्रतीतिः सा **माथया।** वस्तुतस्तु <sup>'</sup>परिपूर्णतमः कृष्णो वैकुण्ठे गोकुले खयं चतुर्भुजस्तु वैकुण्ठे गोकुले द्विसुजः स्वयं भितिज्ञक्षवैवर्ताद् द्विसुजश्रद्धर्भुजश्र पुरुषोत्तम एक एव तत्र भिन्नत्वेन या प्रतीतिः सा मायिक्येव । मायानिरूपणेनेति । मायाकर्तृकभगवन्निरूपणेनेत्वर्थः । तस्येति । नन्दालयाविर्मतद्विभुजपुरुषोत्तमस्येत्यर्थः । 'जातः खलु तवान्तकृद् यत्र कचित् पूर्वशत्तु'रि-सनेन कंसस्याप्रे देव्या निरूपितं तत्रापि 'यत्र कचि'दिसनेन प्रसिद्धप्रादुर्भावस्थलं यन् मथुरातिरिक्तं

अ. २ ऋो० १७ ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

आविष्टे भगवित यादशो जातस्तं वर्णयित स विश्वदिति । पुरुषस्य भगवतो धाम तेज आत्मिन विश्वदिति स्वतोपि स्वकान्तिसामर्थ्यादिधिकानुभावो निरूपितस्तदा राज-मानो जातः । यथा रिवरिति सर्वेषां प्रतीत्यर्थमेवोक्तम् । अथवा द्वादशिवम्बान्येव तिष्ठन्ति येषु पुनर्यदा प्रविशति तदा स प्रकाशते तद्वत् । तदा तस्य कंसादीनां भयं निवृत्तमितिज्ञापियतुमाह दुरासद् इति । कोपि निकटे गन्तुं न शकोति न वाधि-क्षेपं कर्तुम् । अतः क्षेशो दूरे ज्ञापितः । भूतानां सर्वेषामेव । दुष्टानां वा राक्षसादीनाम् । सम्यग् यभ्वेति न कोपि परीक्षार्यमपि वलादप्यागन्तुं शक्त इत्युक्तम् । हेत्याश्चर्ये । सर्वेषु भगवान् यद्यपि वर्तते तथापि नैवं तेजोन्यत्रेति ॥ १७ ॥

षद्पुत्रवधात् पूर्वमेव सङ्कर्षणगर्भस्ततः प्रभृति निगडगृहीत एव । अतः प्रकारा-न्तरेण स्वस्मिन् विद्यमानं भगवन्तं देवक्यामानीतवानित्याह तत इति।

(३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः ।

स विश्वदिति । अत्र पुरुषपद्तालर्थमाहुः स्वकान्तीति । स्वनिष्ठा या भगवत्कान्ति-स्तत्सामध्योद्धेतोर्वसुदेवस्य स्वतोपि भगवत्कान्तेरधिकानुभावो निरूपित इत्यर्थः । प्रतीत्यर्थमेवेति । अयं प्रातीतिको दृष्टान्तो न तु प्रियव्यतवद् रजन्या दिनत्वकरणमित्येवकारः ॥ १७ ॥

(४) श्रीमदीक्षितलालुमदृयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना।

लम्यते तद् गोकुलमेवेति सिध्यति । जात इत्यनेन पृथक्तया जन्मैवोक्तम् । अन्यथा 'गतः खलु तवान्तकृदि'त्युक्तं स्यात् । अतो नन्दालये पृथगाविभीवो मन्तव्यः । अत एव 'नन्दात्मजाय नवनीतसुषे नमस्त' इत्यादीनि ध्यानवाक्यानि युक्तानि भवन्ति । अन्यथा नन्दात्मजत्वाभावे नन्दात्मजत्वेन चिन्तने दोषः स्यात् । 'योन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यते किं तेन न कृतं पापं चौरेणात्माप-हारिणे' तिवाक्यात् । एवं वसुदेवगृहे नन्दगृहे च पुरुषोत्तमप्रादुर्भाव इतिसिद्धान्तः । अत एव 'वसुदेवगृहे साक्षाद् भगवान् पुरुषः परः' 'या नन्दनन्दनसुपात्तविचित्रवेष'मिलाद्युक्तिश्च सङ्गच्छते । किञ्च वरुणलोकगमनप्रसङ्ग 'एवं प्रसादितः कृष्णो मगवानीश्वरेश्वरः आदायागात् खिपतरं बन्धूनां चावहन् मुद' मित्यनेन शुकैः 'खपितर'मित्युक्ता नन्दारुये पृथगाविभीवः खीकृतः । आविभीवस्यैव पितृत्वसाधकत्वात् । अत एव श्रीशुकै'नीयं सुखापो भगवान् देहिनां गोपिकासुत' इत्याद्यनेकवाक्यै**गों**पि-कासुतत्वं 'देवक्यां विष्णुरूपिण्यां विष्णुः सर्वगुहाशय' इत्याद्यनेकवचोभिर्देवकीनन्दनत्वमप्युक्तम् । अतः पुरुषोत्तमाविर्मावो मथुरायां गोकुले च खीकर्तव्यः। पुरुषोत्तमस्तु नन्दगृह एवेतिफिक्किकाया-मन्ययोगन्यवच्छेदश्चेदेचकारार्थो व्याख्यायेत तदा वसुदेवगृहे प्रादुर्भावो बाध्येत । तथा सति भूयसां श्रुतिपुराणवाक्यानां विरोधो भवेत् । 'वसुदेवगृहे साक्षाद् भगवान् पुरुषः पर' इत्यादिवाक्य-व्याख्या 'तमद्भुतं वालक'मित्यादिव्याख्या सुवोधिनी च कुप्येत् । नन्दगृह एवेत्यत्रैवकारस्य वासु-देवव्यूह्विशिष्टपुरुषोत्तमाविभोवीयान्ययोगव्यवच्छेदाङ्गीकारेप्यग्रिमफक्किकाया'मन्यथा देवकीजठरसूरि-तिवत् तव सुत' इत्यादिना प्रदर्शिता यान्यथानुपपत्तिः सा तु न सङ्गच्छत एव । अतः पूर्वोक्तोयोग-व्यवच्छेदपक्ष एव साधीयानितिदिक् । किश्च पुरुषोत्तमस्तु नन्दगृह एव मायया सह जात इस्रजावतीर्ण इस्रर्थो न तु व्यवहारविषय इति । मायया सहोत्पन्नया मातुरपि ज्ञानाभावात् । प्राकट्य-स्यावताररूपत्वव्यवहारविषयत्वाभ्यां द्वेधाभानस्य वक्ष्यमाणतया नन्दग्रहे निशीयसमयेवतरणरूपप्रादु-भीवस्यैव निजीकरिष्यमाणत्वात् । व्यवहारविषयतया रूपं तु नवम्यामितिविवेकः ॥ १६ ॥

९४ .

ततो जगन्मङ्गलमच्युतांशं समाहितं शूरस्ततेन देवी । द्धार सर्वात्मकमात्मभूतं काष्टा यथानन्दकरं मनस्तः ॥ १८॥

यद्यपि स्वसिन्नेव स्थापनमुचितं तथापि सर्वछोकरक्षार्थं देवक्यां स्थापितवानिति ज्ञापितुमाह जगन्मङ्गलमिति। जगतामेव कल्याणभूतम्। नन्वेवमागमनावेशमवेशनिर्गमनेव्वन्यथाभावो न्यूनाधिक्यं वा भविष्यतीत्याशङ्काहाच्युतांशमिति। अच्युतश्चासावंशश्च। षष्ट्यथेंपि तद्रथेंमेव विशेषणम्। सम्यगाहितमिति। वैधदीक्षाप्रकारेण । वस्तुतस्तु समाधौ देवकी भावित्वा मनसैव तत्र साक्षात् तेजः स्थापितवान्। शूरसुतेनित। विवेकार्थं पितृनाम्ना निर्देशः। देवीति। तस्या अन्तः प्रवेशेन समाधाविप तत्तेजोग्रहणसामर्थं योतितम्। इयं हि देवतारूपा। देवतायाश्च तथासामर्थं सिद्धमेव। अत एव द्धार। नन्वेवं परभूतदे ब्रह्मत्वं भज्येतेत्याशङ्काह सर्वात्मकमिति। सहि सर्वेषामात्मभूतः। सर्वेरेव

\_ (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीढिपणी।

वधार सर्वात्मकिमित्यस्य विवृती—वृद्धिराकाद्यस्यत्यारस्य भवतीत्यन्तम् । यथायया भित्त्याद्यावरणापसारणं तथातथाकाश्रप्रकृष्टं यथा तथा यावन्मायाक्तपं येन प्रकारेणापसार्यते तावतावत् तेन प्रकारेण मगवत्स्वरूपं प्रकृष्टं भवतीतिक्रमेणेव गर्भळक्षणाविभीवस्तेनेतरगर्भेम्यो भगवद्गर्भ-सम्यन्धिन्यपि बुद्धिदेवक्या अविलक्षणोपपन्ना भवति । एवमेव यावतांशेनेतो मायापसारणं तावतांशेन यशोदागर्भे मायाप्रादुर्भाव इति यशोदाया अप्यविकृता बुद्धिस्त्रथेस्यः । अन्यथा त्वलौकिकत्वेन पूर्वं तछक्षणामावे प्रधारप्रकृष्टे चोभयोर्थशोदावेवक्योर्शुद्धिविकृता भवत् । तथा सति लीला न सम्पद्धेते-ति तथेव श्रेयमितिभावः । साकारन्यापक्षमद्यणस्तोकाकारमात्रावरणापसारणेपसारितस्यापि तस्य तथाकारत्वं स्वोकन्यायेनापि सिद्धम्। अत्रावरणस्य न्यापकत्वेनाविशेषाद् यशोदागर्भदेशेपि तत्त्राकस्थान् नानुपपन्नं किश्चित् ॥ १८ ॥

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः ।

तत इसम चसुदेवकर्तृकानयनं गौणवाक्यार्थस्तत्र तादशप्रकारदेतुमामास आहुः षद्रपुत्रेति । तथा च देतुनोघनार्थमेव गौणवाक्यार्थ आमास उक्त इति ज्ञेयम् । नन्वेवमिति । आगमनं चैकुण्ठादवतरणम् । आवेद्यो वसुदेवमनिस प्रवेशो देवक्यां स्थितिस्ततो निर्गमनं चैतेष्वस्यश्च । वैधदीक्षेति । विध्यक्तमन्नोपदेशे गुरुः स्वस्मिन् देवतामावाह्य शिष्ये स्थापयित तेन प्रकारेणेत्यर्थः । एतेन समुपर्सगस्यार्थ उक्तः । समाहितपदस्यार्थान्तरमाहुर्वस्तुत्तस्तिवति । तथा च समाहित समाधिप्रकारेण समानीतिमित्यर्थः । अत एवेति । सामर्थ्यादेव दधार न तु लौकिकसम्बन्धित्यरेव समाधिप्रकारेण समानीतिमित्यर्थः । अत एवेति । सामर्थ्यादेव दधार न तु लौकिकसम्बन्धित्यरेव विद्याप्त । वस्त्र प्रविपदेव निराकृतः । पदह्यस्येवमर्थकथने प्रमाणमर्थापतिरामासे षद्रपुत्रेत्रस्ति । तथा च प्रविष्ट इति । वीव-मित्यर्थः । अत्र रेतोरूपथीजासम्भवान् मानसित्युक्तं सनकादिवदित्यर्थः । तस्त्र प्रविष्ट इति । देवकीजीवे प्रविश्य तस्या उद्दरे प्रविष्ट इत्यर्थः । शुद्धमेवेस्थेवकारव्यावर्थं विवृज्वन्ति चैतन्यिति । वेवकीकर्तृकधारणकथनेन चैतन्यपक्ष उक्तः । बीजमन्नपक्षयोर्वसुदेवस्यव प्रधान्यं न देवकीप्रयन्नापक्षेतिभावः । समाहितपदस्य दितीयव्याख्याने चीजपक्षः प्रथमव्याख्याने मन्नपक्ष इति श्वेयम् । तथा च सद्धातस्यात्ममूतभेव दधार न त्वात्मिति प्रविष्टमित्यर्थः । तादशस्य धारणं तु यथा ज्ञानेनेन्यनेन विवृत्यमेव ।। १८ ॥

सा देवकी सर्वजगन्निवासनिवासभूता नितरां न रेजे।
भोजेन्द्रगेहेग्निशिखेव रुद्धा सरस्तती ज्ञानखरु यथा सती॥ १९॥
तां वीक्ष्य कंसः प्रभयाजितान्तरां विरोचयन्तीं भवनं शुचिस्मिताम्।
प्रीहैष मे प्राणहरो हरिश्रेहां ध्रुवं श्रितो यन् न पुरेयमीहशी॥ २०॥
स्थित हति शरणां न होष्ट्रम् । तथापि प्रकृते चैतन्त्रं बीजं वा मानसं प्राप्य तिष्ठतीरि

प्रियत इति धारणं न दोषाय । तथापि प्रकृते चैतन्यं बीजं वा मानसं प्राप्य तिष्ठतीति दूषणमेवेति चेत् तत्राहात्मभूतमिति । देवक्यामात्मरूपेणैव प्रविष्टो न तु बीजं चैतन्ये वा प्रविश्य तत्र प्रविष्टः । यथा ज्ञानेन स्वात्मानं विभर्त्ययमहमात्माधार इति तथैव भग-वन्तमात्मभूतं धृतवतीत्यर्थः । अनेन शुद्धमेव स्वरूपं वसुदेवाद् देवक्यामागतमित्युक्तम् । चैतन्यवीजमन्त्रपक्षा अल्पज्ञानां प्रतीत्यर्थमुक्ताः । वृद्धिराकाशस्येव । क्रमेण मायोद्घाटनात् । तदा मायाया भगवतश्चोभयोरविकृता बुद्धिरुपत्रा भवति । तद्यि न स्वप्रयत्वाद् धारणलक्षणाद् भगवन्तमानीय धृतवती किन्तु यथा स्वत एवागतमुद्धन्तमानन्दकरं चन्द्रं काष्टा पूर्वा दिग् विभर्ति । धारणं च मनस्त एव । अविकृतमनसेतिज्ञापित्रंतुं तसिल्प्रत्ययः । समाधाने धारणे च मन एव हेतुः ॥ १८ ॥

यथा वसुदेवो भगवदावेशे स्फुरदूपो जातो न तथा देवकी जातेत्याह सा देवकीति। पुरुषस्य हि तेजः स्वतन्त्रमिति विवेकादिसहभावाचिन्तया नाभिभूयते। स्वियास्तु परतन्त्रं विवेकादिरहितमिति चिन्ताभिभवान् न शोभते। यद्यपि सा देवकी देवतारूपा सर्वजगतां निवासभूतस्य भगवतो निवासभूताधिकरणभूता। न हि स्वस्मिन् विद्यमानेभ्यो लोमभ्यः स्वस्य भयं भवति। तथा भगवति सर्वमस्तीति न सर्वसाद् भगवतो भयम्। स्वस्य तु सुतरामेव जगतो भगवतश्च भगवित्तिमत्तं च न भयम्। एता-दृश्यपि सती नितरां न रेजे। भगविचन्तया स्वस्य सर्वेषां च शोकहेतुर्जातेति। बहिरन्तः-करणेपि चिन्तादिना यालिन्यात्। हेत्वन्तरमप्याह भोजेन्द्रगेहे कंसगृहे रुद्धा निगडे-गृहीता। बहिरागत्य सर्वसुखदायिनी न जाता। यथा कुण्डे ज्वलन्नप्यिमसमा रुद्धोन्त-व्वाल एव भवत्येविभयमि चिन्तादिना व्यापृता सम्यङ् न प्रकाशयुक्ता जाता। स्वधमैरेवास्फुरणे दृष्टान्तः। अन्यनिरोधेनास्फुरणे दृष्टान्तान्तरमाह सरस्वती ज्ञानखले यथा सतीति। सती सन्मार्गप्रवर्तिनी सरस्वती भागवतादिरूपा ज्ञानखले ज्ञानवञ्चकेन्तः स्वस्यैव तोषं जनयति न वहिःप्रकाशेन सर्वेषां तथा कंसेन रुद्धा ग्रानखले ज्ञानवञ्चकेन्तः स्वस्यैव तोषं जनयति न वहिःप्रकाशेन सर्वेषां तथा कंसेन रुद्धा ज्ञानति सिद्धां परोपकारजननीमधिकारिणेपि परसौ न प्रयच्छित स ज्ञानखलः। तेन स्वान्तरक्रेष्विप स्वसिन् भगवदाविभावस्य सङ्गोपनं सूच्यते॥ १९॥

येन सर्वेषां मुखदा न जाता सा तस्यापि न मुखदा जातेत्याह तां वीक्ष्येति । प्रभाषोपलक्षितां तां वीक्ष्य कंसः प्राह । प्रभायेन ज्ञापिकयाजितोन्तरा यस्याः । भगवानस्या मध्ये वर्तत इति दृष्टा प्रभायेव भवनं विरोचयन्तीम् । अजितत्वमपि

(३) श्रीमद्रञ्जभमहाराजकतः श्रीचुर्वोधिनीलेखः । सा देवकीसत्र—विवेकादिरहितमिति । तदसमानाधिकरणमिसर्थः ॥ १९ ॥

१ आहेत्यपि पाठः ।

किमय तस्मिन् करणीयमाशु मे यद्र्थतस्त्रो न विहन्ति विक्रमम्। स्नियाः स्तुर्ग्युरुमत्या वधोयं यशः श्रियं हन्त्यनुकालमायुः॥ २१॥

दर्शने ज्ञातम् । अधृष्यत्वावगमात्।परमानन्दे हृदि प्रविष्टे प्राणी सर्वदुःखनिवृत्तो भवतीति-निश्चयात् । अस्याः प्रसन्नवदनत्वमपि दृष्ट्वा भगवानस्तीति निश्चितवानित्याह द्युचिस्मिता-मिति । श्चुचि विद्युद्धं बाह्यविकाराजनकमन्तरानन्दोद्भृतं स्मितं यस्याः । भगवत्कान्ति-विहिनिःसता तामन्तर्वहिर्गृहं च प्रकाशितवतीत्यतो भगवानस्तीति निश्चित्य तस्य प्रयोजनान्तराभावं प्रकरणेन ज्ञात्वा वदति मे प्राणहरो हरिरेष एवास्या उदरे प्रकाश-ते । श्चुचं निश्चितम् । यत इयं पुरेव न रूपेण सन्तोषादिना च । नन्वत्र भगवांश्चेत् सर्वैः कथं न दश्यते तत्राह गुहां श्चित इति । उदरे विद्यमानत्वं तस्य न घटते । तस्याजीव-त्वात् । तस्मादिदमुदरं गुहैव । 'गुहां प्रविष्टावात्माना' वितिन्यायात् । अतो हरिरेव । हरित्वादेव मे प्राणहरः ॥ २० ॥

ततः किमत आह किमचेति । तिसिन्निति । तिसिन् भगवित प्राणहरणकार्थे वोपस्थिते पूर्वप्रतीकाराणां वैयथ्योदच किं कर्तव्यमितिविचारः । त्रणीं स्थिती प्राणान् हरिष्यत्येवात आशु मे किं कर्तव्यम् । इयं मारणीयेति चेत् तत्राह यद्थे-तन्त्रो न विहन्ति विक्रममिति । यद् यद्यपि मछक्षणो जनोर्थतन्त्रः स्वकार्यतन्त्रः कार्यव्यक्षत्रस्त्रां न विहन्ति । स्रीवधे स्वस्य पराक्रमस्य हानिरेव । अथवायमुद्दस्थो भगवान् यद् यस्मादर्थतन्त्रः कार्यार्थमेव समागतोतः स्वस्य विक्रमं न हन्ति न नाश्यति । त्रणीं न स्थास्यतीत्रर्थः । नन्न तव जीवनादृष्टे विद्यमानेयं न मारिष्यवाति तद्यावे त्वस्यतीपि त्वया मर्तव्यमित्येवद्रोहोनुचितो यद्यपि तथापि जीवनहेतौ सत्येवागन्तुकेन नाशहेतुना तत्समभवात् तत्प्रतीकारे प्रदीपस्थेव जीवनसम्भवादस्या मारणमुचितमिति चेत् तत्राह स्त्रिया इति । विद्यमानेप्यदृष्टेत्युत्कटदुःकर्मकरणादायुः क्षीयेतैव । अतो विद्यमानेप्यायुषि मरणसम्भवान् नैतादृशं कर्म कर्तव्यम् । स्त्रिया वधो पशो हन्ति । स्त्रीरक्षार्थं शूराणां स्वप्राणपरित्यागो यशोहेतुः । स्वसुर्वधः श्रियं हन्ति । सर्वो हि पुरुषः सोमात्मकः । छक्ष्मीश्र भगिनी । अतो भगिनीवधो धनादिसर्वसम्पत्तिनाशकः । गुरुमती । सा हि प्राणिनामायुःपोषिका । तस्या वध आयुर्नश्यित । अतः क्रमेण तस्या वधे स्त्रियाः स्वसुर्गुरुमस्या यशः श्रियमनुकालं तत्क्षणमेवायुश्च हन्ति ॥ २१ ॥

तां विश्व्येत्रसाभासे—सा तस्यापीति । सरस्रती तु रोधकस्य तोषं जनयतीति दृष्टान्त-व्याल्याने विवृतम् । सा देवकी रोधकस्य कंसस्यापि न सुखदा जातेंत्रर्थः ॥ २० ॥

किमचेखत्र—जीवनहेतौ सखेवेति । आगन्तुकेन नाशो जीवनाद्ये सखेव भवति तदभावे तु सहजेनैवाद्येन नाश इखेवकारार्थः । तथा चागन्तुकेन नाशोपिखतौ जीवनाद्यं वर्तत इतिनिर्धारो भवतीतिमावः ॥ २१ ॥

स एष जीवन् खळु सम्परेतो वर्तेत योत्यन्तनृशंसितेन ।
देहेमृते तं मनुजाः शपन्ति गन्ता तमोन्धं तनुमानिनो ध्रुवम् ॥ २२ ॥
इति घोरतमाद् भावात् सन्निष्टतः स्वयम्प्रभुः ।
आस्ते प्रतीक्षंस्तज्जनम हरेवैंरानुबन्धकृत् ॥ २३ ॥
आसीनः संविशंस्तिष्ठन् भुञ्जानः पर्यटन् पिबन् ।
चिन्तयानो हृषीकेशमपश्यत् तन्मयं जगत् ॥ २४ ॥
अस्तु वा प्रवलजीवनादृष्टं तथापि न हन्तन्येत्याह स एष इति ।

अ.२२हो०२२--२४] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिभिविभूषिता ।

स प्रसिद्धोपि एष महक्षणोपि जनः शौर्येण राज्यलक्ष्म्या च युक्तोपि जीवन्नेव सम्परेतो मृतः। यशःश्रीगमने केवलं जीवनं मरणतुल्यमेवेति जीवनेव सम्परेतः। खिवति निश्चये। योत्यन्तन्दशंसितेन क्रूरकर्मणा वर्तेत जीवेत् स जीवच्छव इति सत्यम्। यतोमृत एव देहे तं मनुजाः शपिन्त 'िवयतामयं दुरात्मे'ति। मृते वा 'सम्यगयं दुरात्मा मृत' इति। एवमयं लोकिषक्षरसन्दग्धः परलोके चान्धन्तमो गन्ता। तनुमानिनः सम्बन्धिदेहाभिमानिनो ये नरका अन्धन्तमोन्तास्तानवस्यं गच्छतीत्यर्थः। भगवत्सान्निध्याद् भगवदिच्छया तस्य तथाज्ञानमुत्पन्नम् । अतो भगविद्धश्चया सर्वेषां ज्ञानप्रकारिवशेषश्च ज्ञाने भासते। देवक्याः पुत्रा मारणीया इति प्रथम-मुपदेशेन ज्ञानोदयः। वसुदेवस्थापि तथाबुद्धिः। अतः सर्वस्थापि सर्वज्ञानजनको भगवानेवेति कृष्णो भगवानेवैवंवाक्यैनिश्चितः। तद्यमेवैतानि वाक्यानि॥ २२॥

एवं विमर्शे यज् जातं तदाह इति घोरतमाद् भावादिति ।

अयुक्तवध एव घोरः । तत्रापि भगिन्या घोरतरः । गुरुमत्या घोरतम इति सम्यक् निवृत्तः । नन्वन्यप्रेरणया कथं न मारितवानित्याशक्काह स्वयम्प्रभुरिति । स्वयमेव प्रभुनीन्योस्य प्रवर्तक इत्यर्थः । जननानन्तरं युद्धं कर्तव्यमिति तज्जन्म प्रतीक्षन्नास्ते । तिर्हे भक्तो भविष्यतीत्याशक्काह हरेवेरानुबन्धकृदिति । हरेः सर्वदुःखहर्तुरपि पूर्वजन्ममारण-लक्षणवरस्यानुबन्धं निमित्तं तत्सम्बन्धिनां वधादिरूपं करोतीति तथा ॥ २३ ॥

एवं वैरानुवन्धनेनापि भगवचिन्तने प्रमाणवलाभावेपि प्रमेयवलेनैव तस्य ज्ञानं जातमित्याहासीन इति ।

आसीन उपविष्टः संविद्यान् शयनं कुर्वस्तिष्ठत्रुत्थित इत्यवस्था उक्ताः । क्रिया आह भुञ्जानः पर्यटेन् पिवन्निति । एवं सर्वावस्थासु सर्विक्रियासु हृषीकेदां चिन्तयानः। स्वद्र्यनार्थमेव सर्वेन्द्रियस्वामी तथा प्रेरितवान् । अतः कृष्णमयमेव जगदपद्यत् ॥२४॥

(३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

स एव इस्रत्र एव इस्रस्थार्थमाहू राज्येति। 'सर्वेषां ज्ञापनार्थाय कंसवाक्य'मिति-कारिकायामुक्तमुपसंहारे विशदयन्ति भगवत्सान्निध्यादिस्यारम्य निश्चित इसन्तेन ॥ २२ ॥

इतीस्त्र — वैरस्यानुबन्धमिति । अनुबध्यतेनेनेति करणे घज् । येन वैरमनुबध्यते हिटीक्रियते तादशं निमित्तकारणमित्यर्थः । तत्सम्बन्धिवधेन वैरं दृढं भवतीतिमावः ॥ २३ ॥

<sup>(</sup>३) श्रीमद्रञ्जभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

१. महीमित्यपि पाठः ।

१३ भा० द० सु०

जिन्मश्रकरणम् ।

ब्रह्मा भवश्च तत्रैल मुनिभिर्नारदादिभिः। देवैः सानुचरैः साकं गीर्भिर्न्नषणमीडेतुः॥ २५ ॥ देवा ऊचुः—सल्पवतं सल्पपं त्रिसलं सल्पस्य योनिं निहितं च सले। सल्पस्य सल्पमृतसल्पनेत्रं सल्पात्मकं त्वां शरणं प्रपन्नाः॥२६॥

एवं पूर्वाध्याये मह्हुःखेन भगविचन्तनमधीदुक्तम्। कंसादीनामत्र। ब्रह्मादीनां वकुं स्तुतिलक्षणमाख्यानमाह ब्रह्मोति। अनेन सामान्यतः सर्वेषां निरोधोष्युक्तः। भगवदागमनं सर्वेषामेव ज्ञातमभूदिति वकुं कंसादिगणनाभावाय च देवकीगृहे समागमनमुच्यते। ब्रह्मा। भवो महादेवः। चकारादन्येपि गुणाभिमानिनो देवाः। अवताराश्च वामनाद्य इत्येके। सुनयः सनकादयः। नारदादयो भक्ताः। देवा इन्द्रादयः। अनुचरा गन्धवीदयः। सर्वैः सह। गीर्भिः स्वानुकूलवाणीभिः। वृषणं कामविषणं वृषं धर्मं वा नयतीति। ईडनुब्रह्मभवयोरेव मुख्यत्वात्। ऐडयिन्नितिपाठे सहोक्तानामपि कर्तृत्वेन ग्रहणम्॥२५॥

कालात्मा भगवाज् जात इति ज्ञापियतुं तथा। कलाभिः पञ्चदश्चभिः स्वपक्षख्यापकैः स्तुतिः॥ १॥ पक्षपातस्तुतिर्ह्येषा देवानां हितकारिणी। ध्रुवा तु षोडशी प्रोक्ता कृद्धौ वा ताहशो भवेत्॥ २॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः।

सत्यव्रतमिलत्र— स्तुतिश्लोकसङ्कातालयं वदन्तो निवन्धे 'सङ्कर्षणोलिहिंतीयाध्यायार्थे देलवपार्थत्वस्य स्फुटत्वा'दिति यदुक्तं तदत्र 'प्राहेष मे प्राणहरो हरिग्रेहा'मिलनेन कंससापि ज्ञानकथनाद् यथा सुस्फुटं तथा खरक्षकत्वेन देवानां ज्ञानादपीति ज्ञापितुमाहुः कालात्मेलादि । भगवान् पुरुषोत्तमः प्रश्लोपनिषदि 'षोडशक्तः' इतिश्रवणात् कलाभिः षोडशिमः कालात्मा जात हित ज्ञापितुं तथास्तुतिः। षोडशिमः स्तुतिरित्धर्थः। तत्र प्रकारमाहुः स्वपक्षस्यापकैः पश्चद्शिष्टा तेष्ठामा देवानां हितकारिणी पक्षपातस्तुतिः षोडशि स्तुतिरित्धर्थः। तत्र प्रकारमाहुः स्वपक्षस्यापकैः पश्चद्शिष्टा देवानां हितकारिणी पक्षपातस्तुतिः षोडशित स्तुति । तत्र भवत्वेवं तथापि षोडशकत्वेन कथं कालावगम इसत आहुश्रुद्धौ वा ताह्यो भवेदिति । वाशव्दोवधारेणे। तथा च बृद्धा तदवगम इसर्थः।

(३) श्रीमद्रलभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

ब्रह्मेत्यत्र—सात्त्विककल्पे च विष्णोर्भगवत्त्वादत्रानागमनमिति ज्ञेयम् । वृषणमित्यस्य प्रथमेर्थे णकारान्तः शब्दो द्वितीयार्थेकारान्त इति ज्ञेयम् ॥ २५ ॥

कालात्मेति—भगवान् पुरुषोत्तमः कालः सङ्गर्षण आत्मिनि यस्य तादशः सञ्जातः । सङ्गर्षणं गृहीत्वा प्रकट इसर्थः । तथेति । एतस्यैव विवरणं कलाभिरिति । चन्द्रस्य पचदश कलाः पक्षः । चान्द्रमासमिभेशेलेदमुक्तम् ।

(४) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

सत्यव्रतमित्यस्य विवरणे—दैत्यानां हितकार्धिप पश्चद्दा इति कालविशेषणम्। पश्चद्दा अवयवाः कृष्णपक्षदिनरूपा विद्यन्ते यस्मिन् स पश्चद्दाः कालः। अर्श आद्यन्। कालात्मा भगवाञ् जात इति। भूमारहरणार्थं तत्पाकट्यसैवोचितत्वात्। कालोस्मि लोकक्षयकुत् अत्र पञ्चदशंभिर्भगवत्सोत्रमेकेन देवक्याः सान्त्वनम् । कालः पञ्चदशात्मा भवति । स एवावतीर्णं इति तैर्ज्ञातः । स द्विविधो भवति । दैत्यानां हितकार्येपि पञ्चदशः । देवानामपि । साधारणस्तु त्रिंशदात्मको भवतीति स्वपक्षपात्येव भगवानर्धेन निरूप्यते । स च पक्षपातः कालकृतश्चतुर्धा भवति । लोककृतः । स्मृतिकृतः । स्मृतिहिं लोकवेदात्मिका भवति । वेदकृतस्तृतीयः । भगवन्मार्गकृतश्चतुर्थः । चतुर्विधोपि प्रमाण-प्रमेयसाधनफलैश्चतुर्धा । दैत्यकृतात् तस्य विशेषं वक्तं तथोच्यते ।

तत्र प्रथमं चतुर्भिः श्लोकैः प्रमाणप्रमेयसाधनफलान्युच्यन्ते । तत्र लोकसिद्धानि देव-पक्षपातरूपाणि निरूप्यन्ते । लोके सत्यमेव प्रमाणम् । परिदृश्यमानं जगदेव प्रमेयम् । गुणाभि-मानिनो देवा एव साधनानि । क्षेम एव फलम् । तत्रापि दैत्यपक्षव्यतिरेकश्च साधनीयः ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

तदेव स्फुटीकुर्वन्त्यत्रेत्यादिना । तथा च स्तुतिसान्त्वनश्लोके 'परः पुमा'नित्यादिकथनात् षोडश्चानामिष भगवत्स्तुतित्वमेव । यदि च पुरुषोत्तमस्य गर्भसम्बन्धाभावान्नैतेषां साक्षात्पुरुषोत्तमस्तुतित्वं तदा तु षोडशिमः कालात्मकस्येव स्तुतिरिति सिध्यति । तत्र पश्चदशिमः कालात्मकस्तुर्ति च्युत्पादयन्ति काल इत्याद्यर्धेन निरूप्यत इत्यन्तम् । अर्धेनेति त्रिंशदर्धेन । तिई षोडशिमः कथं स्तुतिरित्यत-स्तामुपपादयन्ति स चेति । चोवधारणे । स इति । षोडशिमः श्लोकरुक्तः । तेनेदं सिध्यति । आध्यात्मिके द्वापरादिक्त्ये काले विपश्चे सित तत्कार्थप्रतिवन्धार्थं कृपया भगवानाधिदैविककालक्त्यो भवंसादंशै-लीकादिभिल्शिकादिविभाजकप्रमाणाद्यपाधिभिश्च पक्ष्मपाती जात इति । एवं षोडशधा विभागमुपपाद्य तत्प्र-योजनमाहुदेश्चकृतादिति। दैलेषु कृतादुपकारात् स्वपक्षपातस्याधिकयं वक्तुमत्र षोडशधोच्यत इत्यर्थः। (३) श्रीमद्वस्त्रभमहाराजकृतः श्रीमुबोधिनीलेखः ।

स एवेति । अत्र पुरुषोत्तमे सङ्कषण एव भूभारहरणार्थं प्रार्थितलाद्वतीर्ण इति प्रकारेण तैः सङ्कषेणो ज्ञात इत्यर्थः । न्यूहान्तरज्ञानन्यावृत्त्यर्थमेवकारः । स्तुतेः पुरुषोत्तमत्वज्ञापकत्वं सङ्कायाः सङ्कष्णत्वज्ञापकत्वमितिविभागः । लोककृत इत्यादिषु लोकादिद्वारा कृत इत्यर्थः । दैत्य-

कृतादिति । दैलेषु कृतादिलर्थः । स त्वनृतादिरूप इतिभावः ।

(४) श्रीमदीक्षितलालुभद्दयोजिता श्रीखुवोधिनीयोजना । प्रवृद्ध' इतिभगवद्दानयात् । यद्यप्यत्र पुरुषोत्तमप्राद्धभावोषि भावी तथापि पुरुषोत्तमस्य सर्वात्मतया सर्वेद्दितकर्तृत्वेन दैत्यनाशो न स्यादतः कालरूपः सङ्कष्ण एवास्मद्धितार्थमवतीर्णोयमिति त्रद्धादीनां बुद्धिः । तथा च कालरूपस्य सत्त्वादिगुणानुरोधितया सान्त्विकादिजीवानां पक्षपातं क्रमेण कुर्वस्तद्धणप्रतिकूलगुणयुक्तानां नाशमपि करोति । अत एव 'तदा वयं विजेध्यामो यदा कालः प्रदक्षिण' इत्यादिवचांसि सङ्गच्छन्ते । कालरूपो भगवान् सान्त्विकानां हितकाङ्क्ष्यतो दैत्यनाशं करिष्यतीति (५) भगवदीयनिभैयरामनिर्मिता श्रीस्ववोधिनीकारिकाव्याख्या ।

सत्यव्रतमित्यसाभासे कालात्मेलादि । तथेत्यस विवरणं कलाभिरिति । स्वपक्ष-स्थापकैरिति । कालो द्विविधः शुक्रपक्षरूपो देवहितकारी कृष्णपक्षरूपो दैलहितकारी चेति । तत्र देवपक्षतया स्थापकैः कलारूपैः पश्चद्शाभिः स्रोकैः स्तुतिरित्यर्थः ॥ १ ॥

पक्षपातेलादि । अत्र पञ्चदशिभभगवत्त्वीत्रभेकेन 'दिष्ट्याम्वे'तिश्लोकेन देवकीसान्त्वनम् । तत्र पञ्चदशिभदेवानां हितकारिणी स्तुतिः षोडशी देवकीसान्त्वनरूपा तु कला भ्रुवा स्वामाविकत्वादिलर्थः । बृद्धौ वा तादशो भवेदिति । तिथिबृद्धौ वा तादशः षोडश-दिनात्मकः कालो भवेदिसर्थः ॥ २ ॥

९८

अ. २ स्रो० २६ ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिमिर्निभूषिता ।

तत्र प्रथमं देवानां सत्यं दैत्यानामनृतं प्रमाणम्। अतः सत्यरूपो भगवानवतीर्णं इति निरूप्यते। सत्यमपि देवानां हितकार्यष्टविधं भवति। अंशतः षोडशविधम्। वेदे सत्यं पञ्चविधं निरूपितं 'सत्यं पर'मित्यत्र 'प्राजापत्यो हारुणि'रित्यत्रापि। यत् सत्यं तत् परं सर्वेभ्य उत्कृष्टम्। यद्वा सर्वोत्कृष्टं तत् सत्यम्। एवं सत्यत्वसर्वोत्कृष्टत्वयोरैक्यं प्रतिपादनीयम्।

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

अष्टविधं भवतीसादि । अष्टविधत्वत्राग्ने स्पष्टीभविष्यति । यत् सत्यं तत् परिमसादि वक्ष्यमाणश्चसर्थनिरूपकमिति ज्ञेयम् । यद्वा सर्वोत्कृष्टमिस्त्र वाशब्द एवकारार्थौ वाक्यासङ्कारे । श्रुताविव स्तुतावप्येतयोरैक्यं प्रतिपादनीयमिस्पतिदिशक्सेवं सत्यत्वेत्यादिना ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

ठोककृतं चातुर्विध्यं विभजन्ते तन्नेत्यादि । एतस्यैन विवरणं ठोकसिद्धानीत्यादि । सत्यमिति । सत्यभाषणं तद्विषयश्च यथार्थः । साधनानीति । जगहुत्पत्त्यादिसाधनानि । एतावदेव दैत्यपक्षेषि तुल्यम् । अथ देवपक्षे विशेषं वक्तमाहुस्तन्त्रापीत्यादि । ठोके प्रमाणादाविष देत्यपक्षन्यतिरेकश्च दैत्यपक्षवैरुक्षण्यश्च भगवत्त्वेनैव सत्यं प्रमाणं भगवत्त्वेनैव जगत् प्रमेयमित्यादिरूपेण साधनीयमित्यर्थः।

एवं प्रतिज्ञाय प्रथमतः प्रमाणमाहुस्तत्रेत्यादि । सत्यमिति । सात्त्विकज्ञानिवषयं कालत्रयेप्यवाधितम् । अन्तन्ति । राजसज्ञानिवषयं व्यावहारिकं गुणसित्रपातकार्यम् । अत्त हति । देवपक्षपातात् । एतेन मायोपहितो गुणाधीनः कार्येश्वरश्चानृतक्षपो निवारितः । एवं श्लोकतात्पर्यमुक्त्वा तत्र स्थितानामष्टविशेषणानां तात्पर्यमाहुः सत्यमपीति । अष्टविधत्वादिकं कथमित्याकाङ्क्षायां टिप्पण्यामाहुरष्टिचिधत्विमित्यादि । अग्र इति । विशेषणत्रयव्याख्यानोत्तरमष्टिविधत्वं चकारात् "सत्यस्य सत्य"मित्यस्य व्याख्यानोत्तरमप्रविधादवं चकारात् "सत्यस्य सत्य"मित्यस्य व्याख्यानोत्तरं प्रमाणादि-चतुक्तपमित्यादिना त्रयोदशविधत्विविधत्वाभ्यां षोडशविधत्वच्च स्फुटीभविष्यतीत्वर्थः । तेनैकस्मिन् विशेषणे त्रत्येकं विधाद्वयमित्येवं षोडशविधत्वं नोच्यते किन्तु प्रकारान्तरेणेति स्कूमे-क्षिकयांत्रातःषोडद्याविधमित्यनेनोपपत्स्युत्पत्तिक्षाभ्यां स्फुटीभविष्यतीति बोधितं ज्ञेयम् । न च पुरःस्फूर्तिकमष्टविधत्वं विहाय षोडशविधत्वनिक्षणे कृत आग्रह इति शङ्क्यम् । स्तुतौ सत्यविधानोधकानां श्रौतानां पदानां प्रत्यभिज्ञानेन तत्सामानाधिकरण्यवोधनार्थत्वात् । एतद्-

(४) श्रीमदीक्षितलालुभ्रष्ट्योजिता श्रीस्रवोधिनीयोजना।
तथैन ब्रह्मादिभिः स्त्यते। तत्र कालस्य भौतिकं रूपं वर्णनीयं यतो भौतिकरूपेण वर्णने कृत
आधिदैनिकं रूपं स्पुटीभवित। तत्र कालस्याधिभौतिकश्चन्द्रः पञ्चदशक्लः। तत्स्वरूपं प्रतिपादनीयम्।
तत्प्रतिपादने तदाधिदैनिकं ज्ञातं भवित। अतः कालभौतिकरूपस्य चन्द्रस्य पञ्चदश कला निरूप्यन्ते।
पोल्क्सी तु श्रुचा। सा तु वृद्धिक्षयरिहता न पक्षावयववोधहेतुः। अतः पञ्चदशैन कला वृद्धिक्षयाभ्यां
सितासितपक्षकर्न्यः। एकः कालः सितासितपक्षाभ्यां त्रिंशदात्मको भवित। तत्र पक्षपातस्पकस्तुतिचिकिषियैकपक्षलागे पञ्चदशात्मकत्वं कालस्येति तस्य देवपक्षपातिकालरूपस्य पञ्चदशात्मकत्वस्पनार्थं पञ्चदशात्मकत्वं कालस्येति तस्य देवपक्षपातिकालरूपस्य पञ्चदशात्मकत्वस्पनार्थं पञ्चदशाः। श्लोकेः स्तुतिरिति गर्भश्लोकसङ्ख्यातात्पर्यम् । श्लुवायाः स्चनार्थं पोडशः
श्लोकः। श्लुवा यथा सर्वाभ्यः कलाभ्योतिरिक्ता तथात्रापि स्तुतितोतिरिक्ता प्रार्थना पोडशे श्लोक इति
द्वेयम्। एवं षोडशश्लोकसङ्ख्यया चन्द्रमाः कालभौतिकरूपः स्वितः। तेनाधिदैविककालात्मा
सङ्गर्पणो दैलनाशाय देवपक्षपात्यवंतीर्ण इति बोध्यते स्म।। २६॥

॥ इति श्रीद्वितीयाध्याययोजना ॥

अत एव सत्येन खर्गलोकाच् च्युतिः कदापि न भवतीत्यामुध्मिकफलोत्कर्ष उक्तः। ऐहिकेपि सतां सत्यमेव मूलं फलम्। अतः सत्यं प्रमाणप्रमेयसाधनफलरूपमिति ये देवपक्षपातिनस्ते सत्य एव रमन्ते। तथा च श्रुतिः ''सत्यं परं परं सत्यं सत्येन न सुवर्गा-होकाच् च्यवन्ते कदाचन सतां हि सत्यं तस्मात् सत्ये रमन्त" इति। तदत्रापि निरूप्यते।

स. २ ऋो० २६ ] श्रीटिपणी-प्रकाश-छेख-योजना-कारिकान्याख्यादिमिर्विभृषिता ।

छोके हि व्रतमुत्कृष्टम् । यस्तु यत् किञ्चन व्रतमातिष्ठति स पर इत्युच्यते । सत्यमपि । भगवतस्तूभयं सत्यम् । सत्यमेव व्रतं यस्य । तादृशं त्वां शरणं प्रपन्ना इति-सम्बन्धः । एवं व्रतसत्ययोरैक्यमुक्तम् । उभयोः परत्वात् ।

(१) श्रीप्रभुचरणविर्चिता श्रीटिप्पणी।

लोके हि व्रतमुत्कृष्टमिति यदुक्तं तत्रोपपित्यं स्तिव्यादिनोच्यते । तथा च लोके व्रतं सत्यं चेति द्विविषं सत्यं निरूपितं भवति । मूले व्रतपदेनैतदुभयप्राप्तौ हेतुमाहुरुभयोः परत्वादिति । सत्यव्रत-मिलनेन 'सत्यं पर'मितिश्चतिस्थपरस्यार्थं उक्तो भवति । तेन लोके सत्यं व्रतन्त्रेतिद्वैविध्यम् ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाराः। बोधनार्थमेव सुवोधिन्यां वेदे सत्यमित्यादिना श्रुतितात्पर्यमुक्तं श्रुतिद्वयं च यदुपन्यस्तं तद् व्याख्यानग्रन्थ एवाग्रे स्फुटीमविष्यति । अतस्तत्तात्पर्यमनुक्त्वा यत् सत्यमित्वादेस्तात्पर्यमाहुर्यत् सत्यिमित्यादि वाक्यालङ्कार इत्यन्तम्। एतत्कथनप्रयोजनमाहुः अनाविवेत्यादिना। तथा च यथा 'त्वं वा अहमस्मि भगवो देवते अहं वै त्वमसी'तिजाबाठश्रुतौ प्रत्यक्पराग्वित्तिवेद्ययोस्त्वमह-म्पदार्थयोर्व्यतिहारेण भगवत्त्वादैक्यं प्रतिपादितं तथास्मामपि श्रुतौ ''सत्यं परं परं सत्य''मितिवाक्यस्य च्यतिहारेण परसत्ययोः केनचिद्रपुरेणेक्यं प्रतिपाद्यते । तथा सति येन रूपेणास्यां अताचिक्यं प्रतिपादनीयमेवमनेन प्रकारेण सत्यत्वसर्वोत्कृष्टत्वयोभिन्नप्रतीतिविषयगोरप्येक्यं स्तुनौ प्रतिपादनीयमिति सुवोधिनीपिक्षकार्थो ज्ञेयः। सुवोधिन्यामेवं विधाह्यं व्याख्याय तृतीयां व्याकुर्वन्सत एवेसादि । यतः सस्परयोरिक्यमतस्तथेस्यर्थः । तुरीयां व्याकुर्वन्स्यैहिकेपीत्यादि । अत्र "सतार हि सत्य"मितिश्रौतं वाक्यं साकाङ्कम् । तन् मूलं फलमिति फलद्वयेन पूरितम् । तथा च सतां सत्यमेव मूळं सत्ताप्रयोजकमतस्तदेवैहिकं फलमिखर्थः। पूर्ववाक्य आमुष्मिकफलस्य कथनेना-त्रैहिकफलग्रहणस्योचित्यात् 'प्राजापत्यो हारुणि'रितिद्वितीयश्रुतौ तथैव सिद्धत्वाच । पश्चभी व्याकुर्व-न्सत इसादि। अतो यथार्थत्वादवाधितत्वाच सतां सत्यमेव च प्रमाणादिचतुष्टयरूपमितिहेतो रुक्त-विधाः सत्य एव रमन्ते ऋीडन्ति । रता भवन्तीत्यर्थः । द्वितीया श्रुतिस्तु न व्याख्याता । तदुपन्यासप्र-योजनं त्वग्रे वाच्यम् । तदचापि निरूप्यत इति । श्रौतं पत्रविधत्वं स्तुताविप निरूप्यते इत्यर्थः ।

वाक्यं व्याकुर्वन्ति लोके हीलादि। यस्तिवलादिनोच्यत इति। यस्तु यत् किञ्चन व्रतमानिष्ठिति स पर इत्युच्यते तथा सत्यमपीत्यन्तेनोच्यत इत्यर्थः। अच्चातिष्ठतीत्यन्तं वाक्यं पुनरावर्तत इति वोध्यम्। तथाचैतयोः सत्यव्यत्योराश्यानाञ्जोके परत्वकथनेन श्रुतौ परशब्देनोभयं सत्यं व्रतां च सङ्गृद्धत इत्यर्थः। तदेतत् पृकृते योजयन्ति भगवतस्तूभयं सत्यमिति। यत् सत्यं यथार्थं तद् भगवत्स्वामिकम्। यत् पुनर्दम्भादिना कृतमयथार्थं तद् भगवत्स्वामिकं न। यथार्थंत्वादेवोत्कृष्टतया परत्विमतीहापि सत्यमुद्दिश्येव परत्विधानाच्छ्रौतार्थसामानाधिकरण्यमेवेत्यर्थः। च बहुवीहौ 'चित्रगुर्ठम्वकर्ण' इत्यादिषु प्रथमनिर्दिष्टयोर्ठम्वचित्रयोरेव विधेयत्वदर्शनात् सत्यव्यतन्ति सत्यस्य विधेयत्वदर्शनात् सत्यव्यतन्ति सत्यस्य विधेयत्वं शङ्कमम्। ''कुटादित्राह्मणादयः श्रद्भद्दासोत्तराः प्रजा'' इत्यादौ व्यभिचारदर्शनेन तथानियमामावात्। तद्द टिपण्यां निगमयन्ति लोके हीत्यादि। निरूपितं भवतीति। परत्येन

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

अ. २ ऋो० २६. ] श्रीष्टिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

भगवतो व्रतं लोकानुसारेण देवहितकारिणो नियामकवितिद्वैविध्यम्। विसल्य-मितिपदार्थे भूरादित्रयं कायादित्रयमितिद्वैविध्यम्। एवमष्टविधत्वं सत्सस्य। भगवतः कालरूपस्य यदि सत्सरूपत्वं न स्यात् तदा लोके व्रतादिकं नियामकव्व वैदिकव्य द्वादशिवधं भगवद्वतानि च लोका-श्वात्मादयश्च न स्युरित्युपपत्तिरूपत्वम्। व्रतं द्वापोषणादिरूपमहोरात्रादिसाध्यं सत्यमपि तसतै-लादिष्वप्यदाहोत्युक्तद्यपोर्वेनैव कालेनानिष्टमनुत्कटे चिरेणेत्यादि। अन्यत् स्पष्टम्। लौकिकमुक्तद्वा। दश्विधं वैदिकविति द्विविधम्। भगवदीयं व्रतं नियामकवितिद्विविधम्। लोका मूर्भुनःखर्लक्षणाः -ध्यात्मानः कायजीवपरमात्मानः। लोकाः फलरूपाः। इतरे त्वितराणि। इदच्च द्विविधम्। एवमष्ट-विधतं सत्यस्योक्तभेदेन पदद्वये विधेयभेदेन द्वैविध्यं व्यव्य द्विविधमेवश्चनुविधत्वम्।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीख्यवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।
स्फुटम् । शेषस्य भगवित्रयामुकस्य परत्वं सुवोधिन्यामेवोपपादितिमित्याशयेनाहुं भगवतो व्रतमित्यादि । तथा सित परपदेन विधाचतुष्कसङ्ग्रह इतिभावः । तथा च मूठे सत्यपरपदे सत्यं परं
यस्येतिचहुव्रीहौ लम्बकणीदिवत् पूर्वनिर्दिष्टस्य विशेषणमृतस्य सत्यस्य विधेयत्वं परपदोक्तस्य चतुविधस्य नियामकादे रुदेश्यत्वं बोध्यम् । एवमत्र श्रुत्युक्तव्यतिहारबोधकं मूलस्यं पदद्वयं विवृतम् ।
व्यतिहारमल्मैक्यं त्वये विवेचनीयम् ।

लोके हि त्रय इलादिना सुबोधिन्यां त्रिसत्यपदं विवृण्वन्तीलाशयेन तत्सिई विभाद्वयमष्टविधत्वपूर्णाय स्फुटीकुर्वन्ति । त्रिसत्यमित्यादि । स्पष्टार्थमिदम् । सुबोधिन्यां त्रिसत्य-पदतात्पर्यमाहुरनेनेत्यादि । त्रिसत्यपदेन साधनफले 'सत्येन न सुवर्गात् लोकान् च्यवन्त' इतिश्रुत्यक्तं साधनं 'सतार हि सत्य'मितिश्रुत्युक्तं फरुं च त्रित्वसङ्क्ष्यासामान्येनैकीकृत्य निरूपितम् । श्रुत्युक्तानां खोक्तानां च विधानां पूरकं रूपं स्फुटीकुर्वन्सेवमिसादि । उपपत्तिरूप इति । उपपत्त्या रूप्यते तादश इलर्थः । टिप्पण्यां कथमुपपत्तिरूपत्वमिखाकाङ्कायां विवृण्वन्ति भगवत इलादि रूपत्विमलन्तेन। आदिकमिलनेन सलस सङ्ग्रहः। ब्रतानि चेति। चकारेण भगवित्रयामकसत्यस्य सङ्गहः। तथा चोक्तरूपयोषपत्त्या निरूप्यत्वादुपपत्तिरूपत्विमत्यर्थः। सुबो-धिन्यां सत्यव्रतपद्व्याख्याने सत्यपरव्याख्याने च व्रतसत्ययोः प्रविष्टत्वात् तयोरमेदे परपदोक्तनि-यामकयोश्राभेदे विधाष्टकपूर्तिर्दुर्घटेति तदभावाय तेषां खरूपमाहुर्वतं हीत्यादि । एवं सत्यव्रतपदं विवृतम् । अत्र सिद्धं यद् व्रतं सत्यं च तत् प्रमाणभूतं बोध्यम् । भगवत्सम्बन्धिना तेन लैकिकादतेन सस्रेन कर्तृनिष्ठधर्मप्रमितिजननादिति । अन्यत् स्पष्टमिति । यत् परं लोक इत्यादि सुबोधिनीस्थं लोके लौकिकं नियामकमिलादिना विवृत्तत्वात् स्फुटमिलर्थः । तदेतत् सङ्गृह्णन्ति लौकिक-मिलादिना । लौकिकमिति । नियामकमितिशेषः । नियामकं चेति । देवहितकारिणो नियामकं चेलर्थः। इदं चतुर्विधं सत्यं प्रमाणमूतं वोध्यम् । स्मार्तवैदिकमगवद्वाक्यैः प्रतिभातत्वादिति । एवं षड्भेदैर्द्वे अपि श्रौते विधेयकोटी ज्ञापिते । त्रिसत्यपदोक्तं विधाद्वयं व्याक्तविन्ति लोका भूर्भेव इत्यादि । लोकाः फलरूपा इति। पुरुषार्थत्वेन प्राप्यत्वात् फलरूपाः । इतरे त्वितराणीति। कायादय-स्रयस्तु तत्साधनशेषत्वात् साधनानि । इदश्च द्विविधमिति । त्रिशब्देनोक्तं द्विप्रकारकमि-

अतः परं यत् परं छोके वेदे च द्वादश्विधं निरूपितं 'सत्यं तपो दमः शमो दानं धर्मः प्रजननमग्नयोग्निहोत्रं यश्चो मौनं सन्न्यासंश्चेति तत् सर्वं भगवतः सत्यमेव । यथार्थनेव । न तु दैत्यानामिव तद् द्वादश्विधमयथार्थम् । अत्र श्चितिरनुसन्धेया पूर्वनिर्दिष्टा भगवतो बतानि ''कौन्तेय प्रतिजानीहि" ''द्विःशरं नाभिसन्धत्ते" "अनश्चन्यमे अभिचाकशीति" "साधवो हृदयं महा"मित्यादिवान्यैः प्रतिपादितानि । छोकानुसारेण देवहितकारिणो नियामकं सत्यमेव । अन्यथा ईश्वरः केन नियमितः स्थात्? यथा प्रकृते स्वसत्यवाक्यादेव समागतः ।

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

अग्रे 'पर सस्य'मितिश्रुत्यर्थनिरूपकं सत्यं परमितिपदं व्याकुर्वन्त्यतः परमिति । अत्रापि छोके छौकिकं नियामकं वैदिकं द्वादशिधञ्चेतिक्वेविध्यम ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीख्रिषोधिनीटिप्पयोः प्रकाशः । स्त्रेणोक्तं भवतीत्थर्थः । सुबोधिन्यामेवं सत्त्यपदार्थं व्याख्याय 'तस्मात् सत्ये रमन्त' इतिश्रुतितात्पर्येषोधनार्थं पदसम्बन्धमाद्वः सत्यमित्यादि । तथा च सत्ये रताः शरणं प्रपन्ना न तु भयादिनेत्यर्थः । एतेन 'हृष्टाः स्तुवन्ती'ित श्रीधरोक्तमवतरणमादतं ज्ञेयम् । एवं पदसम्बन्धमुक्त्वा
लोके हि व्रतमित्यादिना यदुक्तं तिन्नगमयन्त्येविमत्यादि । तद् विवृण्वन्ति टिप्पण्यां सूल
ह्त्यादि । तथा च व्रत्तपदं खशक्यस्य नियमस्य परत्वेन सम्बन्धेनाजहत्त्वार्थया सत्यमपि प्रापयतीति
परत्वसुभयप्रासी हेतुरित्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः सत्यव्रतमित्यादिना द्वैविध्यमित्यन्तेन ।
अत्र व्रतपरत्वेनोक्तायां विधेयकोटौ तयोः खरूपमतुपदमेव व्रतं ख्रुपोषणादीत्यादिना टिप्पण्यां
स्फुटिष्यति । तथा चैवंव्याख्यानेन श्रुतौ सत्योदेश्यका परविधेयका विधा योक्ता सा बोधितेत्वर्थः ।

अप्रिमपदं विवृण्वन्तीलाहुरग्र इलादि । अत्रापि सत्यपरपदेपि लोके लौकिकं नियामकं सुवोधिन्यां यत् परं लोक इलनेनोक्तं वैदिकं द्वादशविधं सुवोधिन्यां वेदे चेलारम्य सम्यासश्चेलन्तेनोक्तिमितिहै विध्यम् । एवम्प्रकारकं है विध्यमित्यं । तेनात्र नियामकत्वं पर्श्वाधानाते । त्व यथाशाक्षं प्रणीयमानदण्डनीलादिक्तपम् । 'दण्डो दमयतामिस्स नीतिरस्सि जिगीषता'मिति गीतावाक्यात् । द्वादशविधस्य परत्वं तु श्रुतौ "िकं भगवतः परमं वदन्ती"तिप्रश्चेन तद्वत्तेण च परमत्वेनोक्तत्वम् । तदेतत् सुवोधिन्यां स्मारयन्त्यत्र श्रुतिरिलादि । सा तु 'सत्येनं वासुरावाति सत्येनादित्यो रोचते दिवि सत्यं वाचः प्रतिष्ठा सत्ये पर्व प्रतिष्ठितं तस्मात् सत्यं परमं वदन्ती'ति। एवं तपआदीनामिप श्रुतिवोध्या । अर्थस्तु सत्येन पूर्वजन्मीनसत्यभाषणेन मनुव्यन्ताद् देवताक्त्यं प्राप्य लोकोपकारार्थं वासुर्मृत्वाचाति । एवमादित्योपि दिवि रोचते प्रकाशं करोति । सत्यमेव वाचो वाणिन्द्रयसापि स्थिरं स्थानम् । अनृतं तु न तथा । सत्ये यथार्थभाषणे सर्व व्यवहारजातं प्रतिष्ठितम् । तस्माद्वेतोः सत्यं परममुत्कृष्टं साधनं यदन्तीति । अत्र प्रथमे वाक्यद्वय आमुष्टिकफलोत्कर्षः सिध्यति तदये वाक्यद्वये चैहिकफलोत्कर्षः । एतदिभिप्रेत्वेव प्रथमश्रुतौ सत्ताथ हि सत्यमित्यचैहिकं फलं व्याख्यातम् । भगवद्वतानां परत्वं त्वसाधारणत्वादेव (३) श्रीमद्वक्षभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

सत्यवतमिलत्र—भगवतः सत्यमेवति । भगवतः सत्यं यथार्थं यद्रपं तदेवैतत्सर्व-रूपेण जातमिलर्थः। न त्विति। अयथार्थं यद् रूपं तदिदं न भवतीलर्थः। तद् रूपं परिचाययन्ति वैत्यानामिवेति।

उत्पत्तिरूपमष्टविधं निरूपयति सत्यस्य योनिमित्यादि । यत् पूर्वमष्टविधं सत्यमुक्तं तस्य सर्वस्थापि योनिः कारणं भगवानेव कालात्मा । 'श्वो दास्यामी'त्युक्ते यदि श्वो न भवेद वागसत्यैव स्यात् । एवं सर्वत्र ।

न फेवलं सत्यस्योत्पादकं किन्तु सत्यस्य रक्षकमपि । तदाह निहितं च सत्य इति । सत्ये नितरां हितः रक्षकः । स्वयं तत्र स्थित एव रक्षां करोतीति निहितपद-समुदायार्थीपि । एवं सत्ये स्थित्वा सत्यं पालयतीत्यर्थः । अनेन सत्यस्योत्पत्तिविचारे प्रमेर्य साधनं चोक्तम् । इतरावाद्यन्तयोः । चकार इममेवार्थमाह ।

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

इतराविति । प्रमाणफललक्षणावित्यर्थः । आद्यन्तयोरिति । सत्यात्मकमित्यन्तिमेन पदेन फलमेतस्मादाचेन 'ऋतसत्यनेत्र'मित्यनेन प्रमाणमित्यर्थः। भगवत्खरूपज्ञानशक्तयोः फलत्वप्रमाणत्वे प्रसिद्धे । अथवा सत्यस्य घोनिमिलनेन प्रमाणम् । सत्यस्य सत्यमिलनेन फलम् । 'मानाधीना मेयसिद्धि'रिति कारणान्तःपाति मानमिति तथा । पूर्वमञ्चस्य ज्ञानेन विषयस्बरूपमपि

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः। त्यर्थः । एवं विधाष्टकं निगमयित्वा त्रिसत्यपदे सुवोधिन्यामेवं चतुर्धेति यहुक्तं तिन्नगमयन्त्येव-मष्टेलादि । एनमष्टिनधलं सत्यस्थोक्तभेदेनोक्तरीला सङ्गृहीतो यः षोडशभेदस्तेनेलर्थः । चतुर्विधलं निगमयन्ति पदद्वय इलादिना । सत्यव्रतं सत्यपरमितिपद्द्वये यो विधेयभेद्रेतन द्वैविध्यम् । त्रमाणप्रमेयत्वाभ्यां द्वैविध्यम्। त्रयम्। त्रिसत्यपदे त्रिशब्देनोक्तम्। द्विविधम्। फलसाधनभेदेन द्विप्रकारकम् । तथा चैवं मूलस्थैस्निभिः पदैः श्रीतञ्चतुर्विधत्वं समर्थितं ज्ञेयमित्यर्थः ।

सुनोधिन्यां नन्वेवं श्रौते चातुर्विध्ये स्त्रोक्तेष्टविधत्वे च समर्थिते शेषाणां पञ्चानां विशेषणानां किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायां श्रोतन्यतिहारफलभूताभेदसाधनं स्वोक्तषोडशविधापूरणञ्च प्रयोजनिमत्या-शयेमाहरूत्पत्तिरूपमिलादि । उत्पत्त्या रूप्यते निरूप्यते तादशं पत्रभिविंशेषणैर्निरूपयतीलर्थः । तत्र प्रथमं विशेषणं व्याकुर्वन्ति यत् पूर्वमित्यादि । श्वो न भवेदिति । द्वितीयदिनात्मा कालो यदि भगवता नोत्पादितो भवेत् । तथात्राष्ट्रविधं सत्यं भगवद्गपादेयत्वात् सत्यत्वप्रयोजक-मिलर्थः । अग्रिमनिशेषणेष्वप्यतिदिशन्त्येवं सर्वन्नेति । निहितन्त सत्य इलादिनिशेषणे-ष्वप्यष्टविधं सत्यं तत्तदुक्तेन धर्मेण तत्तत्कार्यप्रयोजकं ज्ञेयमित्यर्थः ।

अग्रिमपदं व्याक्तर्वन्ति न केवल्लमित्यादिना । तत्तात्पर्यमाहुरनेनेत्यादि । विशेषणचतुष्टयानन्तर-वर्तिना निहितं च सत्य इतिविशेषणेनाष्ट्रविधसत्यस्योत्पत्तिप्रयोजनविचारेष्ट्रविधं सत्यं भगवद्रक्षित-त्वेन प्रमेयं भगवद्धिष्ठितत्वेन खखकार्यसाधनज्ञोक्तम्। न ह्यरक्षितं प्रमातुं शक्यते न वा भगवदन्धि-ष्ठितं खकार्यं साधियतुं शकोति । "गामाविश्य च भूतानि धारयाम्यहमोजसे"त्यादिचाक्यै"स्तदिम-ध्यानादेव तु तिलङ्कात्" इतिन्यायेन च भगवद्धिष्ठितस्यैव कार्यक्षमत्वेन सिद्धत्वादिसर्थः । नन्तेवं तिर्हे अमाणफले कुत्रोक्ते इस्रत आहुरितरावाद्यन्तयोरिति। तस्यार्थष्टिपण्यां वक्तव्यः। नन्वितरावाद्य-न्तयोरुचेते इस्रत्र किं गमकमिस्रत आहुश्चकार इस्रादि। 'निहितं च सस्य' इस्रत्र चकार उक्तसमुचया-भावान्निरर्थकः स्यादित्यनुक्तप्रमाणफलसमुचयरूपमर्थमाह । तथा च चकार एव तद्गमक इत्यर्थः । इतरावाचन्तयोरिति यदुक्तं तद् टिप्पण्यां विवृण्वन्तीतरावित्यादि। अत्र प्रमाणेत्यारभ्य प्रसिद्धे इसन्तमेकः प्रकारः । अथवेत्यारभ्य द्वितीयः । तत्र प्रथमे प्रकारे "सत्यस्य योनि"मितिविशेषणं सत्यो-्रस्पत्तिमात्रबोधकं न तु विधासङ्घाहकम् । द्वितीयं तु प्रमेयसाधनबोधकपिति सुद्योधिन्यां स्पष्टम् ।

सत्यस्य प्रलयोप्यत्रैवेत्याह् सत्यस्य सत्यमिति यथा 'पूर्णस्य पूर्णमादाये'ति। सत्यं सत्य एव स्वाधिदैविके लीयते । सत्य एव प्रतिष्ठितम् । सत्यं फलम् । तचाधिदैविकं सत्यं भगवानेव । अनेन यो भगवति प्रतिष्ठितः स सत्यः । यः सत्ये स सत्यद्वारा भगवति प्रतिष्ठितो भविष्यतीत्युक्तम्। एवमुत्पत्तिस्थितिप्रलयप्रसङ्गे पश्चविधं सत्यमुक्तम्। एतावता त्रयोदशधा क्रियाशक्तिः सत्यत्वेन निरूपिता ।

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

तदैव सिद्धं भूतमिति यतो भातम् । एवं फलां विवृतावेव स्फुटं सत्य एवेत्यादिना ।

भ. २ फो० २६. ] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिमिर्विभूषिता ।

ततीयं प्रतिष्ठितत्वबोधकम् । चतुर्थं प्रमाणस्य । पञ्चमं फलस्य बोधकम् । अस्मिन् पक्षे सुबोधिन्युक्तस्य पूर्णेत्सादिग्रन्यस्य विरोध इत्सरुच्या पक्षान्तरमाहुरथवेत्सादि । नतु योनिशन्दस्य कारणवाचक-त्वादत्र प्रमाणनिरूपणं कथं सङ्गच्छत इत्याकाङ्कायां सत्यस्य योनिमित्यनेन प्रमाणनिरूपणे प्रकार-माहुर्मानेत्यारम्य भार्तीमत्यन्तम् । विवृताविति । सुबोधन्याम् । नन्वेवं सुबोधन्यविरोधेन प्रमाणफलयोः सिद्धौ पूर्वीक्तप्रकारित्वनस्य किं प्रयोजनिमिति चेदुच्यते । योनिशन्दस्य कारणे रूढ-त्वादत्र सत्यकारणत्वेनैव प्रयोगात् तस्य प्रमाणकारणत्वेन सङ्कोचे मूलविरोधापत्तिः। सत्यस्य सत्यमिति-विशोषणस्य फलबोषकताङ्गीकारे जहलक्षणापत्तिरिति जानीहि । नन्वेवं सित मुलविरुद्धः पक्षः सुबोधिन्यां क्कत आहत इतिचेदत्राष्युच्यते । घोनिशन्दस्य प्रमाणपरत्वं "द्वास्त्रयोनित्वा"दिसत्र भास्कर-रामानुजाचार्याभ्यामादतम् । प्रकृते च भगवतो योनित्वकथनेन सत्यस्य तद्वत्पन्नत्वं साधितमतस्तेन धर्मेण सत्यं प्रमाणमितिकथेन को वा मूळविरोधः ? किञ्च सत्यस्य सत्यमितिविशेषणे मगवतः सत्याधि-दैविकत्वमुक्तं तत्र प्रतिष्ठितत्वेन रूपेण सत्यस्य फलत्वकथनेपि को वा मूलविरोध इति जानीहि ।

एवं च पुरःस्फूर्तिकमादाय प्रथमः प्रकारः स्क्ष्मेक्षणमादाय द्वितीय इति टिप्पण्यां न कोपि विरोधः । सुवोधिन्यां सत्यस्य सत्यमितिकथनेन कथं लयस्य बोध इलाकाङ्कायामाहुर्यथा 'पूर्णमदः पूर्णिमद'मितिमन्ने पूर्णशब्दवाच्यस्य प्रपञ्चस्य श्चित्युत्पत्ती उक्तवा पूर्णस्य लय उच्यते तथात्रापि सत्य-स्रोलिचिस्रती पूर्वविशेषणाभ्यामुक्तवात्र सत्यस्याधिदैविकं सत्यमितिवोधनेनोलिक्सितिप्रसङ्गादेव लय उच्यत इलर्थः। तर्ह्यत्र कथं फलयोध इलात आहुः सत्य एवेलादि। प्रलयो हि कारणे प्रवेशक्रप इति कार्यं सत्यं कारणभूते सत्ये प्रतिष्ठितं भवति। तच भगवानेवेति तेन रूपेण सत्यं फलमिय-र्थः । तद्वपपादयन्त्यनेनेति । उक्तमिति । अनेन प्रकारेण फलमुक्तमित्यर्थः । एवं विशेषणोक्तया विधा-पत्रकसिद्धिं गमयन्त्येवमिलादि । अष्टविधस्य सत्यसानेन प्रकारेणोत्पत्त्यादिमसङ्गे प्रतिष्ठितत्वसापि सिद्धा तदादाय पञ्चविधं सत्यमुक्तमित्यर्थः। अनेनात्र त्रयोदशत्वसापि सिद्धिमाह्ररेतावतेत्सादि। क्रियाशक्तिरिति । कियाजनकं कियात्मकं भगवत्सामध्यमित्यर्थः । अत्र क्रियाशक्तेस्त्रयोदशविभल-मेवं ज्ञेयम् । व्रतसत्ययोर्धर्मानुमापकत्वात् प्रमाणकोटिपातेपि कर्मरूपत्वात् कियारूपत्वम् । प्रमेय-रूपाणां चतुर्विधानियामकानां तु तथात्वं यथासम्भवं कियारूपत्वात् तजनकत्वाच स्पष्टमेव । साधन-

(३) श्रीमद्वञ्जममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

पञ्चविधं सत्यमुक्तमिति । टिप्पण्युक्त आद्यपक्ष उत्पत्तिस्थितिप्रलयाः प्रमेयं साधनं चेति पश्चविधत्वं ज्ञेयम् ॥ २६ ॥

१. क्षचित् प्रकाशे मानमिल्यपि पाठः क्षचिच भानमिति ।

ज्ञानशक्तिं सत्यत्वेन निरूपयति ऋतसत्ये नेत्रे यस्येति । ज्ञानशक्तिर्द्धिविधा प्रमाणबरुन प्रमेयवरुन च । प्रमाणं वेदः । प्रमेयं भगवद्धर्माः । ऋतं सुनृता बाणी । वेदः सत्यप्रतिपादकः । अतः सत्यनिरूपणप्रस्तावेष्युननिरूपणम् । ऋतसत्ये नेत्रे प्रापके यस्येति भगवत्यासिर्द्धिं भवतीत्युक्तम् ।

एवं शक्तिद्वयं सत्यत्वेन निरूप्य धर्मिणं सत्यत्वेन निरूपयन्ति सत्यात्मकसिति। सत्य-मेवात्मा स्वरूपं यस्य। यः सर्वानेव धर्मान् व्याप्य तिष्ठति स आत्मा। स सत्यमवाधितं भगवतः सद्रूपम्। स्वार्थे कः। कं फलं वा। सत्यमात्मा कं सुखं च यस्य। सिच्चदानन्द्-रूपो भगवान्। चिदानन्द्योरिप सत्यरूपतेति तथोक्तम्। तादृशे च जीवैः कर्तव्यं शरणगमनमेव। प्रपन्ना इतिबहुवचनं सर्वेषामेव देवानां सत्यतया संरक्षार्यम्॥ २६॥

#### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

प्रमाणादिचत्रूषं भगवति प्रतिष्ठितं चेति पञ्चविधम् । पूर्वोक्तमष्टविधमेतत् पञ्चविधं चेति अयोदश्याः । अग्रे ज्ञानशक्तिद्धयं धर्मी चेति षोडकाधाः ॥ २६ ॥

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

फलयोश्च कर्मप्रधानकत्वात् तथात्वम् । अग्रे च साधनस्य प्रमेयस्य तथात्वादेव कियाक्तपत्वम् । प्रमाणस्याप्युत्पत्तिकियान्तःपातित्वात् तथात्वम् । उत्पत्त्यादिकियान्तःपातित्वादेव च प्रतिष्ठितफल-क्रपयोरपीति तथा । भगवच्छक्तित्वं तु भगवदाधारकत्वात् स्फुटम् ।

अग्रिमविशेषणं व्याकुर्वन्ति ज्ञानशक्तिमिति । ज्ञानजिनकां भगवच्छक्तिं साखरचेन निरूपयन्तीत्यर्थः । नन्वत्रतसत्ययोनिरूपणस्य किं प्रयोजनिमत्यतस्तदुपपादयन्ति ज्ञानशक्ति-रिसादि । प्रमाणं वेद इति । तस्यानपेक्षतया प्रामाण्यस्य तत्रैव पर्यवसानात् तथा । प्रमेयं भगवद्धमा इति । ''ये वै भगवता प्रोक्ता ह्युपाया ह्यात्मरुक्थय'' इत्यादिवाक्यैः प्रमित-तत्वात् । ऋतं च स्तृत्वा वाणी । स्तृत्वता सत्यप्रतिपादिका । 'ऋतं च स्नृता वाणी कविषिः परिकीर्तिते'तिभगवद्दाक्यात् । अत्र तन्निरूपणप्रयोजनमाहुर्वेद इत्यादि । उक्तमिति । द्वयमुक्तस् ।

सत्य एवेति । सत्ये पूर्वोक्ते पश्चदश्चिष एव । सत्यात्मकपदं प्रकारान्तरेण व्याकुर्वन्ति कं फलं वेलादि । अत्रात्मा कं चात्मकम् । सत्यमात्मकं यसेलेवंविग्रहो बोध्यः । एवंव्याख्यानस्य प्रयोजनमाहुः सिंबदिलादि । तथोक्तिमिलादि । तथा व्याख्यानमिलाधः । अंशतः बोडश्चिष्दं यत् पूर्वं प्रतिज्ञातं तन्निगमयन्ति टिप्पण्यां प्रमाणादीलादि बोडश्चियन्तम् । अत्र च सत्यस्योपपन्युत्पत्तिभ्यां सर्वस्मिन् भगवदुपादेयत्वभगवन्त्वप्रमितिजनकत्वात् प्रमाणात्वं बोध्यम् ।

किम श्रीधरीये सत्यव्रतपदस्य 'सत्यसङ्कल्प'त्वं यद् व्याख्यातं तदत्र भगवतो व्रतानीत्यादिना सिद्धम् । सत्यपरपदे 'सत्यं परं प्रापकं यस्ये'ति व्याख्यातं तदत्र कियाशक्ते-स्रयोदशिवधन्तेन सिद्धम् । यच त्रिसत्यादिनिशेषणचतुष्टये व्याख्यातं तदत्र सत्यस्य योनिमिन्सादिनिशेषणत्रयेणैव सिद्धम् । तेन तन्मते त्रिसत्यमित्यस्य विशेषणस्य वैयर्थ्यम् । व्याख्यानव्याख्येयः भावसागतिकगतित्वात् । अतो दोषाणां विद्यमानत्वात् तदुपेक्ष्यमिति बोध्यम् ॥ २६॥

### (५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या।

अत्र सुवोधिन्यां खयं षोडश्रविधं तदन्तर्गतमष्टिषियं पञ्चिषं वेदोक्तं चेति त्रिधा व्याख्यातम् । तत्र वेदोक्तं पञ्चिषं यथा । 'सलं परं परं सलं सल्येन सुवर्गाक्षोकाञ्च्यवन्ते न कदाचन सतां हि सलं तस्मात् सले रमन्त' इतिश्रुतौ 'सलं पर'मितिपदोक्तं प्रमाणरूपं सल्यमत्र श्लोके सल्यव्यतमिति-पदेनोक्तम् । 'परं सल्य'मितिपदोक्तं प्रमेयरूपं सल्यमत्र सल्यपरमितिपदेनोक्तम् । 'सलेन सुवर्गाः होकाञ्च्यवन्ते न कदाचने'ल्येनेनोक्तं सलं 'सतां हि सल्य'मितिपदोक्तं सलं चात्र त्रिसत्यमितिपदेन भूरादित्रयकायादित्रयरूपफलसाधनिक्रपकेणैकीकृत्य निरूपितम् । एतदेवोक्तं सुवोधिन्या-मियं चतुर्घाष्टियिघो निरूपित इल्यत्र चतुर्घेतिपदेन । एवं वेदोक्तपञ्चिष्यसलेषु चतुर्विधं सलं निरूपितम् । अथावशिष्टं 'तस्मात् सले रमन्त' इल्यत्रोक्तं रमणाधिकरणभूतं पञ्चमं सलम् । तदत्र सत्यास्मकं त्वां शरणं प्रपन्ना इल्यनेन निरूपितं ज्ञेयमिति प्रकृषोत्तमा व्याख्यातवन्तः ।

अथ टिप्पयां द्वितीयव्याख्याने सत्यस्य योनिमितिपदेन प्रमाणक्ष्पमेकविधं सलम् । निहितं च सत्य इलनेन प्रमेयसाधनरूपं द्विविधम् । सत्यस्य सत्यमिलनेन फठक्षपं भगवित प्रतिष्ठितं चेतिद्विविधम् । एवं पञ्चविधं ज्ञेयम् । ऋतसत्यनेत्रमिलनेन ज्ञानशक्तिद्वयम् । सत्यात्मकमितिपदेन धार्मे चेति षोडशा ।

तथाचायं सङ्गहः। सत्यव्रतमितिपदेन ब्रिनिथम्। सत्यपरमितिपदेन चतुर्विथम्। त्रिसत्यमिति भ्रादित्रयं कायादित्रयं चेतिद्विनिथम्। एवमष्टिनिथम्। सत्यस्य योनिमित्येकिविधं प्रमाणरूपम्। निहितं च सत्य इति प्रमेयसाधनरूपमिति द्विनिधम्। सत्यस्य सत्यमिति फल्रूपं
भगवित प्रतिष्ठितं चेति द्विनिथम्। एवं पश्चिनिधं तु न वेदोक्तं किन्तु श्रीभागवतोक्तमेन। वेदोक्तं
तु पूर्वमेनोक्तम्। एवं त्रयोदश्या कियाशक्तिनिंक्तपिता। अथ ज्ञानशक्तिरूपं कतसत्यनेत्रमिति
द्विनिथम्। सत्यात्मकमितिपदेन धर्मिरूपमिति षोडशिन्धम्। टिप्पण्युक्तप्रथमपक्षीयनैलक्षण्यं
तु पूर्वमेनोक्तमितिसक्षेपः॥ २६॥

जिन्मप्रकरणम् ।

### पकायनोसौ द्विफलस्त्रिमूलश्चत्र्रसः पञ्चविधः षडात्मा । सप्तत्वगष्टविटपो नवाक्षो दशच्छदी द्विलगो ह्यादिवृक्षः ॥ २७ ॥

एवं प्रमाणरूपतामुक्त्वा प्रमेयरूपैतामाह एकायन इति । इदं जगदु ब्रह्माण्डात्मकं ष्ट्रक्षत्वेन निरूप्यते । "वृक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्व"मिति-श्रुतेर्भगवान् वृक्षरूपः । तस्माज् जायमानं जगदपि वृक्षात्मकमेव भवति । अनेन भगवती महत्त्वं निरूपितम्। यथाश्वत्थादिवृक्ष एकसिन् कोटिशः फलानि भवन्ति।सोपि तादृश एव । एवमनादिनिधनो वृक्षो भगवान् । अत एव क्रचिद् ब्रह्माण्डनिर्माणं भगवत एव भवति । कचित् तत्त्वद्वारा । अक्षरमत्र फलम् । तस्य तत्त्वान्यंशाः । बीजं ब्रह्माण्डमिति । शकुनिभक्षितमेव ततो निर्गतं फलतीति तत्त्वानां चेतनरूपता निरूपिता। तत्र दैत्यादिकल्पे बहुबीजयुक्तादपि फलादेको वृक्ष उत्पद्यते । अत एव बाह्यादिशास्त्रेषु परमाणुभ्यो बहुभ्य एककार्योत्पत्तिर्निरूपिता । पिप्पलादयोपि काक-विष्टातो जाता बहुभ्य एकं भवतीत्यध्यवसीयते तद्व्यावृत्त्यर्थमाहैकमेवायनं यस्येति । अण्डं प्रकृतिरक्षरं वा । काल इत्यन्ये । अनेनायमादिरूपः सद्वक्ष उक्तः । अतोसाविति । परिदृश्य-मानः प्रपन्नः । ब्रिफलः । द्वे फले यस्य । सुलदुःलेस्य फले । दैत्यानां तु दुःलमेव फलम् । ते फले नरकस्वर्गवाच्ये। नराणां कं सुखं विषयात्मकम् । स्वस्वरूपं गच्छतीति स्वर्गः । सृष्टान्तरे सर्वे विषयिण इत्यत्र तु द्विविधा अपि। त्रयो गुणाः सत्त्वादयो मूलान्यधःप्ररोहा यस्य। अत्र त्रिविधान्यपि कर्माणि भवन्ति । अन्यत्र तामसान्येव । क्वचिद् वा राजसानि । सात्त्विकानि त न भवन्त्येव । चत्वारो धर्मार्थकाममोक्षा रसा यस्य । अन्यत्रार्थकामावेव । पश्च कर्माणि

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

एकायन इलान-एवं प्रमाणेलादि । पूर्वश्लोके सलस्य प्रमाणत्वकथने "सलात्मक"मिलनेन भगवतः प्रमाणरूपतामुक्तवाग्ने "त्वमेक एवास्वे"लोन श्लोकेन साधनरूपतां विद्ध्यंस्तदुभय-सन्देशेनैकायनश्लोकेन भगवतो जगद्रपतया प्रमेयतामाहेल्यः । ननु ब्रह्माण्डस्य वृक्षत्वमत्र निरूप्यतेतः कथमत्र भगवतः प्रमेयत्वप्रतिपत्तिरिलाकाङ्कायामाहुर्वश्ले इवेलादि । भगवान् वृक्षस्य इति । तेनादिवृश्लोसावितिम्लान्वयो बोधितः । न चात्र श्रुतौ वृक्षो दृष्टान्तत्वेन प्रविष्टोतो नानया भगवतः प्रमेयत्वोपप्टम्भ इति श्रुक्षम् । 'ज्रुव्यम्लमाक्शालं वृक्षं यो वेद कश्चन न स जातु जनः अद्ध्यात् मृत्युर्मा मारयादिती'तिश्रुत्यन्तरे मृत्युमारणाभावश्रद्धारूपफलेन तस्य वृक्षस्य भगवद्रपतावगमादिह् कार्यक्तपृक्षनिक्रपणेपि तेन कारणवृक्षस्यानुमानात्र प्रमेयत्वहानिरिलार्थः । ननु तथापि सद्भास्य तथात्वमस्तु कालात्मकस्य कथमिति चेत्र । कालस्य जगदुपाद्वानत्वात् । "गुणव्यतिकराकारो निर्विशेषो प्रतिष्ठितः पुरुषस्त्वदुपाद्वानमात्मानं लीलयास्त्र "दिति तृतीयस्कन्धे तथाप्रमेयत्वस्य सिद्धन्त्वात् । उपादेयस्थोपाद्वानात्मकत्वेन काले तथात्वसिद्धरप्रत्यृहत्वादिति । निरूपितेति । तृतीयस्कन्धं (एते देवाः कला विष्णो"रिलादिनोक्तेत्वर्थः । दैत्यकल्पादत्र फलेपि विशेषमाहुर्नराणां किमिलादिन ॥ २०॥

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

एकायन इसत्र—चेतनरूपतेति । तृतीयस्कन्धे स्तुतिकथनेन चेतनत्वं निरूपितमिसर्थः । इदं च तत्रैव व्युत्पादितम् । दैत्यादिकरूप इति । दैत्यानामादिकरूपे मुख्यसिद्धान्त इसर्थः ॥२७॥ त्वमेक एवास्य सतः प्रस्तिस्त्वं सन्निधानं त्वमनुप्रहश्च ॥ त्वन्मायया संवृतचेतसस्त्वां पश्यन्ति नाना न विपश्चितो ये ॥ २८॥

क. २. ऋो०२८.] श्रीटिपणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाच्याख्याविमिर्विभूषिता ।

विधाः प्रकारा यस्य । तानि पञ्चेन्द्रियजन्यान्यप्युत्क्षेपणापक्षेपणप्रसारणाकुम्रनगमनात्मकानि भवन्ति । अन्यत्रोत्क्षेपणाभावः । अथवान्नमयादयः पञ्च । "सं वा एष पुरुषः
पञ्चधा पञ्चात्मे"तिश्चतेः । ब्रह्माण्डविग्रहोपि तथा । अन्यत्र नानन्दः । षडात्मानो यस्य ।
पडिन्द्रियाण्यात्मत्वेन निरूपितानि । "अयमात्मा विज्ञानमयः" । ज्ञानं च षड्विधमुत्पत्त्या
भिन्नम् । सस त्वगादयस्त्वचो वल्कलादीनि यस्य । अष्ट प्रकृतयो विटपाः शाखा यस्य ।
"भूमिरापोनलो वायुः खं मनो बुद्धिरेव च अहङ्कार इतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरष्टधे"ति ।
नय देहच्छिद्राणि नवाक्षा यस्य । दश प्राणाद्म द्वानि यत्र । सौ जीवान्तर्यामिणौ खगौ
यत्र । एतस्माद् वैलक्षण्यमन्यत्र ज्ञातव्यम् । हीति सर्वत्र युक्तयः सन्तीति ज्ञापितम् ।
आदिवृक्ष इति समष्टिरूपः । एवं प्रमेथं निरूपितं भगवदात्मकम् ॥ २७ ॥

अत्रोपपात्तं वदन् साधनरूपमाह त्वमेक एवास्येति। अस्य जगतः सतः सद्रपस्य । अनेन मायावादादिपक्षा निराकृताः । ते हि वैनाशिकाः । "असत्यमप्रतिष्ठं ते जगदाह-रनीश्वर"मितिवाक्यात् तेषामेव मतेस्य जगतोसत्यत्वम् । अन्यथासतोज्ञानकार्यस्य कर्ता भगवान् को वा स्यात् ? तस्य सर्वस्थापि सदृपस्य त्वमेव प्रसृतिकत्पत्तिस्थानम् । प्रकर्षेण सुतिर्यसादिति । प्रसृतिपदेन पितराविवोत्पादकत्वं सचितम् । त्वमेव सम्यग् निधीयतेस्मिन्निति सन्निधानं लयस्थानम् । त्वमेवानुगृह्यतेनेनेति पालकः। अत उत्पत्तिस्थितिप्रलयकर्ता त्वमेव । अन्यथाकमेणैवं सूचयित भगवद्रक्षितो न नश्यतीति । नन्वेते गुणाभिमानिन एव ब्रह्माद्य उत्पत्त्यादावधिकारिणो नाहमित्याशङ्क्याहस्त्वन्मा-ययेति । ये त्वन्मायया संवृतं सङ्काचितं चेतो मतिर्येषां ते त्वां नाना पर्यन्ति न तु विपश्चितः। त एव भगवन्तं परिच्छिन्नं जानन्ति ये तस्यैव मायासङ्कचिता भवन्ति । अल्पेन हि ब्राहकेणाल्पमेव गृह्यते । सर्ववस्तुब्रह्णार्थं चित्तं पुष्कलमेव भगवत्सृष्टम् । मायया सङ्कोचाभावे कथं परिच्छिन्नं गृह्णीयात् ? अत एव त्वां नाना पद्म्यन्ति। परिच्छिन्नया दृष्ट्या गृहीतो देशो भिन्नतया स्त्रीक्रियत इति मायामोहः। अत एव ये विपश्चितस्ते ब्रह्मादीन् परस्परविरुक्षणान् पश्यन्तोपि तत्तत्कार्यान्तरोधेन तथाविधं त्वामेव मन्यन्ते न तु भिन्नं पश्यन्ति । य इत्यन्ते तेषां माहात्म्यनिरूपणार्थं निर्देशः । अनेन सृष्टिस्थानां गुणैभिन्नानां स्वकार्यसिद्धार्थमेत एव यथारुचि भगवद्रपाः सेव्या इतिसाधनमुक्तम् ॥ २८ ॥

(३) श्रीमद्रल्लभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

त्वमेक एवेस्रत्र—सत इतिपदकथनस्यावश्यकत्वमाहुरन्यथेति । जगतः सत्त्वामावे जग-त्कर्तृत्वेनोच्यमानो भगवान् को त्रह्या वासतः कर्ता स्थात् । भगवतो त्रह्यणो वाज्ञानकार्यकर्तृत्वे-ज्ञानरूपत्वं स्यादितिमावः । दैत्यानां दुर्गामैरवादयः सेव्या इति तत्पक्षव्यतिरेको ज्ञेयः । चित्तं प्रष्कस्त्रमिति । अण्वपि सर्वग्रहणक्षममित्यर्थः ॥ २८॥

१. प्रमेयतामिति प्रकाशाहतः पाठः । २. सन्दष्टेनेखपि पाठः ।

विभिष रूपाण्यववीय आतमन् क्षेमाय लोकस्य चराचरस्य ॥ सत्त्वोपपन्नानि सुलावहानि सतामभद्राणि मुहुः खलानाम् ॥ २९ ॥ त्वय्यम्बुजाक्षाखिलसत्वधाम्नि समाधिनावेशितचेतसैके ॥ त्वरपादपोतेन महत्कृतेन कुर्वन्ति गोवतसपदं भवान्धिम् ॥ ३० ॥

जिन्मप्रक**रणम्**।

फलमाह विभविति। त्वमवनीय आत्मिन रूपाणि विभिवि । ये त्वां सेवन्ते पूर्वोक्तमकारेण तेषां रूपाणि ज्ञानरूप आत्मिन विभिवि । सायुज्यं तेभ्यः प्रयच्छिसि । अथबावबोध आत्मिन शुद्धात्मिस्स्यर्थं रूपाण्यवताररूपाणि विभिवि येषु भक्ताश्चिद्रपमात्मानं स्थानते । रूपाणां ग्रहणस्थान्यदिप निमित्तमित्साह क्षेमाय लोकस्य चराचरस्येति । चराचरश्चते । स्वाचारश्चेत न्यायविदः । चराः प्राणिनः । अचरा भ्रादयः । उभयेषामि क्षेमाय । अनेनैहिकफलदानार्थमि भगवद्यतार इति । गुणैर्वक्षादीनामिष भगवत्वाद् रजसा तमसाप्यवतारः सम्भवतीति तद्ध्यावृत्यर्थमाह सत्त्वोपपन्नानीति। लोकानु-सारीणि मत्स्यादीनि । ब्रह्ममहादेवयोरप्याधिदैविकयोरप्यवताराः सन्वरूपा एव । तत्र निदर्शनं सुखावहानीति । ये सर्वप्राणिषु सुखमावहन्ति । पक्षपातस्तोत्रत्वाद् देत्यानामिष सुखदानि भविष्यन्तीत्याशङ्काह सतामेव सुखदानि । खलानां त्वभद्राणि । लक्षण-पूर्वकं देत्यानां निर्देशः खलानामिति । सर्वदोषनिधानं खला ये परेभ्यो दुःखदातारः । सद्दिरित । सर्वेषां खलानां वारंवारम् ॥ २९॥

एवं लौकिकप्रकारेण चतुर्णा निरूपणमुक्त्वा स्मृतिप्रकारेण पुनश्चतुर्णा निरूपणमाह स्वयीति चतुर्भिः। स्मृतिषु योगो धर्मः। स च योगो वहुविध इति यो देवहितो धर्मरूपतं निरूपयति। हे अम्बुजाक्ष! अखिलस्त्रच्याच्चि त्विय समाधिनाविद्यातचितसा करणेन स्वत्पाद्गेतेन भवार्विध गोवत्सपदं कुर्वेन्ति। योगे प्रत्यक्षो भगवान् संसारात् सारयतीति सिद्धम्। अम्बुजाक्षेति। दर्शनेनैव पापनाशकत्वमुक्तम्। यो योगस्तृतीय-स्कन्धे निरूपितः स सर्वात्मको भगवद्विषयकः। तदाहाखिलस्त्रच्याम्नीति। अखिलानां सस्वानां प्राणिनां धाम स्थानम्। सर्वसत्त्वगुणनिधाने वा ताहशे भगवति। आसमन्ताद् विद्यातं चित्तं यसिंस्लाहशेन समाधिना करणेन कृत्वा त्वत्पादः पोतो भवति। समुद्र-

(१) श्रीप्रमुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

निभर्षी सस निवृतौ चराचरदान्देनेसादि । "यस बहा च क्षत्रं चोमे भवत ओदन" इतिश्रुसर्थनिर्णयं कुर्व "कृता चराचरत्रहणा"दितिसूत्रे निषयनाक्योक्त बहाक्षत्रे 'चराचर'शब्देन ज्यासीनददिति तथेति क्षेत्रम् ॥ २९ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीस्चवोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः । विभवीत्यत्र-अनेन क्षेमार्थावतारोत्तया देवेबु पक्षपातो बोधितो ज्ञेयः ॥ २९ ॥

(३) श्रीमद्रक्षभमहाराजकतः श्रीसुवोधिनीलेखः । विभवित्याचरशब्देनेति । एतद्वयवमृतेनाचरशब्देनेत्यर्थः । चरशब्देन 'सर्वत्र परिप्रमन् मृत्यु'रिति तत्र व्याख्यातम् । टिप्प्पामप्येवमेवार्थो ज्ञेयः । आधिदेविकयोरिति । विद्धमी रज आनन्दधर्मस्तम एतद्वभयरूपयोः । तथा च ताह्यो भगवानेवेति भगवद्वतारा एवेतिभावः । भगवद्वतारेषु यत्र सत्त्ररुस्तमोभेद उच्यते तत्रैते रजस्तमसी ज्ञेथे चन्द्रदुर्वाससौ वाधिभौतिकयोरवतारावित्यर्थः।दैलानां नैतत् फलं किन्त्वन्धन्तम इति दैल्यपक्षव्यतिरेको ज्ञेयः॥२९॥ तरणसाधनं पोतः। चरणस्य पृथ्वीरूपस्याकाद्यारूपस्य वाक्षररूपस्य वा पोतत्वम्। भूमिश्चेत् सर्वजनीना । आकाद्यं च । भगवद्भावकसमाधौ भगवति विद्यमाने पादस्य पोतत्वाभावात् समाधिकल्पितस्यैव च संसारमध्यपातात् कथं पोतत्विमत्याद्यङ्काह महत्कृतेनेति । महिन्नः कृतेन । महान्तो हि सर्वस्थापि पदार्यस्य साध्यसाधनतामवगच्छन्ति । अतः समाधावेव भगवत्स्पूतौ स पादः संसारतारको भवतीत्यस्त्रीक्षिकसामध्यैन न युक्तिविरोधः शङ्कनीयः। "अयं तु परमो धर्मो यद् योगेनात्मदर्शन"मितिस्मृतेः। यथा यागादि स्वर्गसाधनं तथेदमप्यहष्टद्वारा भविष्यतीत्याद्यङ्का तिन्नराकरणार्थमपि महत्कृतेनेत्युक्तम् । पाद्गोतो महान् कृतः । हृदयं संसारपारं चाभिव्याप्य यथा तिष्ठति तावान् कृत इत्यर्थः । करणं समाधिरेव । गोवत्सपदमिति । तीर्णसंसारस्यास्थापितत्वाद् वत्सपदकरणम् । अनेन संसारे स्थिता एव संसारं तुच्छं मन्यन्ते । अनितगम्भीरत्वाय वत्सपदम् । समाधौ स्थितः समाधिनिर्वाहकं संसारमिततुच्छत्वेन मन्यते । सिद्धो योगः स्वयमेव सर्वमेव संसारं घोषयित्वा स्वनिर्वाहकमेव स्थापितवान् । न च ते महापुरुषा अन्येषायुद्धारमकृत्वा वत्सपदत्वमात्रे जातेपि स्वयमेव तरन्ति । अतो वत्सपदमेव कृत्वा यावदन्येषायुद्धारो भवति तावात् तूष्णी तिष्ठन्ति । अत ककं वत्सपदं क्रुवेन्तीति प्रमाणसमाप्तिः ॥ ३० ॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी ।

त्यत्पाद्गोतेत्यत्र—भगवद्भावकेत्यादि । अक्षरपक्षेतुपपत्तिरियम् । भगवतः पुरुषरूपेणावि-भीवे द्यक्षरस्य चरणरूपत्वम् । तदा भगवतैव तरणसम्भवे तावन्मात्रस्य तथात्वमयुक्तम् । एतदेवोक्तं भगवतीत्यादिना । न च तेन पुरुषेणापि तत्त्यम्भव इत्याह समाधिकत्विपतस्य चेति ॥ ३० ॥

् (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

त्वधीत्वन-पृथिन्यादित्रयाणां चरणत्वेषि कथं पोतत्विमत्याकाङ्कायामाहुर्भू मिश्चेदित्यादि । मूमेर्जलोपरिष्टत्वेन पोतत्वस्य प्रसिद्धत्वात् सा पोतत्क्षा सर्वजनीना । आकाश्यस्य च विष्णु-पदतायाः प्रसिद्धत्वात् "तत्र यदतरत् तत् तारकाणां तारकत्व"मितिश्रुत्या तत्रत्ये जल आकाश्येनैव तासां तरणात् तद्षि पोत्तरूपं सर्वजनीनम् । प्रकृते च भूमौ स्थित्वा कर्मादिसाधनकरणे "स्वर्गि-गोप्येतिमन्छन्ती"तिवाक्येन मूमेरेव प्रयोजकत्वात् पोत्तत्वम् । आकाशस्यापि हार्दस्य ध्यान-प्रयोजकत्वात् पोत्तत्वं बोध्यम् । अक्षरपक्षेत्रपत्तिमुद्धावयन्ति अगवद्भावकेत्यादि । तदेतद्द टिप्पण्यां विष्टुण्वन्त्यक्षरत्यादि । तनेन पुरुषस्यपेगिति । समाधिकल्पितपुरुषस्रपेण । सुबोधिन्यां समाधिकल्पितस्यापि तारकत्व उपपत्तिमाहुरयं त्वित्यादि । तथा च समाधिकल्पितस्यात्मदर्शनस्य मानस- धर्मत्वस्य तत्विमत्यर्थः । कथमदृष्टद्वारकतानिवारणमित्यत् आहुः पादेत्यादि । करणं समाधि-रेवेति । तथा च यस्य कस्यापि चरणस्य ध्यातस्यैव पोत्तत्वमिभन्नतम् । न तु वास्तवस्येति तस्यापि तथामाहात्त्यमित्यर्थः । महान् कृत इति । महत्कृतत्वव्दावयवस्य कृत्तव्यव्यस्य तार्थिनिदम् । हति प्रमाणसमासिरिति । भगवहर्शनजनकत्वेन प्रमाणपर्यवसानमित्यर्थः ॥ ३०॥

(३) श्रीमद्रक्षभमहाराजकतः श्रीख्रवोधिनीलेखः ।
त्वयीत्रत्र—समाधिनावेद्गितचेतसेति।समाधिनेलसैव विशेषणमावेद्गितचेतसेति।
तथा च महद्भिः पादस्य पोतत्वकरणे समाधेरेव करणत्वमग्रे तथान्युत्पादनादिति ज्ञेयम् । सर्वोतमक
इति।सर्व शास्मा यत्र यस्मिन् योगे। सर्वोपि प्रपञ्च शास्मत्वेन भासत इसर्थः। तदाहेति। भगवती-

स्यन्तस्यामासोयम् । चेतसो भगवत्यावेशकथनेन चित्तवृत्तेर्भगवति योजनमाहेत्यर्थः । आकाशास्त्रपस्य वेति । वियतो विष्णुपदत्वप्रसिद्धेः । येम्य इतिश्लोके न्युत्पाद्यत्वादितिभावः । सर्वजनीनेति ।

993

खयं समुत्तीर्य सुदुस्तरं द्युमन् भवार्णवं भीममद्भ्रसौहृदाः ॥ भवत्पदाम्भोरुहृनावमत्र ते निधाय याताः सदनुमहो भवान् ॥३१॥

ताहरोन प्रमाणेन यत् सिध्यति तत् प्रमेयमाह खयं समुत्तीर्येति । तीर्णस्यास्थाप-नेनैव वत्स्पदकरणात् सम्पूर्णानुवादे सुदुस्तरं भवार्णवं भीममित्युक्तम्। मोक्षप्रतिपादक-त्वात् सर्वशास्त्राणां मोक्षः सम्प्रदायश्च प्रमेयं भवति । स्वयं समुत्तीर्थं भवतपदाम्भो-रुहनावमंत्रैव निधाय ते याताः । सम्यगुत्तरणं दुर्घटत्वे सति वक्तव्यमिति दुर्घटत्वमाह । समुद्रो हि दुस्तरः स्वतः । तत्रापि नकादिभिः कृत्वा सुदुस्तरः । व्यसनमृत्युजरादि-भिरलौकिककरणसामर्थ्यघातकः। स्वतोपि भीमो भयानकः। द्यमन्नितिसम्बोधनं चरण-स्त्रिविधदोपनिवारणसमर्थं इति ज्ञापयति । यथा सूर्योन्धकारं सर्वजगत्पूर्णं जाड्यं भयं च स्वत एव निवारयति तथा त्वचरणप्रसादात् तेपि संसारमुत्तीर्णाः। तिर्हं कथमन्येषा-मुद्धारः ? का वान्येषामुद्धारे तेषामपेक्षा ? तत्परिहारार्थमाहादभ्रसौहृदा इति । अदभ्रमच्छिद्रं सफलं सौहृदं येषामिति । अनेन पूर्वमेव कृतं सौहृदं सार्थकमेवेति तेषामवस्यमुपायकरणम् । तमुपायमाह भवत्पदाम्भोरुहनावमिति । तेषूत्तीर्णेषु तद्तु-सरणेनैव भूयान् संसारो गत इति पोतरूपोपि पादः सुखदः सर्वप्रदर्शकः । तत्कृपयानित-गम्भीरोम्भोरुहनौकारूपो जातः समुद्रश्च नदीरूपो जातस्तदाह भवत्पदाम्भो-रुहनावमित्यत्रैव निधाय याताः । नतु ते महता प्रयासेन भगवन्तमाराध्य वशी-कूल चरणमारुह्य सर्व चरणे निवेश्य यातास्तदुपदेशिनस्तु न तद्विधा इति कथं तरणं भविष्यतीत्याशक्क्याह सदनुग्रहो भवानिति । सत्त्वनुग्रहो यस्य । भवानिति । असिन्नर्थे सम्मतिरुक्ता ॥ ३१ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

स्वयमित्रत्र—सम्पूर्णानुवाद इति । अन्यं प्रति सम्पूर्णानुवादे । किमत्र प्रमेयं योग-प्रमाणेन प्रमितं भवतीत्रत आहुर्मोक्षेत्रादि । मोक्षः सम्प्रदायश्चेति । फलत्वेन साधनत्वेन चेतिशेषः । तथा चैतद् द्वयमिह योगजधर्मेण प्रमितं भवतीत्यतस्तथेत्यर्थः । अलौकिककरणं च

(३) श्रीमद्रहाममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

सर्वानेव जनान् प्रति पोतत्वं स्यादित्यर्थः । पूर्वं भगवान् तारयतीत्युक्तं तत्र 'पादस्य पोतत्वं सम्पाद्ये तिशेषो श्रेयः । इतिस्मृतेरिति । अतो धर्मत्वाद् यागादिवद्दृष्ट्वारा फलसाधकत्वं भवेदित्यर्थः । महान् कृत इति । सदादिपदानि विहाय महत्पदकथनेन पोतिषि महत्त्वम् । तथा च तात्पर्यार्थोयम् । विग्रहस्तु महद्भिः कृतेनिति पूर्वोक्त एव । महद्भिः कृते महानेव भवतीतिभावः । आभासेष्वाहेत्याद्येकवचनं तत्र 'ब्रह्मा भवश्ये 'तिशेषो श्रेयः । प्रमाणसमासिरिति । अत्र प्रमाणं योगो भगवत्प्रमाजनकत्वात् । तथा च वत्सपदकरण एव तत्समाप्तिः । तरणं त्वतुग्रहसाध्यमत एव प्रमयेनिस्पकेष्रिमश्लोके वक्ष्यत इतिभावः । दैत्यानां विमार्गपरिपोषितो निरीश्वरयोग इति तद्व्यतिरेकः ॥ ३०॥

स्वयमित्यत्र—अलौकिकानां साधनानां ज्ञानादीनां करणे मोक्षादिसम्पादने यत् सामर्थ्य चित्तमालिन्यादिसम्पादनेन तद्धातकः । संसारासक्तौ ज्ञानं कार्यक्षमं न भवत्यत एव ज्ञानिनो भीताः येन्येरविन्दाक्ष विमुक्तमानिनस्त्वय्यस्तभावादविशुद्धबुद्धयः ॥ आरुह्य क्रुच्छ्रेण परं पदं ततः पतन्त्यधोनादृतयुष्मदङ्घयः॥ ३२॥

साधनं महतामुपदेशप्रकारः। स च अर्थादुक्त इति साधननिरूपणे तदितिरिक्तसाधनान्येव निराकरोति येन्येरचिन्दाक्षेति। अन्ये निरीश्वरसाङ्ख्यानुवर्तिनः। ते हि पूर्वज्ञानानुसारेण भगवन्तमुपासते। एवं बहुजन्मिनः प्रवृद्धं ज्ञानं विकर्मसिहतं भगवदंशमात्मत्वेन
स्फुरितं त्याजयित्वा निरीश्वरसाङ्क्यं मायावादं वावलम्बन्ते। ते चेत् पूर्ववदिष तिष्ठेयुस्तथा
सित कृतार्था भवेयुः। तथाबुद्धिर्विकर्मफला। ते च पूर्वज्ञानेन देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणाध्यासरिहता जाताः। महता कष्टन सर्वस्वदक्षिणया सर्ववन्धुपरित्यागेन सर्वमुख्वेमुख्येन तपसा

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

चेन्चेरविन्दाक्षेत्यत्र—सम्यग्वायुसचारो नाडीशुद्धौ भवतीति तदर्थमपेयपानादिकं यत् तदेव विकर्मति 'श्रेयम् । एतदुक्तं विकर्मसहितमित्यनेन ॥ ३२ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

पूर्वोक्तसमाधिरूपं वोध्यम् । नतु श्लोकद्वयेषि संसारस्य समुद्रत्वकथनात् प्रत्युतास्मिन् दुस्तरत्वाधुक्तेरत्र चरणस्य पोतत्वकथनमेवोचितं तदपहाय किमिति नौत्वादिकमुच्यत इत्याकाङ्कायामाहुस्तेदिवलादि । सर्वप्रदर्शक इति । कूठपरिच्छिन्नतया सर्वसंसारप्रदर्शकः । एतस्यैव विवरणं तत्कृपयेत्यादि । एवं च पूर्वोक्तेन स्मार्तेन योगरूपेण प्रमाणेन भगवचरणरूपभक्तिमार्गात्मकसाधनमूतं
प्रमेयं ततो भगवत्प्रात्मकं फलरूपं च प्रमेयं प्रमितं भवतीत्यर्थः । चरणस्य सम्प्रदायपरत्वं तु
पूर्वश्लोकोक्तमहत्कृतपदादेव सिद्धमिति न चोद्यावसरः । एतन्निदर्शनं च "भक्तियोगेन मनसि
सम्यक् प्रणिहित" इति प्रथमस्कन्धोक्तव्याससमाधिसन्दर्भोज् ज्ञेयम् । सत्स्वनुग्रहो यस्येति ।
तथार्वाचीनानामतयात्वेषि तन्मूलमूतेष्वाचार्येष्वनुग्रहात् तदनुसारिणस्तारयसीत्यर्थः ॥ ३१ ॥

येन्य इति-नन्वस्मिञ् छ्रोके विहर्मुखनिन्दैव दृश्यते न तु किञ्चित् साधनमतः कथमस्य साधनबोधकत्विमत्याकाङ्कायां तद्घोधकत्वप्रकारमाहुः साधनिमत्यादि । तथा च तदितिरक्तेसाम्प्र-दायिके साधने निराकृते तत्र दृढविश्वासो भवत्यन्यथा पाक्षिकत्वं स्यादिति तदितरिनन्दाद्वारा 'न हि निन्दा'न्यायेनात्र साधनस्थैव कथनमितिभावः । विकर्मसहितमिति ज्ञानिवशेषणम् । तदेतद् टिप्पण्यां विवृण्वन्ति सम्यगित्यादिना । सुवोधिन्यां तथावुद्धिरिति । निरीश्वरादिवुद्धिः ।

(३) श्रीमद्रह्नभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

संसाराद् विरक्ता भवन्तीतिभावः । तेपीति । पूर्वश्चोकोक्तप्रकारेण कृतवत्सपदत्वा अपि सर्वाशेनो तीणीः प्रसादादेव न तु योगवलेनेत्यपिशव्दः । अच्छिद्रं सफलमिति । अच्छिद्रसौहृदत्वाद-न्येषामुद्धारः सफलसौहृदत्वादन्योद्धारापेक्षेति शङ्काद्वयपरिहारः । द्वितीयमर्थं विवृण्वन्यनेनेति । पदेनेतिशेषः । सार्थकमिति । सफलमिल्यथः । इत्यत्रैवेति । चरणाम्भोरुहनौकारूपो जात इति हेतोरत्रैव निधायेलथः । दैलानां न संसारोत्तरणमिति तद्धातिरेकः ॥ ३१ ॥

येन्य इत्यत्र-भावस्यास्तत्वकथनेन पूर्व सत्त्वमायातीत्याशयेनाहुस्ते हीति। पूर्ववदिति। विकर्मे चेन्न कुर्युरित्थर्थः । तथाबुद्धिरिति। बहुजन्मिमः प्रवृद्धं ज्ञानिम्द्यर्थः । विकर्मेति । महता कष्टेन् १५ भा॰ द॰ ड॰ तथा न ते माधव तावकाः कचिद् भ्रत्यन्ति मार्गात् त्वयि बद्धसौहृदाः ॥ त्वयाभिग्रसा विचरन्ति निर्भया विनायकानीकपमूर्धसु प्रभो ॥ ३३ ॥

श्रद्धवा ब्रह्मात्मभावनां प्राप्तवन्तः । तदेव तेषां परं पदम् । य इति प्रसिद्धाः । अन्ये भगवद्गहिता भगविद्वचारेण यान् भगवानन्यान् मन्यते न त्वात्मीयान् । अरिवन्दाक्ष । कमलनयनेतिसम्बोधनेनासुरपक्षपातात् तेष्वदर्शनं स्चितम् । न हि रात्रों कमले विकासोस्ति
येन रात्रिस्थैरामोदोनुभूयेत । अतस्तेन्य एव । पूर्ववासनयात्मानं विसुक्तमेव मन्यन्त इति
विसुक्तमानिनो न तु विसुक्ताः । ज्ञानं शास्त्रोत्थं विषयत्वेनात्मानं गृह्णाति । अतस्तस्मान्न
कलम् । विषयान्तरवत् तस्याप्यभिमानजनकत्वात् । अत एव त्विय पूर्वस्थितो भावः साधनत्वेन परिप्रहादस्तोस्तं गतो यो भावस्तस्मान्नेत्रोनं विद्युद्धा वृद्धिर्येषाम् । अन्यथाहह्वारादिसर्वदोषसम्बन्धे स्वान्तःकरणे दुष्टे जाते महान्तस्ते कथं न जानीयुर्वयं दुष्टा इति ।
तदा तं मार्गं परित्यज्य यह्मपि कुर्युः । अतोविद्युद्धवुद्धय एव जाताः । परमञ्जद्धया च
स्वदोषाः स्फुरन्ति । ज्ञानस्य पूर्वावस्थेषायत् स्वदोषस्फुरणम् । अतः कुच्छ्रेणापि परं पदं
ब्रह्मभावमाक्त्यानाहत्तयुष्टमदङ्क्षयः पतन्त्येव । जीवस्य प्रकृतेरपि परस्य प्राप्ताच्चगतौ निरालम्बने मार्गे भगवच्चरणातिरिक्तमवलम्बनं न सम्भवति । यतो वियद् विष्णुपदमेव । भगवच्चरणावलम्बनेनैव पुरुषस्योध्वंगमनं शृङ्खल्द्वीपे श्रीपादारोहणे शृङ्खलापरित्यागवत् । अस्य चरणस्य ब्रह्णादिक्केश्वपरित्यागाभावायाहानाहतेति । आदरणमात्रेणापि
न पतन्ति । आदर एव वा चरणस्थितौ हेतुः ॥ ३२ ॥

नन्वेवं सित भिक्तमार्गानुसारेणापि भगवज्ञजने विकर्मादिना कालान्तरे पुनर्बुद्धि-नाद्मप्रसङ्गः। साधनत्वेनैव भिक्तमार्गस्यापि स्वीकारात्। अतस्तुल्यत्वात् किं मार्गान्तर-दूषणेनेत्याद्मक्का स्मार्तस्यापि भगवन्मार्गस्य फलमाह तथेति । हे माधव ते पूर्वं तद्धतः प्रवृत्ता अपि तावकाः सन्तः किचद्यारोहणावस्थायां अद्ययन्त्यपि न । पादोष्यधः प्रमादादपि न पतिति । आरुह्यमाणमार्गात् स्वमार्गादपि न पतन्ति । मार्गस्यैव तथात्वात् । यथा वस्तुरक्षकाणां मध्ये सुगन्धरक्षकः सौरभ्यं प्रामोत्येव । लशु-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणमणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः मकाशः। नेत्यादि। इदं क्रुच्छ्रपदस्य विवरणम्। श्रसुरपक्षपातादिति । अन्यपदोक्तानां तेषां तथात्वात्। तस्मादिति । विषयत्वेनात्मज्ञानादित्यर्थः। साधनत्वेन परिग्रहादिति । भावनासाधनत्वेन परि-ग्रहात् । शृङ्खल्कद्वीप इत्यादि । पुराणान्तरादौ प्रसिद्धम् । परित्यागवदिति। ससम्यर्थे वितिशा ३२॥

(३) श्रीमद्रक्षभमहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः । विकर्म फलं यसास्तादशी जातेतिशेषः । विकर्म सम्पादितवती तेन विमुक्तमानिनो जाता 'जीवा एव ब्रह्म खाश्रयेव मुक्ति'रितिमायावादिमतमवल्यितवन्त इत्यथः । परपदारोहे पातो—सम्भावित इत्यत आहुस्तदेवेति । ब्रह्मत्वेनात्मभावनमेव न तु भगवदाविभीव इत्येवकारः । इदमेवाग्रे विवृण्वन्ति ज्ञानं द्वास्त्रोत्थिनित । ब्रह्मात्मभावनारूपं 'तत्वम'स्यादिवाक्योत्थिमत्यर्थः । विषयविषयिभावरहितं ज्ञानं त्वात्मिन भगवदाविभीव भवतीतिभावः । शृङ्खलापरित्याग-विदित । तत्र शृङ्खलापरित्यागे सति यथा पतन्ति तथैते पतन्तीति मूलव्याख्यानान्वयः । ग्रहणादिति । ग्रहणादिलेशः शृङ्खलाया इव परित्यागश्चेतदुभयाभावाय । अत्र क्षेत्रः परित्यागश्चा च नास्तीत्यर्थः । विकर्मसहिता ज्ञानिनोस्मिन् क्षोके उक्ता देत्याः । खयं तदस्वीकारेण तत्यक्षव्यतिरेक जकः ॥३२॥ नादिरक्षकस्तद्विपरीतम् । यद्यपि स्वतम्त्रतया भगवान्त सेवितस्तथापि भगवानिति तस्य पातो न भवत्येव । माधवेतिसम्बोधनं रात्राविप विलासेन तत्रत्यानां दर्शनार्थम् । तेन विकर्मतुन्यत्वेपि सेवापरत्वाद् भगवद्दर्शनं नान्येपामिति निरूपितमत एव तायकाः । अभ्वंशे हेतुस्त्विय बद्धसौद्धदा इति । सौद्धदं स्नेहो रज्जुस्थानीयः । स स्वात्मानं जीवं भगवचरणे वक्षाति । अतो युक्त एव तेपामभ्वंशः । नन्वन्ये कालादयः कथं तान्न भ्रंश्च-यन्ति भक्तिं वा न नाशयम्तीत्याशङ्काह त्वयाभिगुप्ता विचरन्तीति । त्वयाभितो बाह्याम्यन्तरसर्वभावेन रक्ष्यमाणाः । बुद्धादीनामि नाशासम्भवादन्यप्रवेशासम्भवाच न भश्चयन्तीति युक्तम् । अत एव विचरन्ति । सर्वत्र विशेषणानिन्दया सर्वेषु लोकेषु भ्रमन्ति । कालादिभयरहिता निर्भयाः । यदन्येषां त्यागस्थानं भयस्थानं वा तदेव तेषां परिश्चमणस्थानमित्याह विनायकानीकपमूर्धस्विति । विनायका विञ्चकर्तारः । विश्वष्टदेन विन्ना उच्यन्ते । तेषां नायका जनका एव भवन्ति । तेषामनीकं सेना । एकस्मिन्

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिव्पण्योः प्रकादाः।

तथा न त इस्रत्र-विकमीदिनेति। ''यः कश्चिद् वैष्णवो होके मिथ्याचारोप्यनाश्रमी''सादि-वाक्येषु वैष्णविवेशेषणतयोक्तेन विकर्मादिना । साधनत्वेनैवेति । त्वदीयतासाधनत्वेनैव । अतस्तुरुयत्वादिति । भगवद्भावे साधनत्वेन परिग्रहस्य तुरुयत्वात् । स्मार्तस्येति । मोक्षशेष-भृतस् । पूर्वे तद्भत् प्रष्टुत्ता इति । इदं मूलस्थतथापदस्य विवरणम् । तथाचैवमन्वयः । ये तथा पूर्वे तद्वत् प्रवृत्तास्तेपि तावकाः सन्तो न भ्रज्यन्तीति। पाद इलादि। इदं - **भ्रद्भग्न्यपि ने**त्यस विवरणम् । एतस्यैव निष्कर्षमाहुरारुद्योत्यादि । यत् तु 'यथा पूर्वस्रोकोक्ताः पतन्ति सथा ते तावका न अरयन्ती'त्यन्वयं कश्चिदाशराक्षे तथा च "पातो भवति परं तथा न भवती"त्यर्थ ्चाह् तन्मन्दम् । तहतिपदस्य वैयर्थ्यापत्तेः । यदि हि तच्छन्दस्येदं बहुवचनं तदा तेन पूर्व-स्रोकोक्ता एव परामर्षणीयाः । तेषां तु पात उक्त इति न अइयन्तीतिवानयस्यैव विरोधः । यदि च युष्मच्छन्दस्य षष्ठयेकवचनं तदा तेनैव भगवदीयतायाः प्राप्तत्वात् नाचकपदस्य वैयर्थ्यम्। एवमन्य-द्पि तर्कितं दूषणीयमितिदिक् । तम्रत्यानामिति । रात्री भवानां भगवति विलासचिह्नानाम् । स्मार्त-भक्तिभागे विद्यमानानां जीवानां वा दर्शनार्थमित्यर्थः । विकर्मतुरुयत्व इति । विषयासक्तिसद्भावे-नेतरमार्गतील्ये ''प्यपि चेत् सुदुराचार" इतिवाक्यात् तथेत्यर्थः । अत्रायमाशयः । ये भक्ताः सेवां कुर्वन्तोपि न विषयासक्तिरहितास्तेषां विषयासक्तिनिवृत्त्यर्थं भगवान् खखरूपिष्टातानि विठासचिह्नानि प्रदर्शयति । तदा चिह्नानामितरमणीयत्वाद् भगवद्विलासे सर्वोत्कृष्टत्वज्ञानेन विषयेष्वतिहीनत्वबुद्धि-रुत्पद्यते तदा विषयं त्यक्तवा भगवत्येवासक्ता भवन्तीत्यर्थः । नन्वेवद्भरणे भगवतः किं प्रयोजनमत आहुरत एचेति । यतस्तावकाः । पूर्वमेव भगवदतुग्रहीताः । तावकत्वामावे त्वयैवं किमिति

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजस्तः श्रीसुवोधिनीलेखः।

तथेत्यसाभासे अक्तास्तु तादशा अपि न पतन्तीत्यप्रिमक्षोके निरूप्यत इत्याशयेन तदा-मासमाहुनेन्चेचिमिति । तत्र प्रह्वादअरतौ द्द्यान्तत्वेन वक्ष्येते । पूर्व सनकादिरूपस्य प्रह्वादस्य अगचद्द्वारि कोथेन विकर्मणा दैलेषु जन्म जातं परं तत्रापि भजनमेन न त्वधःपातः । अरत-स्वापि सृगसङ्गेन विकर्मणा जन्मान्तरं जातं परं ततो द्विजत्वप्रास्या मुक्तिरेव न त्वधःपातः । एते-ना'भाषि वेदनिन्दायामधर्मकरणात् तथा नरके न भवेत् पातः किन्तु हीनेषु जायते पूर्वसंस्कारतस्तत्रत्र

सत्त्वं विशुद्धं श्रयते भवान् स्थितौ शरीरिणां श्रेय उपायनं वपुः॥ वेदिक्रयायोगतपःसमाधिभिस्तवाईणं येन जनः समीहते ॥ ३८॥ विद्यार्थे प्रवृत्ते तदशक्तौ तत्सहायार्थं वहवः समायान्ति । ते सर्वे स्वतन्त्रा नियामकाभा-वात् कार्यं न करिष्यन्तीत्याशङ्का तद्रक्षका अपि समायान्ति तेनीकपाः। तेपि बहवो भ्रंशयितं समागताः । भगवदीयस्रदर्शनादिभयादस्पृत्यैव निकटे तिष्ठन्ति । यथा प्रहादे । तेष्वेवारोष्ट्रणार्थं भगवद्भक्ताः पादं प्रयच्छन्ति । तेषामधःपातनसामर्थ्याभावात् प्रतिष्ठाहेतव एव भवन्ति । यथा जडभरते मारणार्थमुद्यताः प्रतिष्ठाहेतव एव जाताः । तेषां मुर्घोनः सर्वसामर्थ्यस्थानानि परमकाष्टापन्नानि । एवं तेषां विचरणे हेतुः प्रभो

इति । एतत्सामर्थ्यं त्वदीयमेव । अतस्ते समर्था अपि न द्विपन्ति । अतो भक्तिमार्गीन्मार्गी-

न्तरं साधनतः फलतश्च न समीचीनमित्युक्तम् ॥ ३३ ॥ एवं स्मृतिमार्गेण भगवत्पक्षपातमुक्त्वा वैदिकमार्गेण पूर्ववदाह स्वश्विम-स्यादिचतुर्भिः । वेदो हि द्विविधः प्रवृत्तिनिवृत्तिमार्गप्रतिपादकः । ताहशोपि पुनः प्रस्थेकं द्वेधा भिन्नैरधिकारिभिद्विविधः । तत्र प्रवृत्तावर्थीवनोधोध्ययनमनुष्ठानं चेति ब्रह्मचारिणो गृहस्थस्य चाधिकारेणं सिद्धम् । तप आत्मनि च स्थितिरुत्तमाश्रमस्थयो-र्निवृत्तौ क्रमेणैव सिद्धम् । एतद् वेदानुसारेणाश्रमचतुष्टये धर्मानुष्टानं दैत्यांशानामपि तुल्यमिति भगवान् सत्त्वमूर्त्तिः स्वसत्त्वं प्रकटीकृत्य सात्त्विकानेव तत्तद्धभेषु प्रेरयति वि-परीतांश्च निवर्तयति । अन्यथाश्रमस्थेष्वेव केचिदध्ययनादिकं यथाशास्त्रार्थं ऋर्यन्ति केचिन्नेतिव्यवस्था न स्यात् । वैदिकाश्च सर्वे धर्माः परिपाल्यमाना एव जगति प्रवर्तन्ते ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः । कियेतेतिभावः । एवं च साधने दृढविश्वासे पूर्वोक्तं फूळं भवतीत्वत्र निद्र्शनमनेनोक्तं ज्ञेयम् । अतौ भक्तिमार्गादिलादि । तथा चात्र स्तुला फलनिरूपकरवं बोध्यम् । लौकिके प्रकारे प्रमाणादीनि चैरवार्यपि भिन्नानि । स्मार्ते तु निरूपणप्रकारे प्रमेयकोटावेव साधनफलगोरन्तर्भाव इतिविशेषः । एतेषु चतुर्षु भगवत्स्तुतिस्तु स्फुटैव । कालस्तुतिस्त्ववतारस्तुतित्वाद् बोध्या ॥ ३३ ॥

सत्त्वं विद्याद्धमिलत्र-पूर्ववदाहेति । प्रमाणप्रमेयसाधनफलमेदेन भगनत्पक्षपातमाहे-लर्थः । प्रमाणेन पक्षपातमुपपादयन्ति वेदो हीलादि न स्यादिलन्तम् । द्वेघा भिन्नेरिति । पूर्वाश्रमद्वयमेकसां कोटाबुत्तराश्रमद्वयं चेतरसामित्येवं द्वेधाभिन्नैः । एतदेव विवृण्वन्ति तम्रेलादि । तथा च सत्त्वमूर्तेः खसत्त्वप्रकटनमेव प्रमाणमतः पक्षपात इत्यर्थः । श्लोकं व्याकुर्वन्ति

(३) श्रीमद्रहाममहाराजञ्जतः श्रीसुबोधिनीलेखः । भजन् मुच्येत जन्मिभे "रितिसिद्धान्तः समर्थितः । अन्ते सर्वसामध्येति । यत्र तेषां विमानां परमं सामर्थ्यं प्रभवति तादशानि निषिद्धवेशरूपाणीत्यर्थः । भक्तास्तादशस्थानेषि गतास्तत्क्रतभयरहिताः । दैसानामभगवदीयत्वाद् भ्रंश एवेति तद्ध्यतिरेकः । एवमग्रेपि सर्वत्र ज्ञेयम् । अतः इति । सामर्थ्यस त्वदीयत्वादेतानिप त्वत्सष्टान् ज्ञाल्वा न द्विषन्तीत्वर्थः । सामर्थ्यस्य स्वकीयत्वे स्वातक्र्याद् देषं न कुर्श्वरितिमावः ॥ ३३ ॥

सन्वं विशुद्धमिलन सम्यगनुतिष्ठन्तीति । येन सस्वाश्रयणेन हेतुना वेदादिभिः करणस्तवाईणं समीहत इत्युक्ते वेदादीनां दृष्ट्वारकं भजनकरणत्वं न सम्भवतीति पूर्व तद्युष्टानं ततिश्चत्तशुद्धा भजनिमत्यदृष्टद्वारा करणत्वम् । तथा चैतावदर्थापत्त्या छन्धमिति ज्ञेयम् । यद्गीति । अ. २. ऋो० ३४.] श्रीटिपणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाच्याख्यादिमिर्विभूषिता अतः स्थितौ स्थित्यर्थं यदा भवान् विशुद्धं सत्त्वं सत्त्वगुणं श्रयते तदैव तेन सत्त्वगुणेन लोके प्रसतेन व्याप्ता आश्रमस्थाः क्रमेण वेदाध्ययनं क्रियायोगः कर्मानुष्ठानं तपो वन-वासादिः समाधिरात्मस्थितिश्चेतिचतुर्विधान् धर्मान् सम्यगनुतिष्ठन्ति । ततोपि तेन धर्मेण गुद्धान्तःकरणास्तवार्हणं समीहन्ते । शुद्धैरेव हि भगवत्सेवा कर्तुं शक्यत इति। ननु वेदेनैय कार्यसिद्धौ किं सत्त्वगुणेनेत्याशक्काह शारीरिणामित्यादि । यदि फलदाता कोपि न स्यात् प्रथमप्रवृत्तं विसंवादिनं दृष्ट्वा कोपि न प्रवर्तेत । नन्वदृष्टादिद्वारा भूत-संस्कारद्वारा वा कार्यसिद्धौ कि सत्त्वमूर्त्येत्याशङ्काह द्वारीरिणामिति । ते हि वारीराभि-मानिनो विद्यमानशरीराश्च । यदि प्रथमं शरीरभिन्नतयात्मानं जानीयुस्तदा कर्तृसमानाधि-करणमदृष्टमुत्पचेतेव । देहान्तरे वा फले प्राप्ये भूतसंस्कारो भवेत् । उभयोश्चाभावात् फलदाता भगवानेवापेक्ष्यते । तदाह श्रेय उपायनम् । उप समीप आनीय समर्पणम् । यसाद् वपुरिति । दैवगत्या फलसिद्धिज्ञानाभावाय । अस्तु वा फलसिद्धिः । तस्य धर्मस्य भगवद्भजने करणत्वं सहायत्वं वा चेन्न स्यात् तदा क्षयिष्ण्वेच फलमिति पूर्वदोषानिवृत्तिः। अतो वैदिके मार्गे सर्वधर्मप्रवर्तको भगवानिति देवामां पक्षपोषकः। जन इत्येकवचनं जात्यभिप्रायं दर्लभत्वज्ञापनाय ॥ ३४ ॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

ते हि दारीराभिमानिन इलादि । वैदिकं कर्म यथोक्तमेव कृतमदृष्टजनकम् । ज्ञानमि तत्रार्क 'य एवं वेदे'तिवाक्येभ्यः । तथा च तदभावात् तथेतिभावः । जडत्वादिष तथात्वं ज्ञेयम् ॥ ३४ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुचोधिनीटिष्पण्योः प्रकाशः। वैदिका इलादि। स्थित्यर्थमिति। वैदिकधर्मस्थित्यर्थम्। सिद्धमाहुः शुद्धैरिलादि। तथा च भगव-त्सत्त्वेन चतुर्विधपर्मप्रमित्या भगवत्सेवाप्रमित्या च शुद्धैस्तथेत्यर्थः । कार्यसिद्धाविति । धर्मप्रमित्यादि-सिद्धौ । कोपीति । वेदातिरिक्तश्चेतनो नियामकः । तथा च दृष्टविसंवादेषि केचिद् वेदमार्गे प्रवर्तन्तेन्ये च न प्रवर्तन्त इतिदर्शनान्न वेदेन कार्यसिद्धिः किन्तु श्रेयोजनकः सत्त्वोपाधिवैदिकपदार्थिकयाप्र-मितिजननायावश्यक इत्थर्थः । एतदाक्षिपन्ति नन्वित्यादि । समादधते ते हीत्यादि । अत्र समाधिष्टि-पण्यां वैदिकं कर्में सादिना निष्कृष्टो बोध्यः । तदभावात् तथेति । वेदान्तोक्तकर्तृस्वरूपज्ञाना-भावने यथोक्तत्वाभावान्नादृष्टजननं कर्मप्रकारज्ञानाभावाच न भूतसंस्कार इलर्थः । जडत्वा-दिति । शरीराभिमानेन जडत्वाचेतनधर्मसादष्टस्य तत्र नोत्पत्तिरित्यर्थः । सुवोधिन्यामपेक्ष्यत इति । तादशां फलदानार्थमपेक्यते। अस्तु वेति । यथाकयित्रत् कर्नृस्तरूपज्ञानात् कर्मप्रकारज्ञानास्तु वा। अस्मिन् पद्ये मैत्रायणीयोपनिषदुक्ती गुणान्तरसारभूतः सत्वगुणो वेदे प्रमाणमिति तदेतदेवानां सात्विक-त्वात् तत्पक्षपातार्थं भगवताधिष्ठीयते तदा दैवानां वैदिकधर्मेषु भगवत्सेवाकरणतायास्तरसहायतायाश्र त्रमितिभर्वतीत्यक्तम् ॥ ३४ ॥

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

नियामकाभावे कचिद् विसंवादोषि भवेदितिभावः । नन्बद्धं भूतसंस्कारो वा नियामकोस्लित्याहु-निन्वहष्टादीति । धूमादिमार्गेदृष्टद्वारा फलसिद्धिर्चिरादिमार्गे भ्तसंस्कारद्वारेतिविभागः । कर्जिति । फलदाने कर्तृभूतमदृष्टं समानाधिकरणम् । कर्मण इतिशेषः । कर्मातुरूपमदृष्टं कर्तरि फलदायकमुत्पचेते सर्थः। तथा च ज्ञानामानेन कर्मणो निरङ्गत्वाज्ञादृष्टोत्पत्तिनै वा भूतसंस्कार इतिसमाधानम् ॥ ३४ ॥

सत्वं न चेंद् धातिरदं निजं भवेंद् विज्ञानमज्ञानभिदापमार्जनम् ॥
गुणप्रकाशेरनुमीयते भवान् प्रकाशते यस्य च येन वा गुणः॥३५॥
नमु बक्षचिरणो गृहस्थस्यापि श्रेयोदानार्थमारमिववेकस्याजातत्वात् सत्त्वाश्रयणं
भवतु नाम ज्ञानस्य तु सिद्धफलदातृत्वादिसद्धफलेपि साक्षादेव फलजननसम्भवात् तज्ज्ञाने तत्साधने तपि वा भगवतः सत्त्ववपुर्नापेश्यत इलाग्रङ्गाह सत्त्वं न चेविति । इदं ग्रुद्धसत्त्वं सर्वरक्षकं सर्वकर्मफलदातृ चेन्न भवेद् विज्ञानमि न भवेत् । "सत्त्वात् सञ्ज्ञायते ज्ञान"मिति सत्त्वाभावे ज्ञानं न स्यात् । न च ग्रास्त्र-सिद्धेन सत्त्वगुणेन ज्ञानमुपस्थापितृं शक्यते । परकीयत्वात् । यिसन् क्षणे शास्त्रानु-सन्धानं तद्दर्थानुष्ठानं वा तदेव तत्सत्त्वमाविर्भवति । सद्धर्मत्वात् । इदं तु निजम् । न च तैरिप स्वमूलकारणभूतं सत्त्वगुणमुत्पादियनुं ज्ञक्यते तेषां कर्नृत्वाभावादिति ज्ञापयिति हे धातिरिति । विज्ञानमनुभवः । स च सत्त्वेकरूपेन्तःकरणे भवति । यथा यथा च विज्ञध्यते तथा तथाकामहतो भवतीति ग्रुद्धसत्त्वाविर्भाव एव विज्ञानं गुक्तं यथोन्त्रके जगत्यन्ने सत्त्वां श्रुध्यन्नसम्पादनं सुकरं न तु श्रुद्दनन्तरं तत्सम्पादनं ग्रक्यम् । अतो भगवता सत्त्व आविर्भाविते तत्कृपया भगवता सह सत्त्वमि इदये समागच्छेन-त्वन्यथा । निष्ध्यमानं ग्रास्त्रीयं भविष्यतीत्याग्रङ्ग् विशिनस्यज्ञानभिदापमार्जन-त्वन्थथा । निष्ध्यमानं ग्रास्त्रीयं भविष्यतीत्वाग्रङ्ग विशिनस्वज्ञानभिदापमार्जन-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुषोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

सत्वं न चेदिसत्र प्वींकं पश्चपातमेकदेशेनाक्षिपन्ति नन्विसादि । भवतु नामिति । तदुभयोपकारकं भवतु नाम । सिद्धफळदातृत्वादिति । सिद्धस्य परमानन्दरूपस्य मोक्षास्य-फळस दातृत्वात्। असिद्धफळपीति। न सिद्धं वृत्तिविचारगम्यरूपं फळं यस ताद्दशे तपस्पि साक्षादेव द्वारान्तरमन्तरेणैव ज्ञानास्यफळजननसम्भवात् तथा । तज्ज्ञान इति । वेदोक्ते ज्ञाने । अत्र मुळक्षोके चेदिति नैकं पदं किन्तु चोप्यर्थे । इद्वर्वधारणे । तथा चैवं योजना । इदित्यवधारणे । अत्र मुळक्षोके चेदिति नैकं पदं किन्तु चोप्यर्थे । इद्वर्वधारणे । तथा चैवं योजना । इदित्यवधारणे । वेद्याति वेद्याने सत्त्वं यदि न भवेद्ज्ञानभिद्यापमार्जनं विज्ञानं च न भवेदिति बोध्या । तदेतद् व्याकुर्वन्तीदमित्यादिना । चेदितिपदं तु तर्कत्वादर्थाद्दश्याद्दतं बोध्यम् । नतु सत्त्वमात्रस्थापेक्षा चेच्छाश्चीयसत्वेन निर्वादात्र मगाधिष्ठानापेक्षेत्रत आहुर्न च शास्त्रित्यादि । ज्ञानमिति । साक्षात्काररूपं ज्ञानम् । तद्दर्भत्वादिति । शास्त्रधमेत्वात् शास्त्रधेयत्वात् । तैरिति । शास्त्रः । विज्ञानमन्त्रभव इति । अपमदिमत्योदेनानुभवः । यथा यथेस्यादि । आनन्दमीमांसायां प्रस्थानन्दं "श्लोत्रयस्य चाकामदत्तस्य"

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

सत्त्वं न चेदिखत-आभास आत्मि बेकस्येति। अनयोर्द्वयोरेतदभावादिसद्धं स्वर्गीदिरूपमेव फलं भविष्यतीतिमावः। असि द्वेति। पराश्रयमुक्तिपक्षेपीत्वर्थः। तपिस चेति। ज्ञाने तपिस वा सति। फलदानार्थं सत्त्वापेक्षा नास्तीत्वर्थः। तथापि ज्ञानार्थमेव सत्त्वापेक्षेतिसमाधानं भविष्यति। ध्यास्थाने निज्यपद्व्यावर्त्यमाहुने च द्वाराक्षेति। धात्तिरित्यसाभासमाहुने च तैरपीति। शास्त्रेरि। स्वस्य मूलकारणभूतं शास्त्रोत्थानि सत्त्वानि गुणा अंशा यस्त्रेतादशं निजं वपुः सत्त्वमुपासक-हृदय उत्पादियतुं ज्ञाक्यत इत्यर्थः। ग्रुद्धसत्त्रोद्देक ऋषिभिः शास्त्रप्रकटनात् सत्त्वस्य शास्त्रमूल-त्वम्। तथामिति। शास्त्राणां भगवदीयसत्त्वोत्पादकत्वाभावाद् यतो धाता निजसत्त्वोत्पादकस्त्व-वर्त्वर्थः। सत्त्वस्य विज्ञानहेद्धत्वं व्युत्पादयन्ति विज्ञानमिति। प्रकारान्तरेणाप्याहुर्घथा यथेति।

मिति । अज्ञाननाशकं विज्ञानमात्मानुभवः । भेदनाशकं तु भगविद्वज्ञानम् । उभयोः साक्षात्कारे देहाद्यध्यासनिवृत्तिः शुद्धाद्वैतं च स्फुरति । तस्य ज्ञानं न विषयविषयि-भावेन । तादशस्य पुरुषार्थासाधकत्वं पूर्वमुक्तम् । आविभीवस्तु भगवतः स्वरूपस्य वा शुद्धसत्त्वव्यतिरेकेण न सम्भवति । यदि ज्ञाने सत्त्वापेक्षा सुतरां तपित तदपेक्षेति न तत् पृथङ् निरूपितम् । न चेद् भवेदिति । इत्पदव्यतिरिक्तं सर्वमावर्तते । "अर्थवशात् पदानां व्यवस्था" । 'अज्ञानभिद् विज्ञानं मार्जनमापे'ति न व्याख्यानम् । नन्वस्य सत्त्वस्य स्वतो ज्ञानरूपत्वाभावात् साधन उपयोगः । यद्यन्यथैव भगवदाविभीवो भवेदात्मनो वा तदा किं सत्त्वेन ? तत्रेन्द्रियाणां प्रकाशो लोकदृष्टः स्वकारणप्रकाशमाक्षिपति । तत्र प्रवर्तकस्य

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

जमयोः साक्षात्कार इलादि । आत्मसाक्षात्कारस्य फलमध्यासनिवृत्तिः । द्वितीयसाद्वैत-स्फूर्तिः । वैदिकमार्गे हि प्रमेयं "स हैतावानासे"तिश्चतेर्भक्षात्मकम् । अतस्तत्त्वेन स्फूर्तिः फलिनितभावः । इत्पद्व्यतिरिक्तमिति । न चेदिलत्र यदित्पदं तद्व्यतिरिक्तमिलर्थः । 'अज्ञानिमद् विज्ञानं मार्जनमापेति न व्याख्यान'मिति । कियापदस्य समानलकारेणैवान्वयिनयमान्मार्जनमाष्ट्रया-दिति भवेत् । स्नोक्ताशङ्काया अनिवृत्तेश्र स्वव्याख्यातशास्त्रार्थाप्राप्तेश्रेतिमावः ॥ ३५ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।
तिविशेषणादितिभावः । निषिध्यमानमिति । न भवेदित्यनेन निषिध्यमानम् । उभयोरिति ।
सात्मनो भगवतश्रेत्यर्थः । तदेतद् टिप्पण्यां ध्याकुर्वन्त्यात्मेत्यादि । सुबोधिन्यां पूर्वमिति ।
"येन्येरिनन्दाक्षे"त्यस्य व्याख्याने । स्रोक्षयोजनां स्फुटीकुर्वन्ति न चेत्यादि । तदेतद् टिप्पण्यां व्याकुर्वन्तीत्पदेत्यादि । सुबोधिन्यां नतु पदावर्तनापेक्षया व्याख्यानान्तरस्य ज्यायस्त्वाच्छीधरोक्तमादरणीयमित्यतं आहुरज्ञानेत्यादि । तद्धाख्यानानादरे टिप्पण्यां हेतुमाहुः क्रियापदस्येत्यादि ।
स्वोक्ताचाक्कत्यादि । श्रीधरेण हि 'मोक्षस्य तु ज्ञानैकसाध्यत्वा विश्वाख्यावत्यात्त्राक्षावतारिकायापुपक्षिता । सा तदा निवर्तते यदा मोक्षस्य ज्ञानस्य वा भक्त्येकसाध्यता व्याख्यायते । तत् तु
न व्याख्यातिमिति तदिनवृत्तिः । स्वव्याख्यातशाखार्थों भक्तानां मोक्षप्राप्तिरूपस्तस्याप्यनेनाप्राप्तिरित्यतः
श्रीधरीयं द्वितीयव्याख्यानमयुक्तमित्यर्थः । सुबोधिन्यामुक्तरार्थमवतारयन्ति नन्वित्यादि । स्वतः
इति । प्राकृतगुणतया । साधन इति । आविभावसाधने । केन प्रकारान्तरेणाविभाव इत्योक्षायां तं प्रकारमाहुस्तन्नेत्यादि । कारणप्रकाशमाहित्यति । तत्रत्र आक्षेपे । एवमाविभावीपपादनेन
न स्वात् तस्मिन्नर्थं इन्द्रियं न प्ररेयेदतः प्ररणादाक्षिपति । तत्रत्र आक्षेपे । एवमाविभावीपपादनेन

(३) श्रीमद्रह्णभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

इति द्रुद्धसत्त्वेति । इति हेतुद्वयादिल्यंः । निषिध्यमानिमिति । 'न भयेदि'ति निषेधिविषयीमृतं विज्ञानिस्तर्थः । उत्तरार्धं व्याचिख्यासवो विज्ञानस्तर्क्षः विविच्य सत्त्वस्य तद्धेतुत्वं साधयन्ति तच्चेति । आविर्मृतस्य भगवतो जीवस्य चात्मत्वेनानुभवो विज्ञानमितिभावः । स्वरूपस्य वेति । श्रीवतात्त्विकरूपस्येत्यर्थः । उत्तरार्धस्याभासमाहुर्नेन्वस्येति । साधन इति । विज्ञानहेतुभृताविभीव-साधनार्थमित्यर्थः । यद्यान्ययेवेति । अन्यथा । सत्वं विनापीत्यर्थः । धर्यापत्त्याविभीवः सिद्ध एव चेद् भवेत् तदा तत्साधनार्थं का सत्त्वापेक्षेत्यर्थः । भवेत् सिद्ध इतिशेषः । तन्त्रेति । आविभीवहेतुगवेषणाया-मित्यर्थः । इन्द्रियाणामिति । लोकेर्द्धेष्टोनुभूयमान इन्द्रियाणां प्रकाशो रूपादिग्रहणं स्वस्मिन

१. अर्थप्रकाशेखपिपाठः ।

जिन्मप्रकरणम् ।

भगवतोभिमानिनो जीवस्य च प्रकाशोवस्यम्भावी । अतस्तदनुसन्धानेनैव तह्यवधायक-मलनिवृत्ती तद्भयोः प्रकाशो भविष्यतीति व्यर्थ सत्त्वमिति चेत् तत्राह । गुणप्रकाशी-र्सुमीयते भवानिति । गुणानामिन्द्रियविषयादीनां प्रकाशैज्ञीनैः प्रेरकोभिमानी चानु-भीयतेस्तीति। स ह्यनाविर्भृत एव तथा करोति । आविर्भावस्तु केन कर्तव्यो भवेत् ! न च स्वरूपसत्त्वं कार्यकारणं वा प्रकृते प्रयोजकम् । आविर्भावस्तु सत्त्वाधीन इति पूर्वमवोचाम । न च प्रकाशोपि कार्यव्यतिरेकेण न सम्भवति । अन्यथा गुणप्र-काशो न भवेदिति वक्तन्यम्। यस्य सम्बन्धी वा गुणः प्रकाशते येन वा गुणः प्रकाशते। न तु सम्बन्धिनः करणस्य वा प्रकाशमपेक्षते । अतः प्रकाशार्थमवश्यं सत्वगुणोपेक्षितः॥३५॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः । सहत्पसत्त्ववैयथ्ये शङ्किते तत्पार्थभ्यमुपपादयितुं मूलं व्याकुर्वन्ति गुणानामित्यदि । तथा 'चेन्द्रिय-प्रेरकाभिमानी च तत्तदर्थप्रकाशवान् तत्रतत्रेन्द्रियप्रेरकत्वात् यन्नेवं तत्नेव'मित्यनुमानेनेन्द्रियप्रवर्तक-स्य प्रकाशेनुमितेषि तेन तत्सत्तामात्रं सिध्यति न तु तत्स्वरूपं प्रकाशते । यदि तत् प्रकाशेत तदायं भगवानयमहिमलेवं ज्ञानं स्थात् तत् तु न जायते । तत्र हेतुः स हीत्यादि । नतु स्वरूप-सत्तादिनैव खत एवाविभावोस्त्वित चेत् तत्राहुन चेलादि । खरूपसत्त्वमिति । खरूपसत्ता । प्रकृत इति । पूर्वोक्तप्रकारकपरोक्षातुमवे । पूर्वमिति । पूर्वार्धव्याख्याने । इदमाक्षिपन्ति न च प्रकाशोपीलादि । प्रकाशो भगवत्प्रकाशः । कार्यस्य गुणप्रकाशस व्यतिरेकेण गुणप्रकाश-मपहायेतियावत् । तथा न सम्भवति न वक्तं शक्यते । तत्र यक्तिरन्यथेतादि । तथा च यथा प्रकाशविशिष्ट एव स्पें। वस्तुप्रकाशरूपं कार्यं करोति न स्पेसत्तामात्रं सर्वप्रासादौ कार्या-दर्शनादेवमत्र गुणप्रकाशैरपि प्रेरकाभिमानिनोः प्रकाशविशिष्टसत्तैवानुमेया न तु सत्तामात्रम् । 'जीवात्मनो भगवतश्र प्रकाशः कार्यकालेप्यस्ति प्रकाशत्वात् सूर्यादिप्रकाश'वदितिप्रयोगात् । तथा च भगवत आत्मनो वा प्रकाशार्थं न सत्त्ववपुषोपेक्षेतिपूर्वपक्षहृदयम् । समादघते यस्येत्यादि । तथा चैवमनुमानेपि गुणात्मकप्रकाशस्त्रेवानुमितिर्ने तु खरूपस्य तत्प्रकाशकस्य चाप्रकाशादितिमावः । सिद्ध-(३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

प्रवर्तकत्वाभिमानित्वाभ्यां हेत् मृतयोरन्तर्यामिजीवयोः प्रकाद्यामाविभीवमाक्षिपत्यर्थापत्या बोधयती-सर्थः । तत्र हेतुमाहुस्तन्नेति । इन्द्रियाणां रूपादिग्रहणे प्रवर्तको भगवानिभमानी च जीवोत उभयोः त्रकाश आविभीव आवश्यकः । भावः सत्ता । तद्वान् भावी । भवतीत्मर्थः । अतः इति । उभयोर्नि-र्धारादिखर्यः । तदनुसन्धानेनेति । उभयोरनुचिन्तनेन तदुभयोरात्मत्वेन ज्ञाने व्यवधायकस्य प्रतिबन्घस मलस्य देहात्मज्ञानस्य निवृत्तौ सत्यामुभयोः प्रकाश आत्मत्वेनानुभवो भविष्यतीत्पर्थः । मले मुणपदेनेन्द्रियाणि विषयाश्रेति व्याख्यातम् । तत्रेन्द्रियाणि रूपादिज्ञानजनकानि तादशज्ञानस्य रूपादिकं ∖ तु विषय इत्यर्थः । इन्द्रियाणां जनकतासम्बन्धो विषयाणां तु विषयतासम्बन्ध इतिविभागः । इन्द्रियजन्यं विषयविषयकं ज्ञानमिति । अत्र तदंशत्वाजीवोपि भगवत्पदेनोच्यत इलाश्येनाहुः प्रेरकोभिमानी चेति । तथा करोतीति । इन्द्रियाणां विषयप्रहणं सम्पादयती-त्यर्थः । केन कर्तञ्य इति ? न केनापि कर्तु शक्यो भवेदित्यर्थः । प्रकृत इति । विज्ञान-सम्पादन इत्यर्थः । प्रयोजकमिति । हेतुरित्यर्थः । कैमुत्येन भगवदाविभविकथनार्थं चतुर्थमरण इलाश्येन तसार्थमाहुर्ने चेति । कारणं गन्धादयः । कार्य पृथिन्यादयः । तथा च पृथिन्यादि-

न नामरूपे गुणकर्मजन्मिभिर्नरूपितव्ये तव तस्य साक्षिणः॥ मनोवचोभ्यामनुमेयवर्त्मनो देव क्रियायां प्रतियन्त्यथापि हि ॥३६॥ एवं प्रमाणप्रमेये वैदिकप्रकारेण भगवद्र्पेण भगवद्र्पे विचारिते। साधनं विचारयति न नामरूपे इति । वैदिकमार्गानुसारेण साधनं भगवान् सर्वपुरुपार्थेषु । स च गुणातीत एव । वेदे गुणाभावात् । फलदानार्थं परं भगवान् देवपक्षपातार्थं तथा कृत-वान्। अतः सगुणः साधनमितिपक्षं निराकरोति न नामरूपे इति। ते नामरूपे गुणकर्म-जन्मभिन निरूपितव्ये । साक्षी भगवान सर्वकर्मफलदाता कर्माध्यक्षः । स एव साधन-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः । सिद्धमाहुरत इत्यादि । यतो गुणप्रकाशरूपेण कार्येण प्रकाशविशिष्टस्य सत्तैवानुमिता भवति न तु खरूपस प्रकाशोनुभवात्मकोतो भगवतो जीवस्य च खरूपप्रकाशार्थमवश्यं भगवद्वपूरूपः सत्त्वगुणो-पेक्षितः । तेन विना उत्तमाश्रमिणोरपि हृदि खरूपप्रकाशो न स्यात् । तस्मादाश्रमचतुष्टयेपि भग-वत्खरूपात्मकस्य सत्त्वगुणसापेक्षेत्यर्थः । एवं चात्र जीवस्वरूपप्रकाशः शुद्धाद्वेतप्रकाशसं वैदिके वर्त्भनि प्रमेयमित्यक्तम् ॥ ३५ ॥

न नामरूपे इलत-वेदे गुणाभावादिति । तत्र सृष्ट्यादिनिरूपणस्यलेनादित्वेन गुणाना-मनुक्तत्वेन तथात्वात् । कचिजन्यत्वेनोक्तत्वेषि भगवतः पूर्वं निर्गुणत्वादिति । तथा कृतवानिति । सत्त्वगुणाश्रयं कृतवान् । इदमेव द्वितीयस्कन्धे "स वाच्यवाचकतये"तिस्रोके 'यतो वस्तुतोकर्मकः सर्वकर्भरहितः सर्वेषां नियामकश्रैताद्दशोषि सर्वानुत्पादयितं त्रिगुणात्मकमन्यक्तं च रूपं करोती'ति विवृतम्। अनिरूपणे हेतुः साक्षीत्यादि । कर्माध्यक्ष इति । "कर्माध्यक्षः सर्वभुताविवासः साक्षी चेता

(३) श्रीमद्रञ्जममहाराजकृतः श्रीस्रवोधिनीलेखः। च्यतिरेकेण केवलगन्धादीनां प्रकाशो ज्ञानमिषशन्दात् स्थितिश्च न सम्भवस्यतः पृथिन्यादि-प्रकाशो मन्तव्य इतिभावः। अन्यदप्याहरन्यथेति। करणामावे गुणप्रकाशो न भवेता। सम्भावनायां लिङ् । न सम्भवतीलर्थः । अतः करणप्रकाशोपि मैन्तन्यः । तथा च प्रकाशहेतनां प्रकाशस्थावश्यकत्वात् प्रेरकाभिमानिनोरिप प्रकाशो मन्तव्य इतिमावः । इदं द्वयमि न च वक्तव्य-मिलर्थः । गुणो रूपादिर्यस्य पृथिन्यादेः सम्बन्धी प्रकाद्याते तस्य सम्बन्धिनः पृथिन्यादेः प्रकाशं पेन च करणेन चक्षुरादिना प्रकाशते तस्य चक्षुरादेः प्रकाशं च खप्रकाशे न त्वपेक्षते । तथा च संलग्नयोः सम्बन्धिकरणयोरेव चेत् प्रकाशं नापेक्षते तर्हि गुणप्रकाशो भगवत्प्रकाशं कथं साध्ये-दितिभावः । ग्रहणं रूपादीनामेव । इन्द्रियाणां विषयग्राहकत्वात् । आश्रयस्तु रूपादिग्रहणे गृहीत एव भवति न तु तस्य भिन्नतया ग्रहणम् । अतो न कार्यकारणभाव इत्याशयः । भवानस्तीति भवतः सत्ता-मात्रं गुणप्रकादौरनुमीयते न तु तैर्भवतः प्रकाशोनुमीयते । किं बहुना ? यत्प्रकाशैर्भवाननुमीयते स गुणो यत्सम्बन्धी यत्करणकप्रकाशश्च स सम्बन्धी तत्करणं चाप्यस्तीति तत्सत्तामात्रमृत्मीयते न त तस्प्रकाशोन्तमीयत इति मुलेन्वयः । प्रमाणप्रमेचे इति । स्मृतिष् योगं इव वेदे प्रमाजनकत्वात सस्वं प्रमाणम् । "इन्द्रियाणां प्रमाणत्वं सत्त्वयोगान्न चान्यये"त्यत्र तथाव्यवस्थापनात् । तत् सत्त्वं पूर्वश्चोके निरूपितं तेन साध्यः प्रमाविषयीभूत आविभावोत्र श्लोके निरूपित इत्यर्थः ॥ ३५ ॥

१ °श्वेतिपाठः साधिष्ठः परं न दर्यते क्वचिद्धि । २ न मन्तव्य इति पाठोपि । ३ तस्त्र द्वि पाठोपि । १६ भा॰ द॰ सु॰

9२२

श्रुण्वन् ग्रुणन् संस्मरयंश्च चिन्तयन् नामानि रूपाणि च मङ्गळानि ते । क्रियास युष्मचरणारविन्दयोराविष्टचित्तो न भवाय कल्पते ॥ ३७ ॥

म् । गुणैः कृत्वा यानि कर्माणि जन्मानि च तानि तव न सन्त्येव किन्तु क्रियाशक्तयैव सद्रुपया धर्मरूपेण प्रकटस्य तवाविर्भावः कर्माणि । आनन्दरूपेण प्रकटस्य च जन्मानि । तैरेव च नामरूपे । अन्यथा प्राकृतत्वे सति न कोपि पुरुषार्थः सिध्येत् । भवतु वा भगवतः कल्पान्तरे तथाभूते अपि न तु ज्ञास्त्रे साधनत्वेन निरूपितव्ये । तदा तस्य फलदातृत्वं न स्यात् । कमीध्यक्षत्वाभावात् । किञ्च सगुणं चेन मनसा वचसा च व्याप्यं भवति । ततो मानसिकं वाचनिकमेव फलं प्रयच्छेट् न त्वात्मरूपं भगवद्भपं वा । भगवांश्च मनोवचोभ्यामनुमेयमेव तर्क्यमेव वर्त्म यस्य ताद्दशः।न तु प्रत्यक्षविषयः। ''यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह" "पराञ्चि खानि व्यतृणत् स्वयम्भू"रित्यादिश्चतिवाक्यैः। तिहैं नामरूपाण्येव न सन्तीति चेत् तत्राहरेंच क्रियायां प्रतियन्त्यथापि हीति । हे देव सर्वपूज्य । क्रियायां श्रौत्यां तान्त्रिक्यां च नामरूपे प्रतियन्ति । "विष्णोर्तु कं" "तदस्य प्रियम्" "इदं विष्णुः" "प्र तद् विष्णुः" षडक्षरादिरामादिमन्त्राश्च । "यस्यै देवतायै हविर्गृहीतं स्यात् तां मनसा ध्यायेद वषद्करिष्य"न्नितिश्चतेध्यानादिविधानाच । नामरूपाभावे ध्यानं मन्त्रश्च न भवेताम् । इमामेंवोपपत्तिमाह् हिशन्दः । अत एव तदन्यथानुपपत्त्या प्रतियन्ति । यतः प्रतियन्त्यतः प्राकृतत्वाभावाद् दिच्यान्येव तान्यानन्दमयानीत्यध्यव-सीयन्ते । एवं सर्वाण्येव रूपाणि नामान्यानन्दमयानीति तानि सर्वपुरुषार्थसाधकानि निरूपितानि ॥ ३६ ॥

तैः फलमाह श्रुण्यन् गुणन्निति । साङ्गानि कर्माणि वैदिकान्यवस्यं फलदातृणि ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाराः। केवलो निर्शुण''श्रेतिश्चतेः । आनन्द्ररूपेण प्रकटस्य च जन्मानीति । एतदेव ज्रह्माण्डप्रराणे-प्युक्तं "स्त्रीपुंमलानुषङ्गात्मा देहो नास्य विजायते किन्तु निर्दोषचैतन्यसुखनित्यां खकां तनुं प्र-काशयति सैवेयं जनिर्विष्णोर्न चापरे"ति । एवमेव "यज्ञो वै विष्णु"रितिश्रतेः कर्माण्यपि ज्ञात-न्यानि । ब्रह्मसूत्रभाष्येपि "ज्ञापनार्थं प्रमाणानि सन्निकर्षादिमार्गतः सर्वथाविषयेवाच्येन्यव-हार्ये कुतः प्रमे''त्याशक्त्रोक्षत्यधिकरणे चतुःसूत्र इदमेव प्रतिपादितं ''स आत्मान एखय-मकुरुते"त्यादिश्रत्या चेति बोध्यम् । ज्ञास्त्रयोनित्वन्याख्यानेपि "मतान्तरवज्जनमादीनां न विकारत्वं किन्त्वाविभीवतिरोभावावेव तथोत्तरत्र वक्ष्यते तदनन्यत्वाधिकरण"इत्युक्तम् । तस्मिन्नधिकरणे च "सत्त्वाचावरसे"तिसूत्रे 'प्रपञ्चस्य सत्त्वात् त्रैकालिकत्वाद् ब्रह्मत्वं "सदेव सौम्येदमग्र आसीद्" "यदिदं किञ्च तत् सत्यमित्याचक्षत" इतिश्रुते'रित्युक्तमत्र प्रपञ्चस्यापि यत्राविर्भावतिरोमानौ तत्र पुरुषोत्तमनामरूपयोक्तथारवे कि वक्तव्यमिति सिध्यति । इमामिति । श्रतार्थापत्तिक्तपाम् ॥ ३६ ॥

(५) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या। श्रुण्वन् गृणज्ञिलत्र-सारणेनेति ।

९ मानसं वाच<sup>°</sup> मानसवाच<sup>°</sup> इत्यपि पाठौ ।

(३) श्रीमद्रह्ममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः। श्चण्वज्ञिसन्-तथैवेति । रूपध्यानप्रकारेणैवेसर्थः । मङ्गलरूपस्य तवेतिसमभिन्याहारेण ख. २ ऋो० ३७. ] श्रीटिप्पणी-अकाश-लेख-योजना-कारिकाव्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

"यस्य स्मृत्या च नामोक्तया तपोयज्ञकियादिषु न्यूनं सम्पूर्णतां याति सद्यो वन्दे तमच्युत"मितिस्मृतेः । सम्पूर्णं चेजातं फछं जनयेदेव । तच फछं मोक्ष एवेति स्तर्गपदिवचारे निवन्धे निरूपितम् । तदेवात्राप्याह । ते नामानि शृण्वन् । परैरुचारितानि रूपाणि च कीर्त्यमानानि ये श्रुण्वन्ति तद्नु ग्रुणन्ति । उभयविधान्यपि श्रोतिर सित । अन्यदा सारन्ति । तदपि सारणं ध्यानरूपमिति संसारणमुक्तम् । चकारात् सारयञ्जपदेशादिदानेन श्रावयन् वादयन्नपि । चिन्तयन् योगाङ्गध्यानत्वेन । तथैव चित्तनिरोधेन नामावृत्तिर्नाम ध्यानम् । अप्रयत्नश्चित्तव्यापारः सारणं सप्रयत्न-श्चित्तव्यापारश्चिन्तनमितिविशेषः । तदेव रूपपरिकल्पने ध्यानमित्युच्यते । चकाराद् भगवत्सम्बन्धिनामप्यन्येषां श्रवणादिकं फलसाधकमित्युक्तम् । मङ्गलानीति तत्र प्रतिबन्धाभावो निरूपितः। अन्यथा तस्याप्यसिद्धाविच्छायामपि सत्यां कार्यं न स्यात् तदर्थमन्यच कर्तव्यमापद्येत । त इति मङ्गलरूपस्य तव । उत्तरत्र वा सम्बन्धः। क्रियास यज्ञादिषु भगवत्सेवारूपास वा लौकिकिकियास यस्त्वचरणारविन्द्योराविष्ट-चित्तः स सर्वथा भवाय संसाराय न कल्पते न समर्थो भवति ।

सारंणेन कियाः पूर्णाश्चित्तावेशश्च तत्र हि । ज्ञानिकये यदा विष्णुस्तदा मोक्षो न संशयः ॥ १ ॥ सदोष एव हि संसारे कल्पते । एवं कृते सर्वदोषनिवृत्तौ संसारासामर्थ्य युक्तमेव॥३०॥

(३) श्रीमद्वल्लममहाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

प्राप्तमिदम् । अत्रोक्तं मोक्षं व्युत्पादयन्ति स्मरणेनेति । इद्मुपलक्षणम् । अवणादिचतुर्भिरपि क्रियाः पूर्णाः साङ्गा भवन्ति । "यस स्मृत्ये"तिवाक्यात् । ऋियारूपो भगवानाविर्भवतीत्यर्थः । तेनैव तत्र चित्तावेदास्य भवति । क्रियया चित्तराद्धौ भगवदावेशो यक्त इति हिशब्दः । चरणाविष्टचेतरत्वे ज्ञानशक्तिरूपो भगवानाविर्भवतीलर्थः। एवं ज्ञानिकये यदा विष्णुरूपे जाते तदा मोक्षो युक्त एवेलर्थः । मगवद्रपुकर्मणो मोक्षसाधकत्वं निवन्धे स्वर्गपद्विचारे विवृतम् ॥ ३७ ॥

( ५ ) भगवदीयनिर्भयरामनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाच्याख्या ।

सरणेन कियाः पूर्णिश्चित्तावेशश्च तत्र हि। ज्ञानिकये यदा विष्णस्तदा मोक्षो न संशयः ॥ १ ॥

अत्र स्रोके हि वैदिकप्रकारेण मोक्षो निरूपितः।स्मरणेनेत्युपरुक्षणम्।अवणादिमिश्रतुर्भि-रिप कियाः पूर्णी भवन्ति। 'यस स्मृत्या च नामोक्त्ये'तिवाक्यात्। क्रियारूपो मगवानाविर्भवती-त्यर्थः । तेनैव तत्र चित्तावेदाश्चः भवति । चरणाविष्टचेतस्त्वे ज्ञानशक्तिरूपो मगवानाविर्भवती-सर्थः । एवं ज्ञानिकये यदा विष्णुरूपे जाते तदा मोक्षो यक्त एवेलर्थः । मुठे सारन राणिबसादिना सारणाष्ट्रक्तिराविष्टचेता इसनेन चित्तावेशश्च स्पष्ट एव ॥ ३७॥

॥ इति द्वितीयाध्यायकारिकार्थः ॥ २ ॥

दिष्ट्या हरेस्या भवतः पदो भुवो भारोपनीतस्तव जन्मनेशितुः ॥ दिष्ट्याङ्कितैस्त्वत्पद्कैः सुशोभनैर्दक्ष्याम गां द्यां च तवानुकम्पिताम् ॥३८॥

पवं वैदिकप्रकारेण चतुष्टयमुक्त्वा स्वसिद्धान्तानुसारेण चतुष्टयमाह दिष्ट्येति-चतुर्भिः। भगवच्छास्रे भगवानेव प्रमाणादिचतुष्टयम्। भगवत्साक्षात्कारः साक्षात्कृतो वा भगवान् प्रमाणम्। भूमिप्रसङ्काद् वयं कृतार्था जाता इति वदन्तः सर्वमेव जगद् भग-वता कृतार्थमासीदित्याहः। हरे ते पदो भुवः पादरूपाया भूमेस्ते जन्मना भारोप-नीतः। मर्दनक्केशस्तु परमानन्दप्राकट्येनैव गच्छतीति। भारहानौ जन्मन एव करणत्वं म तु किश्चित् तत्र कर्तव्यमस्ति। तत्र हेतुरीशितुरिति। ईशप्राकट्यमेव सर्वानर्थ-निवर्तकम्। भूमिभारितराकरणं च तवावश्यकम्। असाकं च हितकारि। यतस्तव चरण-रूपा भूः। सर्वोपि स्वचरणभारं दूरीकरोति। उपास्ते च दोषाभावः सर्वेषां हितकारी। एतत्करणं चावश्यकं यतो हरिस्त्वम्। भगवज्ञन्मनोङ्गोकिकत्वात् कृप्तसाधनाभावात् सर्वोत्मकत्वाच भगवतोसम्भावितमिति दिष्ट्येत्युक्तम्। केचित् 'त्विदमुदरे समागमनं भूमेर्भारहरणमेव न तु तव जन्मे'त्याहः। अतो भूमावानन्द एव केवलं प्रकट इति। अन्यदिष जातमित्याह दिष्ट्याङ्कितैरिति। देवा अपि भुवं न स्पृशन्ति किं पुनर्भगवान् स्प्रक्ष्यिते? अतोसम्भावितमिपे यद् भविष्यिति तद् दिष्ट्येति। सर्वरूपत्वाद् भगवतो मनुष्यादिरूपेण भुवं स्पृशत्येव किमाश्चर्यमित्याशङ्काहाङ्कितैरिति। ध्वजवन्नाङ्कुशादि-चिक्करिङ्कतैः। अङ्कितामितिपाठे शङ्कापरिहारार्थम्। सुशोभनैः सर्वलक्षण-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

दिख्या हरेस्या इंस्प्र-मगवतः प्रमाणत्वं कथिमसाकाङ्कायामाङ्कभगविद्यादि। "भिद्यते हृदयप्रन्थि" रितिश्रुतौ भगवद्दर्शने सर्वसंशयिवृत्तेरि फललेनोक्तलाद् भगवत्साक्षात्कारः प्रमाणं श्रुतौ "तस्मिन् दृष्ट" इत्युक्तत्वेन साक्षात्कृते भगवत्येवोक्तफलस्य पर्यवसानात्। "प्राणन्नेव प्राणो भवती" तिवदावरणभञ्जनेन प्रमाणकार्यं कुर्वन् साक्षात्कृतो भगवानेव वा प्रमाणिस्यर्थः । अत्र दितीयपक्षस्य मुख्यत्वेपि द्रष्ट्याम इतिकथनेन गगवत इदानी-मगोचरत्वाद् द्वितीयपक्षेनादरः स्च्यते । शङ्कापरिहारार्थमिति । पदान्तरशङ्कापरिहारार्थम् । नम्र विस्मयजनक उत्तमेर्थे दृष्टे स्वभाग्यमिनन्दनीयं पदाङ्कदर्शने किमाश्रयमिस्याकाङ्कायामसम्भावितमिति । जन्मासम्भावितम् । पूर्वं मूलेन पदकशब्द "इवे प्रतिकृता" विस्ननेन (३) श्रीमद्रञ्जममहाराजकृतः श्रीस्रवोधिनीलेखः ।

दिष्ठ्या हरे इसत्र—भगवत्साक्षात्कार इति । प्रमाणस्क्रपनिष्ठरसानुभावक इसर्थः । मूले गां चां च द्रश्चाम इत्युक्तं भगवत्साक्षात्कारः स्पष्टतया नोक्त इसक्च्या पक्षान्तरमाहुः साक्षात्कृतो वेति । मगवान् स्वयमेव सक्ष्पानन्दमनुभावयित न तु साधनसाध्यं तदितिभावः । जन्मनो मारापनेतृत्वं व्युत्पादयित मदनेति । तथा च मूले भारपदेन मर्दनक्षेशो ह्रेयः । केचित् तिति । सिमन् पक्षे जन्मनेति न तृतीयान्तं किन्तु न जन्मितिपदच्छेदः । समागमनस्य मारहरणहेतुत्वं न तु तद्रपत्मेवेसस्यस्य उक्तः । अत इति । जन्मनोभावेनाप्राकृतत्वस्यनादिस्थः । श्रङ्कापरिहारार्थ-मिति । अङ्कितीरितिपाठे भूसर्थानाव्ययश्चा तेन पदेन निरस्ता । अङ्कितामितिपाठे तु सा श्वहा सुद्रशो-

नतेभवस्येशभवस्य कारणं विनाविनोदं वत तर्कयामहे ॥

भवो निरोधः स्थितिरप्यविद्यया कृता यतस्त्वय्यभवाश्रयातमि॥३९॥ सम्पन्नैः पादैरिक्कितां चिह्नितां गां द्रक्ष्याम इति महन्नाग्यमस्माकम् । भूमिः पदं यहातीत्यि भाग्यम् । पदं छायामपि जनयतीत्यि । पुरुषपदमुद्धता च भून्नीहाणो दृहितिति सानुरागाया भगवति दर्शनं दिष्ट्या । अत्र तामित्यनुक्ता गामिति यदुक्तवांस्तेन पदाङ्किता सती सर्वेषां सकलकामदोग्धी भविष्यतीति स्च्यते । अपरं च पूर्वमियमेव या गोरूपाश्रमुखीत्वादियुक्ता दृष्टा सा परमानन्दरूपपदाङ्किता द्रक्ष्यत इत्यपि महद् भाग्यं न इत्यपि गोपदेन ज्ञाप्यते । किञ्च पादैरेवानुकम्पितां त्वया वा द्यां च द्रक्ष्यामः । देवानां सर्वोपकारकरणादित्त्याः कुण्डलदानादिना च द्यौरनुकम्पता । अतोस्माकमेव भाग्यं यदुभयं द्रक्ष्यामः । दर्शनं प्रमाणमाविर्भावः प्रमेथमिति ॥ ३८ ॥

आविर्भावं समर्थयति नतेभवस्येति । तेभवस्य जन्मरहितस्य भवस्य जन्मनः कारणं विनोदं विना न तर्कयामहे। विनोदो लीला।वेः कालस्य वा नोदः प्रेरणम्। कालो हि स्थिरः सर्वानेव मर्यादया यथासुखं करोति। स जन्मना नोलते। अन्यथा-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।
कप्रत्ययसिद्धमन्यमर्थ बोधयन्ति । द्विधा पूर्वमाहुर्भूमिः पद्मित्सादि पदं छायामित्सादि च। देवपादा भूमिं न स्पृशन्ति छायां च न जनयन्ति तदत्र देवदेवपदे जातमिति
विस्मयादभिनन्दनम् । तृतीयमाहुः पुरुषपद्मित्सादि । त्रिछोकीकल्पनायां भूः पुरुषस्य पदम् ।
अवान्तरकल्पेषु त्रह्मणा त्रिछोकी निर्मीयत इति त्रह्मजन्या मृः । किच्चा "पो वा इदमग्रे सिछ्छमासीत्
तिस्मन् प्रजापतिवीयुर्भूत्वाचरत् तां वराहो भूत्वाहरत् तां विश्वकर्मा मृत्वा व्यमार्दसापृथत् तत्
पृथिव्याः पृथिवीत्व"मितिश्रुत्युक्ते पक्षेप्युद्धता । उभयथापि ब्रह्मणो दुहितातस्त्रथेत्यतो मान्यामिनन्दनमित्सर्थः ॥ ३८॥

नते भवसेत्यत्र-आविर्भावं समर्थयतीति दर्शनप्रामाण्यार्थं समर्थयति । मुले बतरान्दो हर्षवाचकः । कारणमिति । प्रयोजकम् । न तर्कयामह इति। अन्यत्र तर्कयामहे । तथा च लीलै-

(३) श्रीमद्रक्षभमहाराजकतः श्रीख्रवोधिनीलेखः।
भनैरितिपदेन निरस्तेत्यर्थः। अङ्कित्तत्वकयनेन मूमेभगवतश्रातुरागः स्चितस्तत्र मृस्यनुरागं विश्व-दयन्ति मूमिरिति। अल्यनुरागेण सात्विकभावस्वेदोहमे पदं प्रतिफलित। अतः पद्महणेन मूमेरनुरागः स्चितः। भगवदनुरागमाहुः पद्मिति। अनुरागेण गादधारणे पदं छाधामञ्च जनयित। अतोङ्कित्वयाद् गादधारणस्चनेन भगवदनुत्रद्वः स्चित इत्यर्थः। भूमेन्नेत्तसुहितृत्वं सम्पादयित पुरुषपद्मिति। पदं जघनमारभ्य तलपर्यन्तम्। "मूलोकः कल्पितः पद्मा"मिलत्र तथाविवरणात्। एतरपक्षे न्रद्यणा ध्यानेन तथा निर्मितत्वाद् दुहितृत्वम्। प्रथम्भूतेव मूमिन्नेद्वणा वराहमाविभीन्योद्धतेतिपक्ष उपकरणाद् दुहितृत्वम्। तथा च मूमिः पुरुषपद्रस्पोद्धता चेतिपक्षद्वयेपि ज्ञाद्यणो दुहितेत्वर्थः। "जधना-व्यप्रयन्त्रस्पे मूमेनिस्पणं" ज्ञाक्षे पाग्ने च वाराह इतिसिद्धान्तः। तत्र जधनपक्षे प्रयक्षपक्षे च सन्दिग्वत्वाद् दुहितृत्वं न्युत्पादितम्। अञ्जपक्षे "त्वनेन लोकान् प्राग् लीनान् कल्पितास्पील-चिन्तय"दितिवाक्यात् स्थमेव कल्पितेति दुहितृत्वं स्पष्टमेवेतिभावः। सदुहितुभैगवदन्योन्यानु-स्पर्महिताया दर्शनं दिष्ठ्येत्वर्थः। पादेरेवेति। न तु सामान्यतो देवादिरूपेणत्येवकारः॥ ३८॥

कियते। विनावि संसारनौकायां वा। अन्यथा संसारनौः पारं न गच्छेत्। अस्मिन्नर्थे नतें निष्के शरणागते पुरुषे भवनिवारकस्य यो भवो जन्म तस्य कारणं विनाविनोदं तर्क-यामह इतिसम्बन्धो ज्ञेयः। यहा नतो य इभो गजेन्द्रस्तस्य वममृतं मोक्षो यसाद् तादृशस्यत्यये पूवर्वत्। तथा च पशुजातीयस्थापि नितमान्नेण भवनिवारकस्य भवोसम्भा-वित इति तस्य हेतुं तं तर्कयामह इतिभावः। नौकारहिता वा संसृतिस्तस्यां सत्यां सर्व-प्रेरणं तव भवस्य कारणम् । यद्यप्यत्र प्रमाणं नास्ति यथार्थद्रष्टुराप्तस्याभावादद्यापि स्वयाप्यनुक्तत्वादतः स्वयमेव तर्कयामहे। वस्तुतस्तु छीछापि भवति न वेतिसन्देह एव। नतु सर्वस्थापि जीवस्य मदंशस्य यथा भवस्तथा समापीति कथमभवस्थत्युच्यते? तन्नाह भवो निरोध इति। सर्वस्थापि प्राणिन उत्पत्तिस्थितिप्रछ्या अविद्यया देहाद्यध्यासेन भवन्ति। स्वतो जीवानां जन्माभावात्। तद्यपि त्विय सति भवति। अन्यथा निराधारे जगत्युत्पक्तिन स्यात्। तत्रापि त्वय्युदासीने न भवति। अनित्ये न भवति। असमवायित्वे न भवति। आधारसमवाययोरवश्यापेक्षणात्। तव चोत्पत्तौ जगतोनादित्वं भज्येत। अछी-कत्वं च स्यात्। यथा तव भव आकस्मिक एवमेव जगतोपि भवेत्। अतोभव आश्रयरूपे आत्मरूपे सत्येव जीवानामुत्पत्त्यादिर्भवेत्। एवं भगवतो छीछ्या प्रादुर्भावः। स्वरूपितः ॥३९॥ निक्तप्ते जानवान् विर्वयः सर्वमेव जगन्न स्यादित्यानन्दाविर्भावो भगवान् निरूपितः॥३९॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिंप्पयोः प्रकादाः।
वानिर्गावप्रयोजिकेस्यर्थः । विनोद्ग्रन्दस्थार्थान्तरमाहुर्वेरिस्यादि । तथा च कालसान्यथा करणमाविभावप्रयोजकिस्यर्थः । योगान्तरमाहुर्विनावीस्यादि । विश्वन्दो विशेषशन्दस्येकदेशः सस्यासस्यभामेतिवद् विशेषं बोधयति । विशेषश्च देहः । पञ्चमस्कन्धे "येषां समृहेन कृतो विशेष" इति
ज्ञाडवान्यात् । स च भावविकारविचारे संसारत्वेन पर्यवस्यति । भावविकारश्चन्यस्य प्रपञ्चस्य ब्रह्मास्मकत्वात् । संसारस्य नौत्वं च "नृदेहमाधं सुलभं सुदुर्लभ"मिस्रेकादशस्कन्धीयभगवद्वाक्योक्तन्यायाद् बोध्यम् । एतेनैव तन्नोदनस्याविभावप्रयोजकता व्याख्याता । तदेतदाहुरन्यथेसादि । तदा
च यदि भगवान् भक्तानां पतिपुत्राधाभिमानिकसम्बन्धिक्तपेण नाविभवेत् तदा संसारनौः पारं न
प्रामुयादिस्यर्थः । अस्मिन् पक्ष व्यारम्भगतस्य नशब्दस्यान्वयो न भवतीति तदर्थं योजनान्तरमाहुरस्मिन्नर्थं इत्यादि । अस्मिन्नेवार्थे पक्षान्तरमाहुर्यद्वेत्यादि । विश्वन्दस्य वियोगक्त्यमर्थान्तरमभिन्नेत्यार्थान्तरमाहुर्नोकेसादि । सर्वप्रेरणमिति । सर्वेषामवतारकालीनानां कामभयादिभिः स्वसम्बन्धकरणम् ।

(३) श्रीमद्वस्त्रभवाराजकतः श्रीस्रवोधिनीलेखः ।

नते भवस्ये त्यत्र—अन्यथा क्रियत इति । प्राकट्यानन्तरं काटस साधकत्वं वाधकत्वं वा नास्तीतिभावः । संसारनौरिति । संसारस्थितेन्द्रियरूपा नौः कामोदिधितारिका पारं कामस्य पर्यवसानं न प्राग्नुयादिस्यर्थः । इन्द्रियनौकायां सत्यां तस्या नोदं स्वस्मिन् प्रेरणं प्राकट्ये कारणं तक्या मह इत्यर्थः । स्वस्य कामान्तरूपत्वात् स्वस्मिन् प्रेरणे पारं गच्छेदितिमावः । तत्र्यापीति । उदासीने सित भवो न भवेत् । अनित्ये सित स्वस्ये नाशप्रतियोगित्वात् तत्कृतोन्यस्य निरोधो न भवेत् । असमवायीत्यने स्थिति भवेत् । तत्र हेतुमाहुराधारेति । असमवायीत्यनेनाधारः सम्वायभोक्त इतिमावः । अभवाश्रयात्मनीतिपदत्रयसार्थमाहुस्तव चेति । मवदुत्यतेः पूर्वं जगतः कर्ता को वा सात् । आश्रयामावे शश्विषाणवद्यत्रीकं जगत् सात् । आत्मामावे यथा त्वस्यात्मान्तराभावात् स्वतन्नत्वेनानियतस्तव भवस्तथा जगतोपि सादिस्यर्थः । स्वरूपेति । सरूपप्राकट्य-

मत्त्याश्वकच्छपनृसिंहवराहहंसराजन्यविप्रविबुधेषु कृतावतारः॥ त्वं पासि नस्त्रिभुवनं च तथाधुनेश भारं भुवो हर यदूत्तम वन्दनं ते॥४०॥

अ. २. ऋो०४०.] श्रीटिप्पणी-प्रकाश-लेख-योजना-कारिकाच्याख्यादिमिर्विभूषिता ।

स एव साधनमित्याह मत्स्याश्वेति । यथा पूर्व नवावतारा जाता एवमयमपि दशमः । त्रयो जलजाः । त्रयो वनजाः । त्रयो लोकजाः । मत्स्याश्वकच्छपा दिसंहवराहहंसा राजन्यविप्रविवुधाश्च तमोरजःसत्त्वसमानाकृतयः । अश्वो हयग्रीवः । अश्वोपि जलजो हयग्रीवोपि जलजः । द्यसिंहः काष्ठजत्वाद् वनजः । वराह आरण्यप्रकृतिक इति । अक्षजोपि बहिवायुस्थानत्वादारण्यः । राजन्यो रघुनाथः । विप्रः परश्चरामः । विदुधो

(२) श्रोपुक्वोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिपण्योः प्रकाशः।
नन्नेतेषु पक्षेषु कश्चिदेको निष्कृष्य वक्तव्यः किं बहुभिरिलाकाङ्कायामाहुर्यच्यपिलादि । तथा भाषामावात् कल्पनया बह्वस्तर्वयन्त इल्यंः । नतु तिहं ठीठापक्ष एवाद्रियतां किमन्यैरिलत आहुर्वस्तुतः
इलादि । "स वै नैव रेम" इतिश्रुतौ ठीठायाः खबहुभवन एव कारणताया उक्तत्वेन सुरुरूपजन्मकारणताया अनुक्तत्वेन च तत्रेदमिप गोचरीभवतीलस्य निर्णेतुमशक्यत्वात् सन्देह एवेल्यर्थः। उत्तरार्धः
व्याख्याने जगतीति । विषये सप्तमी । अनादित्विमिति । "न कदाचिदनीदशं जगिदि"तिश्रुत्वा
"यथदानीं तथा चाग्रे पश्चादप्येतदीदश्य"मितिस्मृला च बोधितमनादित्वम् । अलीक्तत्वमिति ।
निलस्य सूरुकारणसाभावाद्रिकतिक्वम् । आक्रिसिक इति । अहेतुजन्यः । तथा च यद्व्यापक्षापत्या श्रुतिविरोधः। अतः इति । उत्तरद्वणनिरासार्थत्वात् । "जीवतदुत्पत्त्यादिर्मूरुकारणाधारा साधिष्ठाना खरूपवती । उत्पैत्त्यादिहेतुत्वात् । खत्वमतप्रतिपन्नप्रथमकार्यव"दिल्युमानेन
सिद्धे सत्ये तादशे कारणे जीवाद्यलित्तिभेवत् । एवं युत्तया भगवतोभवत्वं व्युत्पाद्य एवे फठितमाहुरेविमलादि । पूर्वोक्तरीला भगवत्सत्तायाः साधनेन "स वै नैव रेम" इतिश्रुलातुस्तो
छील्या प्राद्धभावः समिथितः पूर्वाधोक्तरीला प्राद्धभावप्रयोजकाञ्चानं वा समिथितम् । तत्र युक्तिमाहुरन्यथेलादि । भगवतः सादित्वेनाश्र्यत्वेनात्मरूपत्वे च सर्वमेव जगन्न स्यात् । निलस्य
कारणस्य वक्तुमशक्यत्वादिल्यशं ॥ ३९ ॥

मत्स्याश्वेलत्र—अश्वोपि जलज इति । "अप्सु योनिर्वा अश्व" इतिश्वेते हैय ग्रीवोपि जलज इति । इदं करपान्तराभिप्रायम् । द्वितीयस्कन्वे ज्ञह्मसत्रे इयग्रीवप्रादुर्भावस्योक्तत्वात् । अथवा पश्चमस्कन्वे "वेदान् युगान्ते तपसा तिरस्कृतान् रसातलाद् यो नृतुरङ्गविग्रहः प्रेत्याददे वै कवयेभि याचत" इत्रत्र युगान्तरे रसातलाद् वेदानयने जल एवाविर्भूय स्थिते तथेल्यशैः । अक्षजोपीत्यादि । (३) श्रीमद्वक्षभमहाराजकृतः श्रीस्रवोधिनीलेखः ।

निमित्तं छीछा वा प्रेरणं वान्यद्वेसज्ञानं तकिकथनादितिभावः । छीछैव चेद्धेतुस्तदा ज्ञानं सम्पन्नमन्यश्चेद्धेतुस्तदाज्ञानमिति तकिस्वरूपं विवृतम् । उत्तरार्धार्थमाहुरन्यथेति । मगवतो मवे सत्युक्तप्रकारेण सर्वमेवानादिम्तं जगन्न स्यादितिहेतोरानन्द्ररूप एव न तु भवरूप आविभावो यस ताहशो भगवान् निरूपित इसर्थः॥ ३९॥

मत्स्याश्वेत्वत्र—हयश्रीवोपीति । हयश्रीवासुरोपीत्यर्थः । अतीश्वस्य जठजत्वं सम्भवतीति-े भावः । बहिर्वायुस्थानत्वादिति । शाणं बहिर्वायुस्थानमरण्यमपि ग्रामाद् बहिर्मृतवायोः

१ अस्पत्तिमस्नात् स्थितिमस्नात् तिरोभानवस्नात्।

जन्मप्रकरणम् ।

वामनः । तरतमभावात् त्रित्वम् । मत्स्यादश्व उत्तमः । अश्वादिष कूर्मः । वास्तव्यत्वात् । व्यसिंहाद् वराहः । भूम्युद्धारकहिरण्याक्षमारकत्वात् । ततोषि ज्ञानप्रदो हंसो महान् । क्षत्रियमाह्मणदेवेषु तरतमभावः स्पष्टः । एभिर्नविधिर्नविधा अपि रक्षिताः । इदानीमेकेनेव नविधा रक्षणीयाः । अयमेव भगवान् तत्तज्ञात्यनुकूलाकाररूपेष्ववतारं कृत्वा पाति । अधुना ततोष्यधिकं विज्ञापयन्ति । त्वमेतेषु पूर्वं कृतावतारो नोस्मान् त्रिभुवनं चन्काराद् धर्मादिकमिष पासि । तथाधुना हे ईश्च । सर्वसामर्थ्यरूपेणावतीर्णस्तथा । पूर्वोक्तं त्रयं देवत्रेलोक्यधर्मरक्षा भूमेर्भारनिराकरणं चाधिकम् । अस्यापि लोके व्यवहारो यदूत्तमेति । प्रत्युपकारस्ते वन्दनम् । नमस्कार एव प्रत्युपकार इत्यर्थः ॥

एतान्येव भगवतो दश रूपाणि सर्वपुरुषार्थसाधकानि। अत्र दृष्टान्तत्वेन मत्स्याद्युके-रयं भावः । भूभारभूतासुरराजन्यहननार्थं द्यवतारः । एवं सित तैः सह युद्धं सम्भाव्यते । तच स्रोहातिशयेन भक्तः सोद्धमशक्यम् । अतो "रूपं चेदं पौरुषं जन्म ते मय्यसा"वित्यादि-ना देवकीवद् ब्रह्मादयो माहात्म्यज्ञानवन्तोपि भक्तत्वेन भूभारहरणे प्रकारविदोषं प्रार्थ-यन्ति । यावत् स्वस्यैश्वर्याद्यप्राकट्येन निगृहत्वेनान्यतो वा शत्रुहननं भवति तावन् न स्वयं युद्धं कार्यमिति । तत्र प्रलयान्धौ सत्यवतादिभक्ता रक्षणीयाः । एवं सति पुरुषादि-रूपेण रक्षणे कियमाणे लोकरीत्या मैकरादिभयसम्भावनया स्नेहेन भक्तानां क्षेत्रः स्यादिति तदभावाय येन रूपेण जलसञ्चारः सुखावहस्तदृपं जगति हीनजातीयमपि मात्स्यमङ्गीकृत्य रक्षितवांस्तथाधुनोक्तरीत्येतिपार्थना । अत एव स्त्रैश्वर्यादिविरुद्धमपि याचकत्वमङ्गीकृत्य भीमेन जरासन्धं मारितवान् न तु स्वयम् । हयश्रीवो ब्रह्मणः सत्रे प्रादुर्भूतः सन्नसुरहननवेदरक्षादिकं कृतवान् । इहापि राजसूये प्रकटो बाह्मणसम्माननेन मर्यादां स्थापयित्वा वेदविरुद्धवादिनं चैद्यमनायासेन मारितवान् । कच्छपस्तु "मेनेङ्ग-कण्डूयन"मित्यादिवाक्यैः सुखसाधनत्वेनैव मन्दरं दधार । तद्वदिहापि वीर्यवलाधिक्यज-बाहुकण्डुशान्त्यर्थमेव युद्धं कार्यं न तु प्रतिभटोपस्थितिमात्रतः । तदा त्वन्य एव प्रेरणीय इतिप्रार्थना । अत् एव यत्र युद्धं कृतं तत्र तथैव कृतमिति ज्ञेयम् । क्रीडार्थं मृगयावत् । अत एव "विक्रीडितं तज्जगदीशयोः पर"मितिवचनम् । यथामृतदानार्थमेव मन्दर्धारणं तथेहापि स्वस्वरूपामृतदानार्थमेव गोवर्धनोद्धरणं तेन रक्षां च कृतवान् । र्टीसंहस्तु

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।
अक्षं मनोरूपिनिद्रयं तस्मात् प्रकटो हंसः।स ब्रह्मणा ध्याने क्रियमाणे प्रकटः।ध्यानं च मानसम्।
तथा च 'तदुदित' इतिन्यायेन तस्याक्षज्ञत्वमुच्यते। ''स मानसीन आत्मा जनाना''मितिश्रुतेश्र।
बहिर्वायुर्यत्रासौ बहिर्वायुराकाशस्तदेव स्थानमुङ्खयने यस्य स तथा। तथा च योवतीर्यान्यान् वने
प्रवेशयित तस्मादारण्यत्वमुचित्रमितिभावः। एवं व्याख्यानं जलवासित्वेन जलप्रकृतिकत्ववारणायेति
बोध्यम्। तरतमभावादिति । मत्सादिष्त्तरोत्तरं तथात्वात्। वास्तव्यत्वादिति। सर्वदा

(३) श्रीमद्रक्षभमहाराजकतः श्रीसुबोधिनीलेखः।
स्थानमितिमावः। तरतमभावं विवृण्वन्ति मत्स्यादिति। इद्युत्तमत्वं कार्यवशात् प्रातीतिकम्।
वास्तव्यत्वादिति। वास्तवरूपमर्दतीति वास्तव्यः। कूमः पृथिवी सदा विभिति। अन्ये त्ववतारदशायामेव कार्यं कुर्वन्तीत्थर्थः। सूम्युद्धारेति। नृतिहेन प्रह्वादस्य यथास्थितस्य रक्षणं न तु नृष्टाया
सूमेरिवोद्धरणमितिभावः। भारनिराकरणमिति। रामावतारे रावणवधार्यं प्रार्थितत्वात् ताव-

दिष्ट्याम्ब ते कुक्षिगतः परः पुमानंशेन साक्षाद् भगवान् भवाय नः॥ माभूद् भय भोजपतेर्मुभूषोंगोंता यदूनां भविता तवात्मजः॥ ४१॥ भक्तपितरमपि पूर्वभक्तमपि भक्तरक्षार्थमकस्मात् प्रादुर्भूय मारितवान् । लक्ष्म्यादीनाम-प्यगम्यो दैत्यत्वेपि भक्तमात्रगम्य इत्यपि ज्ञापितवान् । इहापि पाण्डवरक्षार्थे तत्पिता-महादीन् भक्तानप्यासुरावेशिनो मारितवान् । तथैव कंसादीनपि । वनवासे पार्थरक्षार्थमक-सादाविर्भूय शिष्टशाकान्नं भक्षयित्वा सर्वं समाहितवान् । वराहस्त् यदुद्धारार्थं प्रवृत्तस्त-त्रैताद्दक्पक्षपातवान् येन तन्मात्रविशेषगुणग्राहकेन्द्रियस्यैवाधिष्ठाने प्रकटोभवन्न त नृ-सिंहादिवत् । इहापि पाण्डवरक्षार्थमागच्छंसान्मात्रगुणब्राहिविदरगेह एव स्थितोभवन्न त्व-न्यत्र । तथा व्रजस्थानुद्धर्तुं तन्मात्रसम्बन्धिनि स्थले स्वयमाविभूय तथा कृतवान् न त्वन्यत्र स्थितः । एवमेव वैदर्भ्युद्धारं कुर्वन् हिरण्याक्षवन्मध्येमार्गे प्रतिबन्धकर्तारं रुक्मिणमुपेत्यैव स्वकार्यं कृतवान् न तु तदैव हतवान् । अग्रे च तथा कृतवान् । इंसस्तु तत्त्वमुपदिश्य ब्रह्मादिविषादहन्ता । इहापि वेदमर्यादाविरोधिगुरुवधादेविमुखस्य तिचन्ताविषादं तत्त्वोप-देशेन हृतवान् । अन्यथा भूभारहरणं न स्यात् । राजन्यस्तु मज्जनसाधनं तारकं कृत्वैक-भक्तार्थमनेकान् दैत्यानवधीत् । तथेहापि भूनिमित्तमनेके भारणीयाः । एतेनैकस्या भुवो निमित्तमनेकान् कथं विधव्य इतिशङ्कापास्ता । द्वेषादिभावस्थापि तारकत्वं स्पष्टम् । विप्रस्तु ब्रह्मवृत्तिरपि घोरं क्षात्रमृरीकृत्यासुरराजन्यानवधीत् । इहापि ब्रह्मत्वेन समत्वेपि दैत्र्यवधः कार्य एव। विव्रधस्तु मातृप्रार्थनयाविभूय ब्रह्माद्यशक्यं त्रिभुवनहरणं वाङ्मात्रेण कृतवान् । एवमत्र वृकासुरवधे स्पष्टम् । देवकीप्रार्थनयाविर्भूय ब्रह्मादिदुरापं स्वानन्दं यदु-भ्यो दत्तवान् राज्यलिप्सुं कंसं मारयित्वोग्रसेनाय राज्यं दत्तवानः न तु स्वयं गृहीतवानिति एवं नमस्कारान्तं भगवान् स्तुतः । कंसादिवधस्त्वप्रयोजकः । तस्मान्न विशेषेण गणितः॥४०॥

प्रसङ्गात् तच्चरित्रं फलरूपं निरूपयन् देवकीसान्त्वनमध्याह दिष्ट्याम्बेति । हे अम्य मातः । सर्वात्मकस्य भगवतो माता मातैव । नृसिंहादिवदकस्मादेवाविभीवोयुक्तः । यत् ते कुक्षि गत एतद् दिष्ट्या । उक्तमर्थमुपपादियतुमाह परः पुमानिति।पुरुषोत्तम इत्यर्थः ।

दिष्ट्येत्वत्र-तचरित्रं फल्रूपमिति। "दिष्ट्या हरेत्या"इत्यत्र भगवच्छास्त्रे भगवानेव प्र-माणादिचतुष्टयमिति प्रतिज्ञाय यदत्र चरित्रस्य फल्रत्वमुक्तं तद् धर्मरूपेण प्रकटस्याविभीवः कर्माण्या-

(३) श्रीमद्वल्लभमहाराजकतः श्रीस्रवीधनीलेखः।
न्मात्रकरणं धर्मरक्षाप्रसङ्गेनान्यद्पि न तु सुख्यतया यावद्वारनिराकरणमितिभावः। नतु नवावतारकार्यमधिकं दशमावतारकार्यं भूभारहरणं च प्रार्थितमवतारान्तरकार्यं कुतो न प्रार्थितमित्याशङ्क्ष्याहरेलान्येवेति। एतैरेव सर्वकार्यसिद्धिरित्यर्थः॥ ४०॥

दिष्ट्याम्बेत्यस्याभासे-प्रसङ्गादित्यस्य देवकीसान्त्वनिमत्यनेनान्वयः । फलक्षपत्व स्यावान्तरप्रकरणार्थसङ्गतत्वात् सान्त्वनस्य च कथासङ्गतत्वात् परपुरुषत्वकथनात् तचरित्रस्य १६ A भा॰ द॰ छ॰

934

<sup>(</sup>२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीझुचोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः । जलवासित्वात् । इदं च तैतिरीयब्राह्मणे प्रजापतिकूर्मयोः संवादे "ममैव त्वं पूर्वः समभू"रिति प्रजापतिना प्रोक्तः कूर्मः "पूर्वमेवाहमिहास्सी"रयुक्त्वा "सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपादि"ति-श्रावणात् स्फुटम् ॥ ४० ॥

१. हेशमकरा<sup>®</sup> इतिपाठोपि।

श्रीशक ज्वाच—इत्यभिष्ट्रय पुरुषं यद्रूपमनिदंयथा ॥ ब्रह्मेशानौ पुरोधाय देवाः प्रतिययुर्दिवम् ॥ ४२ ॥

अंशेन तव कुक्ष्येकदेशेन प्रद्युम्नांशेन पुत्रो वा । साक्षाद् भगवानिति ज्ञानिक्यांशव्यावृत्त्यर्थम् । तवोदरे त्वदर्थं नागतः किन्तु भवाय नोस्माकमेबोद्भवाय तव कुक्षि गतः ।
तर्हि मम का गतिरितिचेत् तत्राह तव भयं मा भूष्त भविष्यति । आशंसायां प्रथमार्थे
"छन्दिस छुक्छक्छिट" इति छड्थें छुक् । "माङि छुङि"तिस्त्रादिष तथा । भोजापतेः
कंसात् । स हि वचनेनैव भीषयति । न तु कियां कर्तुं शक्तः । वचनं च तस्योपेक्ष्यम् ।
यतोयं मुमूर्षुः । मुमूर्षुणां विक्कवा गिरो भवन्ति । नतु वचनमात्रेणैव कथं भयनिवृत्तिस्तत्राह गोप्ता यद्नां भविता तवात्मज इति । तव रक्षायां कः सन्देहः? यद्नां
सर्वेषामेव तवात्मजो गोप्ता भविष्यति । अनेन स्वरूपकार्थमानुषङ्किकं च कार्यमुक्तम्॥४१॥

खपसंहरतीतीति । पुरुषिमिति । स्वतन्नतया सर्वकार्यकर्तृत्वमुक्तम् । यद् रूपं पूर्वं स्तोत्रे वादृशं रूपं निरूपितम् । अनिदं यथैतदुक्तं तथा च न भवति । दैत्यानामिष् मुक्तिदानेन हितकर्तृत्वात् । इदमेवं भवदि तथा न भवति । प्रकारभेदेन सर्वमेव सत्यं सर्वमसत्यमित्यर्थः । ब्रह्मोद्यानौ कथि बद्भित स्थास्यतः इति शङ्काया तौ पुरोधायामे कृत्वा देवा दिवं प्रति ययुः । प्रतिदिवमिति । एकविंशतिः स्वर्गः शतं स्वर्गश्चितिमतभेदेन स्वस्वस्वर्गे स स देवो गत इत्यर्थः । ययुरिति । मध्ये दैत्यकृतो विद्यः कोपि न जात इति "या प्रापण" इतिधातुना सूचितम् ॥ ४२ ॥

इति श्रीमद्भागवतसुबोधिन्यां श्रीवल्लभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धविवरणे द्वितीयोध्यायः ॥ २ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिष्पण्योः प्रकाशः । नन्दरूपेण प्रकटस्याविभीवो जन्मानीति वैदिकसिद्धान्तस्य भगवच्छास्नसिद्धान्तस्य च सामानाधिकर-ण्यादिति बोध्यम् ॥ ४१ ॥

इतीलत्र-म्लेनिदंयथेलेकं पदम् । समासस्तु इदं च तद् यथा च इदंयथा न इदं-यथा अनिदंयथेलेकं तत्र बोध्यः । एकाविद्यतिः स्वर्मा इति । ते च नृसिंहपुराणे सिद्धाः । एवं शतस्वर्गपक्षोपि पुराणान्तरादवगन्तव्यः ॥ ४२ ॥

इतिश्रीमद्रञ्जभनन्दनचरणैकतानश्रीयदुपतितनुजपीताम्बरविरचिते द्शामस्कन्ध-सुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशे द्वितीयाध्यायविवरणम् ॥ २ ॥

(३) श्रीमद्रह्मभमहाराजकतः श्रीसुवोधिनीलेखः । फलरूपत्वमुक्तम् । व्याख्याने प्रथमार्थ इति । अष्टाध्यायीक्रमेणा"शंसावचन लिखि"तिस्त्रात् प्रथमस्य "ल्ट् रोषे चे"ति स्त्रस्याथ ल्ड्ये भविष्यत्याशंसायां वाच्यावां "छन्दसी"ति स्त्रेण लुख्लियः । अनेनेति। "परः पुरुष" इतिस्वरूपं "नो भवाये"ति कार्यं "तव भयं माभू"दित्यानुषिक्तिकं कार्यमितिविभागः ॥ ४१ ॥ ॥ इति द्वितीयोध्यायः ॥

इति श्रीमद्भागवते महापुराणे दशमस्कन्धे प्रथमे जन्मप्रकरणे समुखमी नाम द्वितीयोध्यायः ॥ १० ॥ २ ॥ ॥ श्रीनवनीतिषयो जयति ॥ ॥ श्रीभागवतपीयृषसमुद्रमथनश्चमाय नमः ॥ श्रीटिप्पणीप्रकादालेखयोजनाकारिकाच्याख्यादिभिर्विभूषितायां श्रीभागवतप्रतिपद्मणिवरभावांद्युभूषितमूर्तिश्रीमद्वल्लभाचार्यचरणविरचितायां

## श्रीमद्भागवतद्शमस्कन्धसुबोधिन्यां

जन्मप्रकरणे तृतीयोध्यायः ।

॥ श्रीशुक्त उवाच ॥

अथ सर्वगुणोपेतः कालः परमशोभनः ॥ यहींवाजनजन्मर्क्षं शान्तर्क्षप्रहतारकम् ॥ १ ॥

॥ श्रीसुबोधिनीकारिकाः॥

जननं वर्णनं स्तोत्रे सान्त्वनं गमनं तथा । षड्विधो भगवानत्र तृतीये विनिरूप्यते ॥ १ ॥ रूपान्तरस्त्रीकरणमध्यायार्थ इहोदितः । प्रतीयमानो भगवानिति षड्विध उच्यते ॥ २ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

तृतीयाध्यायं व्याख्यातुं सङ्गतिमवसररूपां सूचयन्तोर्थविशेषमाहुर्जननित्यादि, अत्र षड्विघो भगवानित्युत्तया "दिष्ट्या हरेस्या" इत्यत्र 'घर्मरूपेणाविर्मावः कर्माण्यानन्दरूपेणाविर्मावो जन्मानी'ति यः श्रौतसिद्धान्त उक्तः स स्मारितो ज्ञेयः ॥ १ ॥ अत्र षडर्थानां निरूप्यत्वेध्यायार्थाननुगम इत्यत

(३) श्रीमद्गोस्वाभिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुनोधिनीलेलः।

तृतीयाध्याये प्रथमकारिकायां स्तोत्रे इतिद्वियचनान्तं, वसुदेवदेवकी∌तं स्तोत्रद्वयमित्यर्थः॥१॥ अनन्तेषु गुणेबु सत्सु श्रोतव्यविषयतावच्छेदकत्वेन षडेव गुणा'स्तस्माद् भारते"तिस्रोक उक्ताः, तथा

(४) श्रीमद्दीक्षितलालुभदृयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

तृतीयाध्यायोक्ती प्रतीयमानो भगवानिति, जीनो हि देहं गृह्धन् न प्रतीयते, देह एव प्रतीयते, एवमत्रापि देह एव प्रतीतोस्ति तदन्तर्गतो भगवानन्य एव भविष्यतीति कस्यचिच्छङ्का स्यात् तन्निवृत्त्यर्थ

(५) भगवदीयनिर्भयरामभट्टनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या ।

'स्तोत्रे इति द्विवचनान्तं, वसुरेवदेवकीकृतं स्तोत्रद्वयमित्यर्थः,' अत्र तृतीयाध्याये, षड्विघो जननादिषट्पकरणार्थरूपो भगवान् विनिरूप्यत इत्यर्थः ॥ १ ॥ अत्र तृतीयाध्याये 'वसूव प्राकृतः शिशु'रित्यत्रोक्तं रूपान्तरस्वीकरणमध्यायार्थः, अत्र प्रतीयमानो भगवानेवेति-

**्रिजन्मप्रकर्**णे

अष्टिभिश्च चतुर्भिवें दशिभश्चाष्टिभिस्तथा । चतुर्दशिभरष्टाभिः षडर्थाः क्रमतोत्र हि ॥ ३ ॥ ऐश्वर्थमष्ट्रधा यस्मादर्थमात्रा हरी परा । सार्थाष्टभिरतः प्रोक्तमैश्वर्थं सर्वमङ्गलम् ॥ ४ ॥ अधिकारिणि काले वै अनन्ता भगवद्गुणाः ।

#### (१) श्रीमत्प्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

अधिकारिणि काल इति, दक्षिणायनकृष्णपक्षनिशीयादिदोषेषु सर्वकर्मणि निन्दितेषु सत्सु सर्वेगुणोपेतत्वोक्तिर्मूलेनु१पन्नेत्याश्चक्य तत्तात्पर्यमाहुरधिकारिणीत्यादिना, तथा'प्यधिकं तत्रानु-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिपण्योः प्रकाशः।

्आहू रूपान्तरेत्यादि, तर्हि पण्निरूपणस्य किं प्रयोजनमत आहुः प्रतीयमान इत्यादि, रूपान्तर-स्वीकारात् पूर्वं यः प्रतीयमानः स भगवान् षड्गुणैश्वर्यसम्पन्न इति ज्ञापयितुं रूपान्तरस्वीकारोप-योगित्वेन तथोच्यते, तेन रूपान्तरस्वीकरणमेवाध्यायार्थं इत्यर्थः॥२॥ जननस्य सार्घोष्टभिनिरूपणे हेतुमाहुरैश्वर्यमित्यादि, अर्धमात्रा हरौ परेति, "अर्धमात्रात्मकः कृष्ण"इति तापनीयश्चते "रर्षचतुर्थ-मात्रेणोमित्येकेनैवाक्षरेण परं पुरुषमभिष्यायीते"तिप्रश्रश्चतेश्व प्रणवस्य या चतुर्थ्यर्थमात्रा सा हरौ प्रकटे परा परत्ववोधिका, अर्धमात्रा चात्र गर्भनृद्ध्यादेस्तुल्यत्वेपि प्राद्धर्मावप्रकारेण लोकविलक्षणेन स्वरूपेण च प्रकटीकृतेतिज्ञापनाय तथेत्यर्थः॥३—४॥ टिप्पण्यां नतु जनने वर्णनीये कालगुणवर्णनस्य किं

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभिजन्महाराजकृतः श्रीस्रवीधिनीलेखः । च भागवते प्रतीयमानो भगवानेवेतिहेतोः षड्विध उच्चत इत्यर्थः ॥२॥ हरौ परेति परमेश्वरत्व-बोधिकेत्यर्थः ॥३-४॥ सर्वगुणोपेतत्वे शङ्काव्यावृत्त्यर्थमधिकारिणीतिकारिकाद्वयसुक्तमिति टिप्णण्या-

( ४ ) श्रीमद्दीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुदोधिनीयोजना ।

भगवतो देहदेहिभावाभावात् प्रतीयमानस्यैव भगवत्त्वमिति स्चियतुं षड्भिः प्रकारैरत्राध्याये निरूपण-मित्यर्थः ॥ १-२ ॥ तान् षट्प्रकारानाहुरष्टभिरित्यादिना ॥ ३॥ तत्र प्रथममैश्वर्यं निरूपणीयं, तद्य सर्वेग्रुणोपेत इत्यादिना निरूप्यते, तत्राथ सर्वेग्रुणोपेत इत्यादिसार्धाष्टळोकसङ्ख्यातात्पर्यभाहु-रैश्वर्यमष्टधा यस्माद्धमात्रा हरौ परेति, तचाष्टविधमैश्वर्यं क्षोकानामष्टत्वसङ्ख्यया स्च्यते, अर्ध-

(५) भगवदीयनिर्भयरामभट्टनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या।

हेतोः पूर्वोक्तजननवर्णनादिप्रकारेण षिड्ड्य उच्यत इत्यर्थः ॥ २ ॥ अष्टिभिर्जननं चतुर्भिर्वर्णनं द्याभिर्वसुदेवस्तुतिरष्टिभिर्देवकीस्तुतिरस्त्वमेव पूर्वसर्गेमूं रित्यादि चतुर्दशिमः सान्त्वनमष्टाभिः श्लोकैर्मगवतो गोकुले गमनिम्त्यर्थः ॥ ३ ॥ ऐश्वर्यमिति, अनेन सार्धाष्टिभः श्लोकैर्जननिरूपणे हेतुरुक्तः, तत्राष्टौ श्लोका अष्टिविध्वर्यवोधकाः 'प्राहुरासीद् यथा प्राच्यां दिशीन्दुरिव पुष्कल ' इति, अर्धमात्रा प्राहुर्म्तहरौ परा परैश्वर्यवोधिकत्त्यर्थः, यथा प्रश्लोपनिष चर्षचतुर्थमात्रेणोमित्यनेनैवा- क्षरेण परं पुरुषमिभध्यायीते त्यत्र प्रणवस्यार्धचतुर्थमात्रा परलवोधिका तथात्रेतिमावः ॥ ४ ॥ अधिकारिणीति, दक्षिणायनकृष्णपक्षनिशीयरूपे सर्वत्र निन्दितत्वेन प्रसिद्धे काले सर्वग्रणो-

### खण्डशस्तेवयवद्याः सर्वेषां फलवोधकाः ॥ ५ ॥

प्रविष्टं न तु तद्धानि'रितिन्धायेनोक्तदोषानिवृत्तिस्तद्वस्थैवेति चेत्, अत्र वदामः, नात्र पूर्वोक्ताधिन्मौतिककाले प्राद्धभाव उच्यते किन्त्वधुनैव ठीलाविभावारम्भ इति ठीलाकालो योग्रे मगवदात्मकत्वेन वाच्यः स प्राद्धभूत इति, एवमेव देशादिरिष, अत एवाधशब्दो भिन्नप्रक्रमार्थक उक्तः, आधिभौतिकस्य तस्य जन्मिनिमत्त्वाभावाद्, भौतिकस्याधिष्ठानत्वेषि यथा वरदेयरात्रीणां तदा दिवापि प्रकटनं कृतिमिति तद्रात्रीणां दिवारूपत्वमपीति न वक्तुं शक्यं तथास्याधिभौतिकतद्रपत्वं न वक्तुं शक्यं, एतज्ज्ञापनायैव श्रुकेस्तथोक्तं, अन्यथा प्रकटे त्वदुक्तदूषणे सत्येवं न वदेत्, यद्यप्याधिभौतिक उत्तरायणत्वादिविशिष्टप्येतत्-प्रकटनं सम्भवति तथापि यदेतादशे तस्मिस्तथाकरणं तन् मर्यादामार्भात् पुष्टिमार्गोनिविन्धभणो बिलिश्वश्र्योतिज्ञापनायेति जानीमः, अत एव सर्वदेवतासात्रिध्यप्रयुक्तसर्वग्रणोपेतत्त्वयावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावृत्त्यावित्रावित्रावित्यावित्यावित्ते । १ ॥ १ ॥

(२) श्रीदुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

प्रयोजनिमत्याकाङ्क्षायां अधिकारिणीत्यर्षं विवृण्वन्ति दक्षिणेत्यादि, नन्वाधिदैविककालप्राद्धर्भावे किं मानिमत्यत आहुरत एवेत्यादि, तथोक्तामिति सर्वगुणोपेतत्वमुक्तं, ननु प्रक्षालनपङ्कन्यायेन दक्षिणायनं विहायोत्तरायण एव तद् भगवता कुतो न कृतमित्यत आहुर्धच्यपीत्यादि, अत्रापि गमकमाहुरत एवेत्यादि, ननु भवत्वेवं तथापि भगवदात्मत्वे किं गमकमत आहुरसङ्कोचेत्यादि, सर्वशब्देनेति, सर्वगुणोपेत-शब्देकदेशेन, तेन सुवोधिन्यां मूले कालस्य सर्वगुणोपेतत्वादिकथनेन सर्वथा भगवनुल्यत्वमायातीति तह्यारणायाहुः खण्डश इत्यादि, भगवद्धणैकदेशतस्ते गुणा अवयवश्यः कालावयवैः कृत्वा सर्वेषां प्रहर्श्वतारादीनां यत् फलं तस्य बोधका उद्दोधकाः, तथा च तावन्मात्रकार्यकर्तृत्वात् कालस्य न सर्वथा

(३) श्रीमद्गोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

मुक्तं, भगवतोधिकारिणि काले शुभफलस्चका उत्तरायणादयो भगवद्धणा अनन्ताः सन्ति परन्तु भगवदतिरिक्तानां सर्वेषां ते केनचिदंशेनोत्तरायणत्वादन्यतमावयवेन तत्रापि खण्डशः फलबोधकाः, अतः कालः किञ्चद् गुणं प्रकटयतीतिशेषः, फलदातृत्वं भगवत एव न तु कालस्थितानां गुणानां, काले तु

( ४ ) श्रोमद्दोक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।

श्लोकेन तु प्रणवार्धगता मात्रा सूच्यते, तथा च योष्टविधैश्वर्यवान् यथा प्रणवगतार्धमात्रावाच्यः सोवतीर्ण इति सार्धाष्टश्लेकसङ्ख्यातासर्यं, अर्धमात्रायाः प्रणवगतायाः परब्रह्मवाचकत्वस्य गोपालतापिन्यादिष्कत्वात् परब्रह्मत्वमेव सूचितं ज्ञेयम् ॥४॥ खण्डशस्तेवयवश इति, कालो हि खण्डशोः
व्यक्तिभेदेनोत्तमं फलं ददाति तदवयवशोवयवस्त्रः सूर्यादिभिदेदाति लोके, यथा नवमस्थानगुरुणेष्टं
करोति, न हि सर्वेषां नवमो गुरुर्भवति, अतो देवदत्तयज्ञदत्तादिव्यक्तिभेदेन फलदानं खण्डशो दानं

(५) भगवदीयनिर्भयरामभट्टनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या।

पेतत्वे शङ्काञ्यावृत्त्यर्थं कारिकाद्वयमित्युक्तं टिप्पण्यां, भगवतोधिकारिणि काले शुभफलस्य्का उत्तरायणत्वादयो भगवद्वणा अनन्ताः सन्ति परन्तु भगवदितिरिक्तानां सर्वेषां ते गुणाः केनचिद्व- मूळे समागते कालः स्वकीयान् सकलान् गुणान् । हरौ पदर्शनार्थाय पकटीकृतवान् यथा ॥ ६ ॥ देशोपि त्रिविधश्चेव भूतान्यपि तथैव च । तत्रत्या ये विदुस्तेपि झापनार्थं गुणान् स्वकान् ॥ ७ ॥ पकटीकृतवन्तो वै दोषनाशपुरःसरम् ॥ ७ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः ।

भगवतुल्यत्वमित्पर्थः ॥ ५ ॥ गुणप्राकट्यं देशादिष्वप्यतिदिशन्ति मूल इत्यादिसार्धद्वयेन, देशोपि चिविध इति, उपर्यधःपरित इति, भूर्भुवस्वरिति वा, चैवेति, चकारः सर्वगुणप्राकट्यबोधकः, एव-कारस्तस्याप्याधिदैविकत्वज्ञापकः, एवं भूतान्यपि ज्ञेयानि, तन्त्रस्या ये विदुरिति, त्रिविधदेशोद्भवेषु ये भगवत्याकट्यं विदुरित्यर्थः, ज्ञापनार्थमिति, अवतरतो मूलक्ष्यत्वज्ञापनार्थमित्यर्थः॥ ६ –७३॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभितन्महाराजकृतः श्रीसुवाधिनीलेखः।
स्वधर्मानावेश्योत्तरायणत्वादिव्यपदेशं सम्पाद्य फलं वोधयतीति वोधका इत्युक्तं न तु दायका इत्युक्थः॥५॥
मूले भगवति समागते तु कालः स्विनिष्ठान् भगवद्धणान् श्रुभफलस्चकान् सकलान् प्रकटीकृतवान्, तथा च प्रतीत्या दक्षिणायनत्वादिरूपत्वेषि श्रुभफलस्चकत्वादुत्तरायणिनष्ठो धर्मः श्रुभफलस्चनं
तद्धत्वादुत्तरायणादिरूपत्वमितिभावः, यद्यपि कालगुणप्राकत्येषि भगवतो न कोषि विशेषस्तथापि यथा राज्ञा
सेवकग्रहे स्थापितमाभरणादिकं राज्ञि समागते तत्प्रदर्शनार्थं पुरतः स्थाप्यते तथेति स्चियतुं प्रदर्शनाथायत्युक्तं, यथा यथावदित्यर्थः, तादशे काले प्राकत्यं तु भगवतः कालानपेक्षास्चनाय, काल एव
भगवत्याकत्यं ज्ञात्वा भगवते प्रदर्शयतुं स्विनिष्ठान् गुणान् प्रकटीकृतवानितिभावः, नतु सर्वगुणोपेतत्वमधिकं जातं न तु तावता पूर्वोक्तदोषहानिरतो दोषसहिता एव गुणाः स्युरित्यक्चिमुद्भाव्य स्वतन्नलेखनं टिप्पण्यां कृतमिति चेदन्न वदाम इति, इतिशक्का चेद् भवेत तदान्नार्थं आचार्थेगोपनार्थमनुक्तमपि वयं वदाम इत्यर्थः ॥६॥ सुवोधिन्यां देशोपीति, गुणान् प्रकटीकृतवानि'तिपूर्वेणान्वयः,
क्रिविधः परितउपर्यधोभेदेन,तथैव चेति, गुणान् प्रकटीकृतवन्तीत्यर्थः,तन्नत्रत्या इति,देवा मुनयश्वेत्यर्थः,किन्नरास्त्वाकाशगुणत्वेनोक्ता इति तत्र व्याख्यास्यते, ये विदुरिति, भगवत्पाकव्यमितिशेषः॥७५॥।

(४) श्रीमदीक्षितलालुभष्टयोजिता श्रीसुवीधिनीयोजना । सूर्यचन्द्रयोरन्यतरद्वारा शुभफलदानमचयवद्गो दानमिति लोके व्यवस्था, अतो जीवजन्मिन कश्रनैको द्वौ वा त्रयो वा गुणा भगवजन्मिन तु सर्वे शुभगुणा आधिदैविककालेन प्रकटीकृताः, अतः सर्चगुणो-पेतः कालः शुकैकृकः ॥ ५–७३॥

(५) भगवदीयनिर्भयरामभद्दनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या। यवेन तन्नापि खण्डदाः फलबोधका न तु पूर्णफलदायकाः, मूलक्ष्पे हरी तु समागते कालः स्विनिष्ठान् सकलान् गुणान् प्रदर्शनार्थाय प्रकटीकृतचान्, यथेति, यथावदित्यर्थः, अथवा यथा कालस्तथा देशादिरगीत्युत्तरेणान्वयः ॥ ५–६ ॥ देशोपीत्यादि, 'दिशः प्रसेदुरि'तिश्लोकोक्तः परितल्पर्यधोभेदेन त्रिविधो देशोपि गुणान् प्रकटीकृतवानित्यर्थः, तत्रत्या इति, 'मुमुसुर्मुनयो देवा ' इत्यत्रोक्ताः पूर्वोक्तिविधदेशासुद्भवा मुनिदेवादयोपि ये भगवत्प्राकत्यं विदुस्तिपि स्वसेवाज्ञापनार्थं गुणान् प्रकटीकृतवन्त इत्यर्थः ॥ ७३॥

एवं पूर्वाध्याये भगवत उद्यमप्रुत्तवा सर्वेषां त्रिविधदुःखदूरीकरणाय रूपान्तरस्वीकरणमुच्यते, अत आदौ रूपं वक्तव्यं, अन्यया रूपान्तरत्वं न स्यात्, तस्य च प्राकट्ये यद्यधिकारिणां
नैमित्तिकगुणपाकट्यं सर्वं नोच्येत तदा प्राकट्यमिष जननापरपर्यायं स्यात्, न होकस्य
जनने सर्वे गुणा प्रकटीभवन्ति महतामन्येषां च, जनकयोर्वा यदि स्तोत्रं नोच्येत ताद्दशमेव
जनितमिति तयोर्चुद्धिः स्यात्, रूपस्य प्रदर्शनमात्रप्रयोजनव्याद्वन्यर्थं स्वरूपकथनमिष वक्तव्यं,
अन्ययाश्चर्यमात्रत्वेन निदानाज्ञानात् सन्देह एव तिहेत्, रूपान्तरेण कार्यं न भवतीति गमनमावश्यकं, रूपान्तराभावे सर्वमुक्तिरेव स्यात्, लीलाया रसालता च न स्यात्, अलौकिकं
लोकाद् दुर्वलमिति ज्ञापियतुं दृष्टेप्यलौकिकं जनकयोर्भयवर्णनम् ।

प्रथममष्टेश्वर्ययुक्तमाविर्भावमाह, यदैव ते स्तुत्वा गता अथ तदनन्तरमेव भगवानाँ विर्भूत इति-सम्बन्धः, तदैव सर्वेग्रुणोपेतः कालो जातः, यावन्तो ग्रुणाः काले स्थापितास्ते सर्वे प्रकटीभूता भगवज्ञापनार्थमित्यर्थः, अत एव एरमञ्जोभनो जातः, परमस्यापि भगवतः पूर्णग्रुणस्य श्लोभा-जनकः, कालावयवरूपाणि यानि नक्षत्राणि तेष्वपि केवलग्रुणाधारभूता रोहिण्येव, भगवता हि

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणोतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

कारिकोक्तमर्थं विशदीकर्तुमाहुरेविमत्यादि भयवर्णनिमत्यन्तं, तत्र स्वीकरणमुच्यत इत्यन्तेन सङ्गतिबोधनायाध्यायार्थं उक्तः, अतो वर्णनतात्पर्यमाहुरत इत्यादि, ततो जननस्वरूपवोधनार्थं सर्वगुण-प्राक्तव्यतात्पर्यमाहुरतस्यत्यादि, ततः स्तोत्रयोस्तात्पर्यमाहुर्जनकयोरित्यादि, तादृशमेव जनित-मिति तयोर्चुद्धिः स्यादिति, पूर्वोक्तरूपमेव तयोरुत्यन्नभिति सर्वेषां बुद्धिः स्यात्, ततः सान्त्वनगतस्वरूपकथनस्य तदाहू रूपस्येत्यादि, गमनस्य च स्फुटं, ननु रूपेणैव सकलकार्यसिद्धेः किं रूपान्तरमहणेनेत्यत आहू रूपान्तरेत्यादि, गननात्मत्वेन ज्ञानाभावादिष सर्वमुक्तयभावसिद्धिरिति नेदं रूपान्तरमहणप्रयोजनिमत्यतो हेत्वन्तरमाहुर्लीलाया इत्यादि, तिर्वं भयवर्णनं कुत्रोपयुच्यत इत्यत आहुरुलौकिक-मित्यादि, अलौकिकं माहात्म्यज्ञानं लोकात् स्रेहाद् वालरूपात कंसाहेत्यर्थः, तहुद्भग्नवादोयं, अथ मूलं व्याकुर्वन्ति प्रथमित्यादि, प्रादुर्भृत इति 'प्रादुरासीदि'त्यस्यार्थोयं, एवमेव जातपदमिष बोध्यं, यद्यपि दूरान्वय एवं भवति तथाप्यध्याहारापेक्षया लघीयस्त्वादेवमुच्यते ॥ १॥

### (३) श्रीमद्गोस्वामिवल्लमजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

त्रिविधेति, 'कंसादेः कालतोज्ञानादि'त्यर्थः, महतामिति, अन्येषामि महतां पृथ्यादीनां मध्य एकस्य जनन इति पूर्वेणान्वयः, तयोर्बुद्धिरिति, एतादशी तयोर्बुद्धिरितिज्ञानमस्मदादीनां स्यादि-त्यर्थः, स्वरूपकथनमिति, 'त्वमेव पूर्वसर्गेम्'रित्यादिना भगवत्कृतं स्वरूपकथनं ग्रुकेन वक्तव्यमित्यर्थः, रूपान्तरेणेति, गमनं विना रूपान्तरस्वीकारमात्रेण पूर्वोक्तं कार्य त्रिविधदुःखदूरीकरणं न भवतीत्यर्थः, तिर्हि तदेव रूपं स्थापनीयमित्यत आहु रूपान्तराभाव इति, अथेत्यत्र भगवानिति, अत्र भगवानिर्वभूतो जात इतिहेतोरिति, फलार्थं राजनिर्गमफलार्थं पूर्वमेव यथामार्गसंस्कारस्तया तेषां गमनानन्तरमेवाजनजन्मर्क्षादीनां गुणानां काले सम्बन्धो जातोततस्तदैव सर्वगुणोपेतः कालो जात इत्यर्थः, भगवत्याकव्यज्ञानं कालस्य गुणप्राकव्ये हेतुः, पूर्वस्थितानामि रोहिण्यादीनां कालावयवरूपैश्वनद्रादि-

१. स्तोत्रे नोच्येते इत्यिप पाठः । २. प्रादुरिति पाठः प्रकाशकाराणाम् ।

स्वगुणमाकव्यार्थमेव ब्रह्मोत्पादितः, स तु विकारात् द्रीकृत्य गुणानेव मकटियतुं तन्नक्षत्रं गृहीत-वान्, अत एवाजनस्य जन्मरहितस्य पुत्रोपि जन्मरहित एवेति क्षापियतुमजनाज् जन्म यस्य तस्य नक्षत्रमित्युक्तं "ततो वै ते सर्वान् रोहानरोहंस्तद्रोहिण्ये रोहिणीत्व"मितिश्रुतेः, यहींवाजनजन्मर्क्षे जातं, तदैव सर्वगुणोपेतः कालो जात इतिसम्बन्धः, अनेन नक्षत्रा-रम्भे जन्मेति सूचितं, तस्य नक्षत्रस्य सर्वेषां सहायवर्तिनामानुगुण्यमाह द्यान्तर्क्षप्रहतारकमिति, शान्तान्यन्यान्यृक्षाणि ग्रहास्ताराश्च यस्य, अश्विन्यादीनि नक्षत्राणि, आदित्यादयो ग्रहाः, अन्यानि च नक्षत्राणि ताराः, यद्यपि तेषां ज्योतिःशास्त्रे फलं नोक्तं तथाप्यस्तीति शान्तत्व-मुक्तं, अनेन स्वामाविका आनुषङ्गिकाश्च गुणा निर्दोषाः कालगता निरूपिताः ॥ १ ॥

देशस्त्रिविधः, अध उपरि परितश्चेति, तत्र परितो दिश उपरि द्यौरघो भूमिः, त्रयाणां दोषाभावपूर्वकं गुणा उच्यन्ते, तत्र दिशो देवतात्मिका भूतात्मिकाश्च भवन्ति, तत्र मेघौदिना द्रदर्शनलक्षणप्रसादो दिशां भवति, देवताप्रसादस्तु सर्वसाधकः, अतो झानं सर्वमेव च फर्छं सिध्यत्वित्युभयविधदिशां प्रसाद उच्यते ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रोसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

दिशः प्रसेदुरित्यत्र देवताप्रसाद् इति, 'कणौ दिश' इत्यादिवाक्याद् दिशः श्रोत्रेन्द्रिय-देवतास्ताः प्रसन्नाः, सर्वमेव भगवत्सम्बन्धि श्रोष्यन्तीति तत्प्रसादः सर्वसाधक इत्यर्थः, तद् विद्युण्वन्त्पत

(३) श्रीमद्रोस्वामिवङ्गमजिन्महाराजकृतः श्रीक्षवोधिनीलेखः ।

भिर्न सम्बन्ध इतिभावः, अत्रानन्तर्योशोधश्चद उक्तः, टिप्पण्यां भित्रप्रक्रमार्थं उक्तस्तत् स्वतन्त्र
लिखनत्वात् पक्षान्तर्रामिति ज्ञेयं, भगवज्ज्ञापनार्थमिति भगवते स्वस्वरूपज्ञापनार्थमित्यर्थः, अजनस्घेति, कारणसद्दशं हि कार्यं, तथा च भगवतो यथाजननप्रकारेणाविभीवस्तथा न्रह्मणोपीत्यर्थः,

न्रह्मणो भगवानेव कारणं, ततो जातास्तु कालादिसहकारिवशाद् विकारसुक्ता जाता इतिभावः ॥ १॥

दिश इत्यत्र देवतात्मिका इति, श्रोत्रेन्द्रियदेवतारूपा इत्यर्थः, भूतात्मिका इति, प्राच्यादि-रूपा इत्यर्थः, भूतात्मिकानां प्रसादमाहुस्तत्रेति, दिशां भूतात्मिकानामितिशेषः, देवतारूपाणामाहु-देवतेति, सर्वेन्द्रियदेवतोपलक्षकमिदमिति ज्ञापयितुं देवतेतिसामान्यत उक्तं, भूत्रूपाणां प्रसादो दूरदर्शनमात्रं भवति न तु तेन सर्वफलसिद्धिस्तद्व्यान्त्यर्थं तुशब्दः, सर्वसाधक इति, इन्द्रिय-

(४) श्रीमद्दितितलालुभङ्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।
अजनजन्मक्षेत्रं इत्यस्य व्याख्यानेजनस्य जन्मरिहितस्य जिल्प्यमाणायामजनजन्मक्षेपदेनापि महिमैव वक्तुमुचित इति तमाहुरजनस्य जन्मरिहितस्य प्रतिष्ठायां निरूप्यमाणायामजनजन्मक्षेपदेनापि महिमैव वक्तुमुचित इति तमाहुरजनस्य जन्मरिहितस्य स्यायिना, भगवतो निर्यत्वाज् जन्मरिहत्यमतः प्रादुर्भाव एव भगवतो वाच्यः, एवमेवाजनाद् भगवतो जातस्य भगवत्युत्रस्य विधेरपि न प्राकृतरीत्या जन्म किन्तु तस्यापि गुणावतारत्वेन प्राकट्यं, एतदेवोक्तं पुद्रोपि जन्मरिहत इति, प्रादुर्भावशालीत्यर्थः, अत एव 'गतव्यलीकेरजशङ्करादिमि ' रिरयादिषु व्रक्षणो छज इतिनाम द्रश्यते, अनेन तस्य गुणावतारत्वं न जीवत्वामित्युक्तं, तथा चैतादशस्य विधेर्नक्षत्रं रोहिणी, सा सर्वनक्षत्रोत्तमेति तस्यां भगवदाविर्भावो गुक्त एव, अत एव 'ततो वै ते सर्वान् रोहान-रोह'न्निति तैतिरीयाणां ब्राह्मणे रोहिण्याः स्तुतिः प्रदर्शिता ॥ १ ॥

् अ. ३. ऋो.२-३. ] अोटिप्पणीप्रकाशलेखयोजनाकारिकाञ्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

दिशः प्रसेदुर्गगनं निर्मलोङुगणोदयम् ॥ मही मङ्गलभूयिष्ठेपुरग्रामत्रजाकरा ॥ २ ॥ नद्यः प्रसन्नसलिला हदा जलरुहश्रियः ॥ द्विजालिङ्गलसन्नादस्तवका वनराजयः ॥ ३ ॥

दिशः प्रसेदुरिति, निर्मला उडुगणा यत्र, वर्षाकाले मेघाः सहजास्तैः कृत्वोडुगणानां प्रकाशो न दृश्यत इति नैर्मल्यमुच्यते, उद्येति, उद्यक्तालेषि मेघानामभावः, उद्यो दर्शनमेव वा, मही भूमिर्मङ्गलभूधिष्ठा, सर्वत्रैव विवाहपुत्रजन्माद्युत्सवास्तस्मिन् समये जायन्त इति, पुरं नगरं, ग्रामाः साथारणाः, ब्रज्ञो गवां स्थानं, आकरा रत्नाद्युत्पत्तिस्थानानि, सर्वाण्येव मङ्गलभूधिष्ठानि यस्याम् ॥ २ ॥

एवं देशकालयोर्ग्रेणानुक्वा भौतिकानां तत्तद्भूतप्रधानानां गुणानाह, तत्र प्रथमप्रामाह।
नद्यः प्रसन्नस्रतिला इति, यद्यप्यापो बहुविधा एकोनविश्वतिभेदास्तथाप्युभयविधा एव,
स्थावरा वहत्त्यो वा, अत जभयानां गुणा जन्यन्ते, नदीषु कालवशात पङ्किलं जलं भवति,
आर्थिदैविककालवशात् कालनियन्तैभगवद्दशाद् वा स निवतेते, अतः कालनियन्तरि भगवति

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः मकाशः। इत्यादि, निर्मेलेत्यत्र निर्मेला उडुगणा उद्ये यत्रेति गड्डादिसमासोत्र बोध्यः, समासान्तरमपि बोध-यन्त्युद्यो द्शीनमिति, अस्मिन् पक्षे निर्मेलानासुडुगणानासुद्यो यत्रेतिसमासः,महीत्यत्र विवाहेति, 'सर्वर्तवो विवाहस्ये'त्यापसम्बस्मृतेस्तथेत्यर्थः ॥ २ ॥

नद्य इत्यत्रैकोनविंदातिभेदा इति, यद्यपि तैत्तिरीयसंहितायां "कूप्याम्यः स्वाहे"त्यादिना "सर्वाभ्यः स्वाहे"त्यन्तेन विंदातिभेदा अपामुक्तास्त्यापि "सर्वाभ्य" इत्यन्तिमस्य पूर्वोक्तसर्वमाहक-त्वेनातिरिक्तत्वाभावमभित्रेत्यैकोनविंदातिभेदा इति बोध्यं, कालिनयन्तुरिति सङ्कर्षणस्य, तथा च भगवद्वशो यः कालिनयन्ता तस्मादित्यर्थः ॥ ३ ॥ ४ ॥

(३) श्रीमद्रोस्वाभिवछभिजन्महाराजकतः श्रीख्रवोधिनीलेखः। जन्यज्ञानिकयासाधक इत्यर्थः, भूत्रूपाणां दूरदर्शनं प्रसाद इति स्वरूपतः प्रसाद उक्तो देवताप्रसादः फलत उक्त इतिविभेदः, ज्ञानमिति, दूरदर्शनमित्यर्थः, निर्मेला उडुगणा यन्नेत्यर्थकथनं, विप्रहस्तु निर्मेलानामुडुगणानामुद्यो यन्नेति, तस्मिन् समय इति, उत्तरायणादिरूपे काले, जायन्त इति-हेतोः काले तादशलस्य जातत्वान् मही मङ्गलभ्यिष्ठपुरग्रामवजाकरा जातेत्यर्थः, अत्रापि सर्वगुणप्राकट्यादुत्तरायणत्वादिप्राकट्यात् तदाधेयानां मङ्गलानामि प्राकट्यमितिभावः ॥ २॥

(४) श्रीमहीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना।
दिशाः प्रसेदुरित्यत्र मेघादिना दिशां दूरदर्शनलक्ष्मणः प्रसाद इति, नतु दिशां
निराकारत्वात् कयं प्रसादो ज्ञेयः को वा प्रसाद इरवाकाङ्कायामाहुर्दिशामित्यादि, निश्चीयसमये
मेघबाहुल्ये निकटस्थमपि वस्तु न दश्यते किम्रुत दूरस्थम् १ प्रकृते तु भगवदाविभीवमहिम्नाधिदैविकदिशामानन्दाधिक्यजप्रकाशवशाद् दूरदिक्स्थवस्तूनां सर्वेषामेव साक्षात्कारो भवति, अयमेव भौतिकदिशां प्रसाद्पदार्थो नाम, सर्वत्रेव विवाहपुत्रजन्मादिभ्यो जन्या य उत्सवा आनन्दास्ते
जायन्ते विवाहपुत्रोत्पस्यादिभिर्यादशा आनन्दास्तादशास्तदाजायन्त इतितात्पर्यम् ॥ २ ॥ ३ ॥

१ ° छा । २ °न्दुर्भग°।

ववौ वायुः सुखस्पर्शः पुण्यगन्धवहः श्रुचिः ॥ अग्नयश्च द्विजातीनां शान्तास्तत्र समिन्धतः ॥ ४ ॥ मनांस्यासन् प्रसन्नानि साधूनामसुरद्वहाम् ॥ जायमानेजने तस्मिन् नेदुर्दुन्दुभयो दिवि ॥ ५ ॥

समागते नद्यः प्रसन्नं सिलिलं यासां तादृश्यो जाताः, दोषनिष्टत्तिपूर्वकः स्वाभाविक गुण उक्तः, हदाः स्थावराः, जलरुहाणां कमलानां श्रीर्षेषु, जलस्य योयं सारांगः स कमलादिः, अतो-साधारणा गुणा अनेनोक्ताः, भूमेर्गुणान वक्तुं गन्धस्तस्या मुख्यो गुण इति स च पुष्पादिषु प्रसिद्ध इति गन्धरसकार्यकथनपूर्वकं पुष्पादिसम्पत्तिगुक्तां वनरूपां भूमिमाह द्विजालीति, द्विजाः पिक्षणः, अलयो भ्रमराः, उभयेषां कुलानि, तेषां सम्नादयुक्ताः स्तवकाः पुष्पगुच्छा यासां तादृश्यो वनराजयो वनपङ्कयो जाताः ॥ ३ ॥

ववौ वायुरिति, सुलस्पर्शो वायोग्रेणः, गन्धं च भूमेर्वहतीति ग्रुभकार्यं, पुण्यं गन्धं वहतीति पुण्यगन्धवहः, ग्रुचिर्गङ्गादिजलसम्बन्धी दोषरहितो वा, यो वा वायुः ग्रुभसूचकः स ग्रुचिः, अग्रयो लोकिका वैदिकाश्च, द्विजात्तीनामिति निषिद्धेतराः, तत्राप्यग्रुभकार्यस्थ-व्याद्यस्थं शान्तास्तस्मिन् समये समिन्धत सम्यग् दीप्ता जाताः, तस्मिन् समये ग्रुभा अग्रयः विहिता अपि प्रज्वलिता जाता इत्यर्थः ॥ ४ ॥

सात्त्विकाहङ्कारकार्यं मन इति भौतिकगुणसमये मनसोपि गुणा उच्यन्ते ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

मनांसीत्यत्र भौतिकगुणसमय इति, तामसाहङ्कारकार्यगुणसमये, मनःपद्मिन्द्रियाणा-मप्युपलक्षणम् ॥ ५ ॥ ६ ॥

ं (३) श्रीमद्गोस्वामिवछभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

नच इत्यस्याभासे भौतिकानाभिति, नदीजलादीनि पत्रीकृतवाद् भौतिकान्येव न तु भूत-रूपाणि किन्तु तत्तद्भतप्रधानानीत्यर्थः, व्याख्याने कमलादिरिति, सहस्रपत्रं कमलं तदादिः सर्वोपि जलरूह इत्यर्थः, गन्धरसेति, स्तवकेषु द्विजानामपि सन्नाद्कथनान् मालत्यादिषु च रसमात्राभि-लाषिणां मोदासम्भवात् स्तवकपदेन मालत्यादिषुष्पाणामाम्रादिषुष्पाणां च गन्धा उच्यन्ते, तथा च गन्धरूपं यत् कार्यं रसरूपं च यत् कार्यं तत्कथनपूर्वकमित्यर्थः, पुष्पगुच्छा इति, आम्रादि-पुष्पाणां मालत्यादिषुष्पाणां च गुच्छा इत्यर्थः ॥ ३ ॥ ४ ॥

मनांसीत्यत्र सात्त्रिकाहङ्कारेति, तामसाहङ्कारकार्याणि भूतानि निरूपितानि, सात्विकाह-ङ्कारकार्यं मनोत्र निरूप्यते, राजसाहङ्कारकार्याणीन्द्रियाणि मनोनिरूपणेन निरूपितानि, एतदेवतास्तु

( ४ ) श्रीमदीक्षितलालुमप्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।

अग्रयश्चेत्यत्र लौकिका वैदिकाश्चेति, लौकिकाः स्मार्ता वैदिका अग्निहोत्रादिसम्बन्धिनः, निषिद्धेतरा इति, निषिद्धा अग्नुरादिशास्त्रसिद्धदुष्कर्मसम्बन्धिनः, तेषां तु तत्समये न समिन्धन-मिति तदाग्निव्यावृत्तये द्विज्ञातिपदमितिभावः ॥ ४॥

जग्रः किन्नरगन्धर्वास्तुष्टुवुः सिद्धचारणाः ॥ विद्याघराश्च ननृतुरप्तरोभिः समं मुदा ॥ ६ ॥ मुमुचुर्मुनयो देवाः सुमनांसि मुदान्विताः ॥ मन्दं मन्दं जलस्या जगर्जुरनुसागरम् ॥ ७ ॥

यदा सन्वमार्ल्ड भवित तदा भनांसि प्रसन्नानि भवन्ति, मनसो दैत्यसम्बन्धित्वपि वर्तत इति तिन्नहत्त्वपं साधूनामित्युक्तं, इदं साधुपदं दैत्यन्यतिरिक्तमात्रपरिति ज्ञापयितुमसुर-हृहाभित्युक्तं, साधुपदं च न्यवहारे सन्मार्गवर्तित्वाय, इयमवस्था स्थूलकालेपीति निकटकाले विशेषमाह जायमानेजन इति, अजने जायमाने दिवि दुन्दुभयो नेदुः, तस्मिन्निति तिन्निक्दे, यथा वस्रुदेवादयः शृष्वन्ति, आकाशस्य गुणा तृत्यवादित्राणि, दुन्दुभिर्मङ्गलवाद्यं, स्वयमेव नेदुनं तु कैश्चिद् वादिताः ॥ ५ ॥

किल्लरगन्धर्वा अपि स्वत प्वोद्धसितहृद्या जगुः, अज्ञात्वेवेति ज्ञात्व्यं, अन्यथा माहात्म्य-प्रतिपादकं न स्यात्, सिन्धाश्चारणाश्च तुष्टुबुः, अकस्मादेव स्तोत्रं तत्काले कृतवन्तः, ते हि वैतालिकप्रायाः, विद्याधरा नर्तकाः, चकाराद् विद्याधर्यश्च ननृतुः, अप्सरोभिः सम-पित्यानन्दावेशेनैव नृत्यं, न तु शास्त्रीयं, सुद्गनन्देन, न केनचित् प्रेरिताः, स्वत एवानन्दाविर्भूता अकस्मात् तस्मिन् समये स्त्रियः पुरुषाश्च ननृतुः, अनेन ये केचन यस्यां विद्यायां रतास्तेकस्मान् सुद्ग तत्तत् कार्यं कृतवन्त इत्यर्थः ॥ ६ ॥

( अंथ च मुनयः सुष्ठु निर्देष्टानि मनांसि पुरुषोत्तमसम्बन्धाभावात् समाधितो निष्कास्य तदाविभीवस्थले मुमुर्चुर्वेद्रवृरित्यर्थः, देवास्तु पुष्पाणीत्यर्थः, अत एव पुष्पादिपदानि विद्यायोभ-यार्थकत्वात् सुमनःपद्मुक्तं, सुमनस इतिस्त्रीलिङ्गभयोगाभावश्च, पुष्पवाचकस्यैव स्त्रीलिङ्ग-

(३) श्रीमद्गोस्वामिब्रङ्गभिजन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

'दिशः प्रसेद्व'रित्यत्रोपलक्षणविधया निरूपिताः, तथा चाहङ्कारत्रयकार्यमपि निरूपितं जातमित्यर्थः, सन्त्वमारूढमिति, भगवतेतिशेषः, देवक्यां देवरूपिण्यामित्यत्र देवक्याः सन्त्वरूपतं व्याल्यास्यते, तथा च सन्त्वं यदा भगवतारूढं भवित तदा स्वकारणे भगवदारोहान् मन्सां मसादो भवत्येवेत्यर्थः, देत्यसम्बन्धित्वमिति ''द्वया ह प्राजापत्या'' इतिसन्दर्भे सत्त्वरूपेषु शमादिष्वसुराणामरुचेर्ण्युत्यादित्वतात् सत्त्वेन तेषां प्रसादो नेतिभावः, स्यूलकाल इति, जननात् किश्चिदवीक् पशाच मायाजननावधीत्यर्थः, निकटकाल इति, जननसमय इत्यर्थः, जायमान इतिवर्तमानप्रत्ययोत्त्ययितिभावः, 'यहींवाजन-जन्मर्क्षं' जातं तदैव ' सर्वग्रुणोपेतः कालो ' जातस्तदैव च ' दिशः प्रसेद्धर्गगनं ' तथा जातमेवं मनां-स्यासन् प्रसन्नानीत्यत्र 'यहींवे'त्यस्यान्वयः, आकाशस्योत्ते, आकाशप्रधानस्यान्तिक्षलोकस्येत्यर्थः, न तु केश्चिद् वादिता इति,किन्नरादयः केनिचत् प्रेरिता न ॥५॥ अतो सुदेत्युक्तत्वात् स्वत एव जातो य आनन्दस्तेनाविभूतास्तेषां गानादिक्रिया इतिशेषः, अत्र क्षोके सुदा जग्रस्तुष्टुर्जन्द्वतिर्युक्तयानन्दोद्रेकादेव गानादिकं न तु हेतुज्ञानेनित स्चितमित्याशयेनाज्ञात्वेवत्यक्तम् ॥ ६॥ अप्रिमस्रोके तु

<sup>)</sup> चिह्नातीगतं श्रीमत्पभुचरणानाम् ।

निर्देशात्, अन्यथा भ्रवि स्थितानां मुनीनां नभसि स्थितैर्देवैः सह द्रष्टिकर्तत्वं कथमुपपद्येत ? मनसः पुष्पतया कथनमुङ्क्वलस्यसङ्को चिवकासादिधर्भवन्वादिवरुद्धं, सुदान्विता इति, तैत्रानन्दावेशलक्षण-मकरन्दसम्पत्तिः स्विता, तदा समनोष्टप्रव्यपेक्षया जलब्धिरल्पा नाद्धता चेति मत्वा मेघा न बद्दश्वः किन्तु तत्र गर्जितं नास्तीति तावत् कार्यं कृतवन्त इत्याह मन्दं मन्दं जलधरा जगर्जुरिति, मेघानासुचैर्गर्जनं पूर्वोक्तवाद्यगीतादिश्रवणप्रतिवन्धकर्तौ भवतीति तदभावाय मन्दं मन्दिमत्युक्तं, अन्यथा तद्वैयर्थ्यापत्तेः, तथा च युगपज्जायमानान्यपि वाद्यगीतगर्जितान्यन्योनयमिश्रितानि सर्वैर-श्रुयन्तेतिभावः, किञ्च जगर्ज्ञरेव न तु वदृषुः, यतो जलघरा न तु जलमुचः, अत्राय-माश्रयः, मेघास्तु भगवत्माकट्यात् पूर्वे लोके नीलरूपमञ्लाघ्यं मत्वा स्वस्य तादशत्वेन तदभावाय जलपुचो जाताः, इदानीं स्वसारूप्यमङ्गीकृत्य भगवान् प्रकट इति कवयोग्रे स्वस्योपमां दास्यन्ति तेन स्वजन्मसाफर्यं भविष्यतीति हर्षवशादात्मनी नीलरूपस्यैवाभीष्टत्वेन तद्धेतुभूतं च जलधारणं, अन्यथा ग्रुभ्रता स्यात्, अतो जलघरा जाताः, यद्यपि मरकतेन्दीवरादीनामपि सारूप्यमस्ति तथापि स्वस्य विद्युत्सहभावाद् कामिनीतनुकनकलतालङ्करणदशायां द्वैरूप्येपि सादृश्यमधिकमिति च जलघरपदेन सचितं, सजलमेघानामेव तहित्सहभावदर्शनात्, अपि च समुद्रः स्वगाम्भीयेगुणं पशुरङ्गीकृतवानितिगर्वेण गर्जति तस्य तं गर्वमपहन्तुं धर्मापेक्षया स्वरूपसादृश्यं स्वस्याधिकमिति ब्रापितुमनुसागरिमत्युक्तं, ) देवा ब्रात्वैव पुष्पवृष्टि मुसुचुर्सुनयश्च, शब्दवला मुनयः, अर्थवला देवाः, उभये प्रामाणिकाः, स्वसेवामभिक्षतां च ज्ञापयितुं शुभक्षचनार्थं सुमनांसि पुष्पाणि हर्षेणान्विता मुमुद्धः, सर्वथा मेघानामभावे विषरीतः कालधर्मोग्रुभकर इति तेषामि कार्यमाह जलघरा मन्दं मन्दं सागरनिकटे जगर्जुः ॥ ७ ॥

एवं देशकालयोस्तत्रत्यानामृतोश्च गुणानुक्ता रात्रैयास्तन्मुहूर्तस्य च गुणानाह निश्चीथ इति॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीस्रवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

मुमुचुरित्यत्र मुनीनां देवानां भगवत्प्राकट्यज्ञाने हेतुमाहुः दाब्द्बला इत्यादि, दाब्द्स्य श्रुतेरर्थस्य भगवतश्च बलं येषां तेन तथा, अतो ज्ञानात् तथा कृतवन्त इत्यर्थः ॥ ७ ॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

मुदान्विता इत्युक्तं न तु कियायां मुदः करणत्वमतो हेतुज्ञानं स्चितिमत्याञ्चयेनाहुर्देवा ज्ञात्वैवेति, गानादिकं रसोद्रेकात् स्वतोषि जायते पुष्पवृष्टिस्तु हेतुज्ञानं विना न जायत इतिभावः, पुष्पवृष्टिमिति, वृष्टिर्धारा, पत्र्वविशेष्याये "तृष्टुतुर्मुमुचुस्तुष्टाः पुष्पवर्षाणि पार्थिवे"तिवाक्यात्, तथा च पुष्पधारा सुमुचुरित्यर्थः, देवानाम्ध्विस्थतानां सुमनोविमोको वृष्टिप्रकारेणेव सम्भवतीत्यर्थापत्तिङम्यं वृष्टिरूपं प्रकारं वोषित्रमेवमुक्तं, राव्दवला इति,शब्देन वलं येषां,स्वाध्याययला इत्यर्थः, अर्थवला इति,मन्त्रार्यरूपान् देवान् ज्ञात्वा तैर्मेश्वेहविद्यिते तादशहिवर्मोगेन देवाः पुष्टा भवन्तीत्यर्थेन प्रतिपाद्ययोगेन बलं येषां तादशा इत्यर्थः, अत उभयेषि प्रामाणिकाः, प्रमाणं वेदस्तत्सम्बन्धिनः, तदुपजीवका इत्यर्थः, तथा च पूर्वश्चोतेषु रूपलीलासम्बन्धनां गुणा उक्ता अत्र नामलीलासम्बन्धनां गुणा उक्ता उत्तरार्थे दोषाभाव उक्त इति सप्तभिः श्लोके रूपनामव्यवस्थोक्तेति स्वितं, स्वसेवामित्युमयमुभयोरन्वेति ॥ ७॥ तत्रत्यानामिति, स्तानां देवादीनां चेत्यर्थः, मनदं मनद्मित्यर्थेनत्तिंशुण उक्तः, राज्या इति,

निशीथे तमउद्भृते जायमाने जनार्दने ॥ देवक्यां विष्णुरूपिण्यां विष्णुः सर्वगुहाशयः ॥ ८ ॥ आविरासीद् यथा प्राच्यां दिशीन्दुरिव पुष्कलः ॥ ८ ।॥

अर्धरात्रं निशीयं पश्चयत्वारिंशत्षद्यत्वारिंशद्यित्वाद्दयं, तस्य दोषाभावः, तमजद्भृत इति, तम उद्भृतं, ऊर्ध्वं भृतं निष्टत्तं यस्मिन्, यो हि निर्गच्छिति स ऊर्ध्वो भवित, जाय-माने जनाद्देने सतीति गुणा उक्ताः, यावता गुणेन जनानामिवद्यामद्यतीति सर्वाविद्यानाशकः मादुर्भवित तादृशगुणवान् निश्चीथ इत्यर्थः, भगवज्जननस्य मूलभूतगुणानां प्राकट्ये भौतिकानां च पाकट्ये निमित्ततं वक्तुं 'जायमानेजन' इति मध्ये निष्टिपतं, अजनत्वान कालिमित्तत्वं किन्तु कालस्य तादृशगुणवक्त्वेजन एव मध्ये निमित्तं, अन्ते च पुनर्जाधमाने जनाद्देन इति सर्वाविद्यानाशनार्थं पादुर्भवे सर्वगता गुणाः पकटीभवन्तीति पकटीभावे हेतुरुक्तः, एवं सन्दर्भे भगवतोवतार्त्रयमप्युक्तं, सर्वथर्मसंरक्षकोनिखदः सर्वभुक्तिदाताञ्चानिदृत्तिद्वारा सङ्कर्षणो

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

निशीथ इत्यत्र रात्रेस्तन्मुद्धर्तस्य चेति, निशीथशब्दस्यार्धरात्रवाचकरवात् तेनैवार्थवलाद् रात्रेरिप प्राप्तेस्तथेत्यर्थः, सिंहार्के निशीय इदानीं पट्चलारिंशत्सप्तचलारिंशद्घटिकाद्वयात्मको भवतीति तद्व्यावृत्यर्थं विविक्षतं प्रादुर्भावसमयं निश्चेतुमाहुः पञ्चचत्वारिंशत्षद्चत्वारिंशद्घटिकाद्य-मिति, ईध्रास्तु निशीयो विषुविद्देन एकस्मिन् भवति पञ्चमस्कन्धीयादु 'यदा मेषत् लयोर्वर्तते तदाहो-रात्राणि समानानि भवन्ती'तिवाक्याज् ज्योतिःशास्त्राच निश्चीयते, तद्ग्रे त प्रत्यहं परुद्धयं रात्रेर्दिनस्य च वृद्धिहासी, एवं सति यदत्रैवमुक्तं तत्रायमर्थः, द्वापरस्य 'पञ्चविद्याधिक'शरच्छतावशेषे भगवत्पादर्भाव इत्येकादशस्कन्धीयाच् ' छरच्छतं व्यतीयाय पञ्चिवंशाधिकं विभो' इतिज्ञह्मवाक्यान् निश्चीयते, तत्र च गणितविचारे स्फुटोर्कः ४।१९।०।१, गतिः ५८।८, अयनांशाः २४।३२।२०, मधुपुर्या पलप्रभा, ८।५, चरखण्डानि ६०।४८।२०, चरपळानि ३२, दिनमानं ३१।४, रात्रिमानं २८।५६, रात्र्या अर्ध १४।२८, निशीयः ४५।३२, एवं सति तत्राचाढोधिकोभ्युपेयः, उक्तरीत्या स्पष्टेर्केपि सति ४।१९।०।१, एतादशस्य सूर्यस्य तदैव सिद्धेरिति, एतावान् भवति तत्राष्ट्रम्याः प्रान्तभागै इति तत्र चन्द्रप्रकाशस्तेभ्यो द्वात्रिंशत्परुभ्यः पूर्व भवति, चन्द्रप्रकाशस्य क्षितिजसंयोगे तमसो निवृत्तेः, तदेवाभिष्रेत्य मूरुं तम-उर्भृत इत्युक्तं, भगवत्प्राकट्यं तु तावत्यलोत्तरं निशीधारम्भसमये चन्द्रोदयसमकाले, तदेवाग्रिमश्लोके प्राच्यां दिशीन्दुरिनेतिदृष्टान्तेन सूचिष्यते, अतो द्वात्रिंशत्पठान्यनादृत्य यत् पश्चचत्वारिशेत्यादि-कथनं तत् प्रकाशन्यायेन दोषनिवृत्तिबोधनार्थमिति न कोपि विरोधः. नत् ' जायमानेजन ' इत्यनेनैव गुणनिरूपणसिद्धिरिति जायमाने जनार्दन इत्यस्य कि प्रयोजनिरुयाकाङ्कायामाहभेगवज्जननस्ये-

( ४ ) श्रीमद्दीक्षितलालुभद्धयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।

एवं सन्दर्भ इति, मूले 'जायमानेजने तस्मि' न्नित्यनेनानिरुद्ध उक्तः, " मनांस्यासन् प्रसन्नानि साधूनामसुरद्धहा"मित्यनेन रक्षाकार्यस्योक्तलात्, जायमाने जनार्द्न इत्यनेन जनामविद्या-मर्द्यतीतिन्युरसत्त्याज्ञानप्रलयकर्ता सङ्कर्षणो निरूपितः, प्रलयस्य सङ्कर्षणकार्यत्वात्, तत इहाविद्या-

अ. ३. ऋो. ८. ]

देवक्यां प्रद्युक्तो नन्दगृहे वास्तुदेव इति सर्वरूपेणाप्याविर्भूतो भगवानित्युक्तं, निमित्तत्वं च भगवत एव दोषाभावे गुणपाकव्ये च, ननु ताद्योपि कालः सहजः कश्चिद्दस्तीत्येकमेव चेन् निमित्तसुच्येत तस्मिन् समयेन्योप्युत्पको भगवत्सद्यः स्याद्, अतो भगवत्सादुर्भाव एव गुण-पाकट्ये निमित्तं भगवत्सादुर्भाव गुणपाकट्यं चेति निरूपितं, एवं सर्वाद्यो भगवान् पादुर्भूत इत्याह देवक्यामिति, देवक्यां विष्णुः पादुरासीत, देवानां समूहो देवकी, सम्पूर्णे देवसमूहे पूर्णसन्त्वं भवति, तच सन्त्वं भगवदाविर्भाव आधारत्वेन निमित्तं भवति यथायावर्णिः, न

(३) श्रोमद्रोस्वामिवछ्रमजिन्महाराजकृतः श्रीस्रवोधिनीलेखः। तादङ्निशीथवस्त्रं राज्या गुणः, गुणा उक्ता इति,जनार्दने जायमाने सति तमउद्भते निशीथे सति देवक्यां विष्णुः प्रादुरासीदित्यन्वयः, तथा च सङ्गर्षणप्राकट्यस्य तमोनिवृत्तौ हेतुत्वीत्तया तत्राकट्य-योग्या गुणा निशीय उक्ता इत्यर्थः, मूलभूतेति, काले स्थितानां मूलभूतस्य भगवतो गुणाना-मित्यर्थः, भौतिकानामिति, नद्यादिगुणानामित्यर्थः, कालनिमित्तत्वमिति, कालो निमित्तं यस्य तादशत्विमत्यर्थः, 'जायमानेजन ' इत्यत्रानिरुद्धप्राकट्यं, तद् व्युत्पादयन्ति सर्वधर्मेति, 'अनुसागर'-मित्यन्तैः सप्तभिः श्लोकैर्धर्मरक्षोक्तेति तनमध्ये कथनमनिरुद्धस्यैवोचितमितिभावः, जायमाने जनादन इत्यत्र सङ्कर्षण उक्तस्तद् व्युत्पादयन्ति सर्वमुक्तीति, इदं वासुदेवकार्यमित्याशङ्क्याहुरज्ञानेति, तस्य साक्षान्मोक्षदातृत्वमस्य परम्परयेतिविभेदः, तथा च जनार्दनपदादयं सङ्कर्षण इतिभावः, देवक्या-मिति, देवक्यां विष्णुरूपिण्यामितिश्लोक इत्यर्थः, पुरुषोत्तमस्तूक्त एव, परं व्यूहत्रयमध्ये दूयं पूर्व-मुक्तं देवक्यामितिश्लोके तृतीयोप्युक्तो न तु वीसुदेव एव, तदाभासे तथा वक्ष्यमाणत्वात् , पुरुषोत्तम-प्राकट्यमपि कारिकयोपसंहारे वदिष्यन्ति, तथा च ब्यूहत्रयविशिष्टपुरुषोत्तमप्राकट्यं देवक्यामितिस्ठोके निरूपितमित्यर्थः, सर्वरूपेणेति, चतुर्व्यूहरूपेण सह भगवान् पुरुषोत्तम आविर्भृतोत्रावतार इतिशेषः, न लघुनैव, वासुदेवाविर्भावस्य नवम्यां निर्धारितत्वात्, अत एव "तमद्भुत" मित्यत्र '' मधुसदनो माधवश्रे ''तिकारिकाव्याख्याने ' सङ्कर्षणानिकद्व्यद्यस्रूपताप्युक्ते'ति व्यूह्व्यसेन् निरूपितं, टिप्पण्यां 'चतुर्भुज्'पदन्याख्याने कार्यचतुष्ट्यमुक्तं, कार्य तु चतुर्णामप् मथुरायामेवादौ प्रकटमिति प्रागुक्तमेव, यद्यप्यत्रावतारे नारायणः कृष्णकेश्चश्चास्ति तथापि नारायणोनिरुद्धांशः कृष्ण-केराः सङ्कर्षणांश इति व्यूहनिरूपणेनैव तौ निरूपितौ जातावितिमावः, देवक्यामित्यस्याभासे सर्वोशो भगवानिति, सर्वे त्रयोपि व्यूहा अंशा यस्मिस्तादशो व्यूहत्रयविशिष्टो भगवान् पुरुषोत्तम इत्यर्थः, व्याख्याने देवानां समूह इति, 'देवकी सर्वदेवते'तिच्याख्यानात् सर्वदेवसान्निध्याद् देवसमूहरूप-मेव सम्पन्नमित्यर्थः, न त्वयं विग्रहः, सत्त्वे भगवत्स्थितावंशावतारत्वं स्यादित्याशङ्क्याहुराधारत्वेनित् अयं भावः, अंशानतारे निम्रहः सत्त्वं, तत्र भगनदानिर्भानोयोगोलके निह्नरिनेति साधनाध्याये

(४) श्रीमद्दीक्षितलालुभङ्टयोजिता श्रीख्रवीधनीयोजना । कार्यस्पाज्ञानप्रलयः सङ्गर्षणकार्यं, 'य एष एवमनुश्रुतो ध्यायमानो सुम्रुक्षूणामनादिकालकर्मवासना- ग्रियतमिवद्यामयं हृद्दयप्रनिथ सत्त्वराजस्तमोमयमन्तर्हृद्यं गत आग्रु निर्भिनती'तिपञ्चमस्कन्यवाक्यात्, देवक्यां विष्णुरूपिण्यामित्यनेन विष्णो रूपं विद्यते यस्यामितिव्युत्पत्त्या प्रद्युम्न उक्तः, प्रद्युम्नस्य वसुदेवमनस्याविष्टस्य पूर्वोक्तेनालौकिकप्रकारेण देवक्यां समागमनात्, "द्धार सर्वात्मकमात्मभूतं काष्टा यथानन्दकरं मनस्त" इतिवाक्यात्, विष्णुः सर्वगुहाद्याय आविरासीदित्यनेन साक्षाद् भगवान्

केवलमञ्यापाराविष्टा निमित्तमरिणरिप भवतीति मयनस्थानीयं किञ्चिन् निरूपणीयं, तदाह विष्णुरूपिण्यामिति, विष्णो रूपमस्यामस्तीति विष्णु-रूपिणी, भगवद्रूपमेव तत्र विद्यमानं भगवन्तं
प्रकटीकृतवन् न तु प्रयत्नः प्रस्तिवातादिवां तत्र निमित्तमिति तिष्ठराकरणार्थमुक्तमिदमेव रूपमिति
सिद्धान्तः, देवन्यां विद्यमान आधिदैविक इति केचित् , तदा विष्णुरूपायामित्यथों भवति, पाद्यन्तरेपि देवो विष्णुरेव, विष्णुर्व्यापकः पुरुषोत्तमो यो वेदान्ते 'ब्रह्म'शब्देनोच्यते, तस्य सर्वत्रैव
विद्यमानत्वाद मादुर्भावो भाक्तइत्याशङ्क्य सर्वव्यापकत्त्वेपि यः सर्वान्तरः सर्वान्तर्यामी सोन्तःस्थितो
बहिरागत इति वक्तुं सर्वेषां गुहा हृदयाकाशं तस्मिन्नासमन्ताच्छेतेषितिष्ठतीति गुहाशय इत्युक्तं,
अनेन सर्वेषां भजनार्थं स्वयं हृदि स्थित्वा तत्पराः कृतार्था भविष्यन्तीति ज्ञापियतुं
वेदांश्यकार स इदानीमत्रीच प्रकटीभूत इति न पूर्वप्रिक्षयातःपरमुपयुज्यते किन्त्वयमेव

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीखुषोधनीटिप्पण्योः प्रकाशः।
त्यारम्य हेतुरुक्त इत्यन्तं, तथा च कालः पूर्वमुपकान्तः सर्वत्र च हेतुत्वेन प्रसिद्ध इति प्रकृतेपि स एव निमित्त्वेन सम्भाव्यत इति तद्च्युदासाय 'जायमानेजन' इत्युक्तं प्राहुर्भावस्य निमित्त्वाय च जायमाने जनार्दन इत्युक्तमितिभावः, नतु नेदं युक्तं देवक्यामितिपद्येनेव चारितार्थ्योदित्याशङ्काया-मस्याप्याशयं स्कृमेक्षिकयाहुरेवं सन्दर्भ इत्यादि, त्रयमपीति, अपिशब्दः प्रासङ्किकत्वं स्चयति, प्रकृषोत्तमस्यैव प्रकर्गणत्वात्, तत् स्पष्टीकुर्वन्ति सर्वेत्यादि, तत्र 'जायमानेजन' इत्यस्य गुणाविभावोक्ति-मध्ये निरूपणाद् धर्मरक्षकता स्पष्टिति तेनानिरुद्धावतारो जायमाने जनादन इत्यविद्यारूपाञ्चानिवर्तकन्तेन सङ्घंणावतारो देवक्यामित्यनेन च प्रद्युक्तः पित्रोः सुखदानाद् विष्णुरुष्विण्यामिति वक्ष्यमाणाव, यः पुन'र्वमृत्व प्राकृतः शिशु'रित्यनेनोक्तः स तु वासुदेवो नन्दगृहे प्राहुर्भावात् पूर्वमृत्र जात इति "प्राग्यं वसुदेवस्य कचिज् जातस्तवात्मज" इति गर्गवाक्याद्वसीयते, अतो हेतोः सर्वरूपेणाप्यावि-भूतो भगवानिति, एतत् तृतीयाध्यायसूपे सन्दर्भ उक्तमित्यर्थः, ननु तादशगुणाधारादौ कालस्य निमित्तत्वेङ्गीकृते को वा दोष इत्यपेक्षायामाहुर्निमत्तत्वमित्यादि, एकमिति, कालात्मकं, निरूपित-मित्तत्वङ्गित्वादेवं 'जायमान'इत्यादिकथनेन निरूपितमित्त्यर्थः, च चास्त्वेवं तथापि सकृदुव्यारितैर'जना'दिपदैः (३) श्रीमद्वोस्थानिवङ्गमजनमहाराजकृतः श्रीख्रवोधिनीलेखः।

गुणोपसंहारचरणे निरूपितं, अत्र तु प्राकट्यार्थमाधारत्वेन तदपेक्षा न तु प्राकट्यानन्तरमि सत्त्व-व्यवधानेन स्थितिरिति, अत एवारणिदृष्टान्तमाहुर्घथेति, यथाग्निप्राकट्येरणिर्निमित्तमाधारत्वेन तथेत्यर्थः, मथनस्थानीघमिति, व्यापारसम्पादकमथनदण्डस्थानीघमित्यर्थः, विष्णुरूपिण्यामित्यत्रोक्तं रूपं विचारयन्तीद्मेवेति, प्रादुर्बुभूषु रूपमेव तदिति गुल्यः पक्षः, गौणं पक्षमाहुर्देवक्यामिति, अस्य गौणत्वे हेतुमाहुस्तदेति, आधिदैविकदेवक्यां सत्त्वरूपायां हिप्रादुर्भावः, तथा च देवक्याधिदैविकस्पस्य विष्णोस्तु सा स्वरूपमूत्वेव न त्वधिकरणमतो विष्णुरूपिण्यामित्यत्र मत्वर्थायेनित्रत्ययस्यार्थोसङ्गतो भवेदितिभावः, भाक्त इति भक्तिर्भागोश इतियावत् , तथा चांशतः सिद्धो भवेदित्यर्थः, स्वविन्तर इति, 'अन्नम्या'दीनां चतुर्णामन्तरस्तेषामन्तर्यामी च 'पुरुषविष'त्वसम्पादक 'आनन्दमय'इत्यर्थः, हृद्याकादा-

( ४ ) श्रीमद्दीक्षितलालुमह्योजिता श्रीसुवीधिनीयोजना । पुरुषोत्तम उक्तः, एवं च्यूह्सहितपुरुषोत्तमाविभीवो मधुरायां बोध्यः,अत एव दिक्तीन्दुरिव पुष्कल इति पूर्णचन्द्रो दृष्टान्तीकृतः, न"न्वय सर्वगुणोपेतः काल" इल्युपकम्य "निक्रीये तमउद्भृते जायमान"

बहि: सेव्य इति निरूपितं, पादुरासीत् पादुर्भूतो जातः, अकस्मात् पकटः, अन्तरनुभूयमानो वहिर्देष्टः, न त कश्चन व्यापारो देवक्यास्तत्र जातो ीनिमित्तभूतोपि झानं सावधानता वा, स सम्पूर्ण एवानन्दमय इति निरूपयितुमाधारमकटीभूतयोद्देशन्तमाह यथा प्राच्यां दिशीन्द्रिवेति,

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसवोधिनीदिष्पण्योः प्रकाशः।

कथमर्थद्वययोध इति शङ्क्यं, सकृदुज्ञारितादप्य'जना'दिशब्दादर्थमर्यादया छिद्रेतरत्ववदवतारत्रययोध-स्यापि सुखेन सम्भवात् , ननु पूर्वाध्याये पुरुषोत्तमप्रादुर्भावस्य नन्दगृहे समर्थितत्वादत्र नन्दगृहे वासुदेवपदस्य व्यूहसाधारणस्य कथने कि प्रयोजनिमति चेदुच्यते, वासुदेवव्यूहस्य नान्तरीयकत्व-ज्ञापनायेति जानीहि, वक्ष्यन्ति च पञ्चमाध्याये 'वासुदेवोत्रैवाविर्भूत इतिसिद्धान्त'इति, द्वितीय-स्कन्धे चिमर्शाध्याये 'मूभेः सुरेतरे'त्यस्य व्याख्याने चोक्त'मेक्सेव चरित्रं मोक्षमक्ती निरूपयती'ति, तेन पुरुषोत्तमवासुदेवयोराधिदैविकाध्यात्मिकवत् तत्तत्कार्यकरणादेव व्यपदेशभेद इत्यभिष्रेत्यैव 'शुद्धसत्त्व आविर्भृतः पुरुषोत्तम एव वासुदेव' इति 'वसति जगदस्मिन्निति वासुदेवः क्रीडावान् स चासौ देवश्र 'सर्वतःपाणिपादान्त'मितिवाक्योक्तघर्मवा'निति च द्वेधापि साम्प्रदायिकानां व्याख्यानं सङ्गच्छते, देवक्यामित्यत्र नतु नन्दगृहे वासुदेवश्रेत् तर्ह्यत्र नेति वक्तव्यं तथा सित कयं सर्वारोन प्रादु-र्भाव इत्याकाङ्कायामाहुः सम्पूर्ण इत्यादि, तथा च निवन्धे 'प्रथमे वासुदेवोम्'दितिकथनात् तद्-द्वारात्रापि तदागमनेन वासुदेवाविभीवादित सर्वोद्रोनाविभीव इत्यर्थः, ननूभयत्र वासुदेवाविभीवस्य किं प्रयोजनमत आहु ने केवलमित्यादि, इदमिति, वासुदेवाख्यं, तथा च पुरुषोत्तमस्याक्षर एवावि-

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीमुवोधिनीलेखः ।

मिति, 'ग्रहायां परमे व्योमित्र'त्यत्रोक्ता गुहेत्यर्थः, तत्र 'निहितो' व्यापिवैकुण्ठस्थित एव समागत इतिभावः, अनेनेति, सर्वेषां भजनसिद्ध्यर्थं स्वयं हृदि स्थित्वा तत्परा वेदपराः कृतार्था भविष्यन्तीति ज्ञापयितुं वेदांश्चकार, इयं सर्वदा व्यवस्थितिः, इदानीं सोन्नैव प्रकट इति हेतोः पूर्वप्रक्रिया नोपयुज्यते किन्त्वयमेव बहिः सेव्य इत्यनेन गुहारायस्य प्राकस्थकथनेन निरूपितभित्यन्वयः, अन्तरनुभूयमान इति, भजनार्थं स्वयं हृदि स्थित्वेत्यनेन भक्तहृदयस्थिते-रुक्तत्वाद भक्तया देवक्या अन्तरन्भयमान इत्यर्थः, न त्विति, जनननिमित्तभूतस्तु जननाभावादेव न जातः, अनिमित्तभूतोपि ज्ञानरूपो व्यापारोवधारणार्थं मनसस्तदेकपरता सावधानता विनयेन स्थितिस्तादशोपि व्यापारो न जात इत्यर्थः, सम्पूर्ण एवेति, प्रियमोदप्रमोदानन्दयुक्तो न तु कञ्चिदप्यंशं विहायानन्दमयः प्रकट इतिशेषः, यथा प्राच्यां दिशीत्येतावत्प्रतीकेनाधारदृष्टान्तः,

( ४ ) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।

इत्युक्त्वा"विरासीद् यथा प्राच्यां दिशीन्द्ररिव पुष्कल" इत्यनेन निशीधकालाधिकरणकं भग-वअन्मेति अफ्रेनोक्तं, एवं सति कालाधीनत्वप्रतीतेर्भगवति कथं तदतीतत्वं ? किञ्च "मनांस्यासन् प्रसन्नानि साधूना" मित्यनेनासुरिहण्मनः प्रसाद उक्तस्तस्य चासुरनाशजन्यत्वात् तद्रशं कृष्णाविभीव इति प्रतीयते, तच विरुद्धं, भूभारनाञ्चस्य व्यूहकार्यत्वेन मूलस्वाविर्भावे प्रयोजनान्तरस्यैव वक्तुमुचितत्वाज् जनमप्रकर-णारमो तथाव्यवस्थापनाच, अन्यचा ''विरासीद् यथा प्राच्यां दिशीन्दुरिव पुष्कल''इत्यत्र पुष्कलः

सर्वोपास्या प्राची दिक् सर्वेदेवतामयी, साप्यागमने मार्गमात्रं न तु जनने, इन्दुरमृतमयः, 'इदि परमैश्वर्य' इति परमैश्वर्ययुक्त आनन्दमयः, स प्राच्यां दिश्चा प्रथमं पूर्ण एव दृश्यते खण्डास्तु मध्ये मान्ते, उचैश्च खण्डोपि माच्यां इस्यत इति तद्व्यावृत्त्यर्थमाह पुष्कल इति पूर्णः, पुष्कलभन्देन पुष्टोप्युक्तः, तेन निष्कलङ्को निरूपितः, कलङ्कर्येव क्षयहेतुत्वात् , तथोक्तरीत्या प्राच्यां दिशि पुष्कल इन्द्ररित्येको दृष्टान्तः, नन्वानकदुन्दुभैः पत्रीषु वढीषु सतीषु देवक्या-मेनाविर्भाव को हेत्ररितिशङ्कानिरासाय यथा प्राच्यां दिशि पुष्कल इन्दुरिति द्वितीयो दृष्टान्तः, अत्र प्राच्यादिपदानामाद्यत्तिर्शेया, एवं सति पूर्णेन्दुपाकव्यस्थानं प्राच्येव तथा पूर्णशक्तेः पुरुषोत्तम-स्य पाकव्यस्थानं देवनपेनेति तथेत्यर्थः, अतः सर्वकलापूर्णो भगवान् सचिदानन्दविग्रहोकस्मादग्रे भादुर्भूत उपिक्ष्टियोस्तयोर्देवकीवस्रुदेवयोः सतोः, अत एव तयोराश्चर्यं वर्णनं च सङ्गच्छते । दासीनां सर्वरक्षार्थं निमित्तीकृत्य तादशम् । पादुर्भृतो मम स्वामी नैश्चिन्तयं वाचि पूर्ववत् ॥१॥८॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाद्याः।

र्भावो न तु गुणसंसर्ग इति तद्भावार्थमत्रापि वासुदेवाविर्भावाङ्गीकरणमित्यर्थः, सत्त्वगुणाभिमानि-व्युदासाय।ह्रविंष्णुर्व्यापक इत्यादि, सर्वान्तर इति, अनेन स्वतोनाविभीव उपपत्तिरुक्तान्तर्यामिव्युदा-सश्च कृतः, स्वत आविभीने स्वभावहानिप्रसङ्गादन्तर्यामिणः प्रतिशरीरं भिन्नत्वाचेति, दृष्टान्तसिद्धमर्थ व्याक्तविन्ति सर्वेत्यादि, तथा च प्राचीदद्यान्तेन श्रीदेवक्या आविभीवत्रयोजकत्वमात्रं न तु मातृवज् जननीत्वं द्योतितं, इन्द्रपदेन च परमैश्वर्थयोगात् पूर्णत्वं द्योतितं, तर्हि दृष्टान्तेन कथं तत्तिद्धिरित्यत आहुः स इत्यादि, स इन्दुः प्राच्यां दिशि प्रथमं गौर्णमास्यां षोडशकललदशायां पूर्वं पूर्ण एव दृद्धयते, तथा च प्राचीपदेन्द्रपदयोः समभिन्याहाराद् दृष्टान्तेपि तत्सिद्धिरित्यर्थः, नन्वेवं दृष्टान्तेनैव पूर्णत्वसिद्धौ पुष्करुपदस्य किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायामाहुरुचैरित्यादि, तथा च कृष्णद्वितीयादानुचैःलण्डस्यापि प्राच्यां दर्शनात् तद्च्यावृत्त्यर्थं पुष्कलण्दमिति तत्समभिन्याहृतदृष्टान्तादेव पूर्णत्वसिद्धिरित्यर्थः, अत्र दृष्टान्तवोधकयोर्यथेवपदयोः सत्त्वात् पुष्करूपदस्यार्थान्तरमिश्रेत्येतद् द्विधा व्याकुर्वन्ति पुष्करू

# (३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लमजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेलः।

इन्द्रितिप्रतिकेन प्रकटीभूतदृष्टान्तः, प्रथमं दृश्यत इति, प्राच्या दिशः प्रथमभाग इत्यर्थः, **प्रान्त** इति, पश्चिमादिशित्यर्थः, उच्चैश्चेति, कृष्णपक्षद्वितीयादिष्विप प्रान्यां दिशि दृश्यते परन्तु तस्योचैः खण्डोपि दृश्यतेतः प्राच्यां दिशि दर्शनमात्रेण पूर्णत्वं नायातीतिभावः, प्राच्यादिपदानामिति, यथेवेति-पदद्वयस्य विद्यमानत्वादेवं व्याख्यायते,प्राच्यां दिशि पुष्कल इन्द्रितिचतुर्णां पदानामावृत्तिः,यथा प्राच्यां दिशि पुष्कल इन्द्रुस्तथा देवक्यामित्याघारे दृष्टान्तः, प्राच्यां दिशि पुष्कल इन्द्रुरिव विष्णुः प्रादुरासीदिति प्रकटीभूते दृष्टान्तः, अत इति, पुष्कलेन्दुदृष्टान्तकथनादित्यर्थः, श्लोकार्थ कारिकायां विशदयन्ति दासीनामिति, भक्तानां, सर्वस्य सङ्घातस्य रक्षणार्थं, ताहृशं देवकीनिष्टं सत्त्वं,

(४) श्रीमदीक्षितलालुमदृयोजिता श्रीस्रवोधिनीयोजमा ।

पदेन पूर्णत्वोक्त्या पूर्णस्य परत्रक्षणः सर्वव्यवद्वारविषयत्वरूपः प्राद्धभीवो द्वरुपपादः, "अदृश्यमग्राह्यं" "न चक्कुषा गृह्यते," "पराश्चि खा"नीत्यादिश्चतिब्याकोपात् , एवमाशक्कात्रयं परिहर्तुं श्रीमदाचार्यवर्याः कारिकां पठिनत दासीनां सर्वरक्षार्थमित्यादिना, अयमर्थः, मधुरायां व्यूहसाहित्येन पुरुषोत्तममावि-

१. अनि० छेखपाठ: प्रतिभाति ।

जन्मप्रकरणे

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

नैश्चिन्त्यं वाचि पूर्वविदिति, वाच्युपनिषद्रूपायामित्यर्थः, 'यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह,''अदृश्यमग्राह्यं,' 'न तत्र सूर्यों भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भानित कुतोयमिनः,' 'न चक्षपा दृश्यते नोत वाचे 'त्यादिविरोधः प्राकट्यकथन आपतित, सच 'कश्चिद् धीरः प्रत्यगात्मान-मैक्षत्,' 'ततस्तु तं पश्यते निष्कलं ध्यायमान " इत्यादिश्चतिमिर्भगवदिच्छया भगवान् दृश्य इन्द्रियसामध्येनाद्दय इति श्रत्योस्तालयीनिरूपणेन निरस्यत इति प्राकट्यात् पूर्वमविरोधो यथा तथा प्राकट्यानन्तरमपीति न काचिच् चिन्तेत्यर्थः ॥ ८॥

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिष्पण्योः प्रकाशः।

द्मान्देनेत्यादि नन्वित्यादि च, अश्रेति, एवं व्याख्याने, एवं सतीति, दृष्टान्तद्वयेङ्गीकृते सति, इति तथेत्यर्थे इति,एवंबोधनार्थं दृष्टान्तद्वयमुक्तमित्यर्थः, सिद्धमाहुरत इत्यादि, एतमर्थमुपपत्त्या दृढीकुर्वन्त्यत एवेत्यादि, प्राद्धभीव आपतितं श्रुतिविरोधं कारिकया परिहरन्ति दासीनामित्यादि, अर्थस्त्, दास्यो वक्ष्यमाणा अङ्गीकार्याः, तासां सर्वेपुर्कार्थरसानिमितं तादशं स्वसमानाकारं वासुदेवमत्युत्कटं भक्तदुःखं वा, निमित्तीकृत्य स्वाविभीने प्रयोजकं कृत्वा, मम स्वामी पुरुषोत्तमः प्रादुर्भूत इति, शेषं तु टिप्पण्यां व्याख्यातं वाचीत्यादिना, 'अयं टिप्पण्योक्तोर्थः साधनाध्यायद्वितीयपादेक्तपवद्धिन करणस्य द्वितीये "प्रकाशनचानैयर्थ्या"दितिसूत्रे स्फुटः, तत्र हि "यथा सौरः प्रकाशो व्यवहार्योव्यवहार्यश्र न हि स्ततः सम्पादियतुं शक्यते स्थापयतुं वा, आगते तु सूर्थे मेघाद्यभावे च सान्निध्यमात्रेण व्यवहारः कर्तं शक्यते तथा लौकिकवाङ्मनोभिर्न शक्यते व्यवहर्त्तभीश्वरसन्निधाने तु शक्यत इतिद्वयमाह श्रुतिः, कुत एतदनगम्यते ? तत्राह 'अवैयर्ध्यात्,' अन्यथा शास्त्रं न्यर्थं स्या''दित्येवंप्रतिपादनात् ॥ ८ ॥

### (३) श्रीमहोस्वामिवछभजिन्महाराजकृतः श्रीस्रवोधिनीलेखः । निमित्तीकृत्य खल्पतोनिमित्तमपि मथनस्थानीयेन रूपेण न्यापाराविष्टत्वसम्पादनादाधारत्वेन निमित्तं करना, मम स्वामी पुरुषोत्तमः प्रादुर्भृतः, पूर्वं व्यूहत्रयप्राकट्यं देवक्यां विवृत्तमिति तावदेव भविष्य-तीतिशङ्का स्यादत उपसंहारे पुरुषोत्तमप्राकट्यमुक्तमिति ज्ञेयं, गुहाशायपदस्य तात्पर्यमाद्यचरणेनोक्तं, पूर्व भक्तानां देहेन्द्रियादिरक्षामन्नमयादिरूपैरकरोत्, तद् विवृतमानन्दमयाधिकरणे, अधुना तु स्वयमानन्द-मयरूपेणैव तथा रक्षां कर्तिमित्यर्थः ॥ ८ ॥

### ( ५ ) भगवदीयनिर्भयरामभट्टनिर्मिता श्रीस्रवोधिनीकारिकाच्याख्या ।

देवक्यामित्यत्र दासीनाभिति, भक्तानां सर्वरक्षार्थं तादृशं देवकीनिष्ठं निमित्तीकृत्य मम स्वामी पुरुषोत्तमः प्रादुर्भूतः, नैश्चिन्त्यं वाचि पूर्वविद्ति, वाच्युपनिषद्रपायामित्यर्थः, 'अद्रयमग्राह्य'मित्यादिश्चतिविरोघः प्राकट्यकथन आपतित स च विरोधः 'कश्चिद् धीरः प्रत्यगात्मानमै-क्षेते'त्यादिश्रुतिभिर्भगवदिच्छ्या भगवान् दृश्य इन्द्रियसामध्येनादृश्य इति द्विविधश्रुतितात्पर्यनिह्नपणेन निरस्यत इति प्राकट्यात् पूर्वमिवरोधो यथा तथा प्राकट्यानन्तरमपीति न काचिचिन्तेत्यर्थ इति व्याख्यातं जनकापरमूर्तिभिः श्रीमत्मभुभिष्टिप्पण्याम् ॥ ८॥

### आत्मनेपदप्रयोगः प्रतिभाति कारिकाव्याख्याकारमते ।

॥ श्रीग्रुक उवाच ॥ तमद्भुतं वालकम्बुजेक्षणं चतुर्भुजं शङ्कगदासुदायुषम् ॥

श्रीवत्सलक्ष्मं गलशोभिकौस्तुमं पीताम्बरं सान्द्रपयोदसौभगम् ॥९॥ एवं भगवतः पादुर्भावमैश्वर्येण निरूप्य वीर्यनिरूपणार्थं भगवन्तमनुवर्णयति तमद्भतमिति

अत्र निर्दृताः सर्वे श्रोतारो वहिःसंवेदनरहिता जाता इति ज्ञापयितुं पुनः द्युकोक्तिकथनम् ।

( ४ ) श्रीमद्दीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना । र्भावादसुरद्विण्मनःप्रसादो व्यूहाविर्भावनिबन्धनः, अत एव श्रीमदाचार्थेक्त्तमस्मिन् सन्दर्भे भग-वतोवतारत्रयमप्युक्तमिति, न होतावता पुरुषोत्तमो भूभारहरणायावततारेति वक्तुं शक्यं, "तथा परमहंसानां मुनीनाममठारमनां मक्तियोगविधानार्थं कथं पत्रयेमहि स्त्रियः" "यद्यद् धिया त उरुगाय वि-भावयन्ति तत्तद् वपुः प्रणयसे सदनुप्रहाये"तिवाक्यात्, किन्तु दासीनामिप्रकुमारश्चितिगोपिकादीनां सर्वस्माद् भगवद्भिन्नाद् या रक्षान्यविनियोगराहित्यसम्पादको निरोधस्तदर्थं कृष्णावतार इत्यर्थः, भगवान् विविधलीलाभिः प्रापिश्वकविलक्षणं नित्यं निरविधकं परमानन्दं प्रयच्छन् भक्तान् विस्मृत-प्रपञ्चान् करोति, युक्तं चैतत्, परमानन्दप्राप्तौ प्रापित्रकतुच्छसुखहेतुभ्यो विषयेभ्यो विरागः, इदमेव हि प्रसुकर्तृकं सर्वतो रक्षणं नाम, तदर्थमेव मूलुरूपप्राकट्यं, "कल्पं सारस्वतं प्राप्य वर्जे गोप्यो भविष्यथ पृथिच्यां भारते क्षेत्रे माशुरे मम मण्डले वृन्दावने भविष्यामि प्रेयान् वो रासमण्डल '' इति वृहद्वामनीय-भगवदत्तवरवाक्यात् , एवं सति भगवजन्मनो दशमस्कन्धार्थप्रपञ्चविस्मृतिपूर्वकभगवदासक्तिरूप-निरोधाङ्गभूतत्वाज् जन्मप्रकरणस्य स्कन्धार्थसङ्गतिर्निष्प्रत्यूहेति ध्येयं, एवं प्राकट्यस्य प्रयोजनं निश्चित्य कालातीतत्वं साधयितुं भगवजन्मनः कालाधिकरणत्वं न कालकृतं किन्तु भगवत्कृतमित्याहुनिमित्ती-कृत्येत्यादिना, तादृशं "सर्वगुणोपेत"माधिदैविकं कालं निमित्तीकृत्येत्यर्थः, तादृशमितिपदे-<sup>''</sup>नाय सर्वगुणोपेत'' इत्यत्रोक्त आधिदैविकः काल उच्यते, तच्छन्दस्य पूर्वपरामर्शित्वात् , यद्यपि भग-वजन्मिन तादशकालो न निमित्तं स्वेच्छ्यैवाविर्मावात्, "नैवेशितुं प्रसुर्मूम् ईश्वरो धाम मानिना"मिति कालस्वरूपनिरूपकतृतीयस्कन्धवाक्यात् , अक्षरस्य कालनियम्यत्वाभावादक्षरातीते श्रीकृष्णे कालाधीन-त्वसम्भावनस्यापि वक्तुमशक्यत्वात् , तथापि तस्य लीलया निमित्तीकरणं ज्ञेयं, अयमर्थिश्चिन प्रत्ययेन बोधितः, तादशेर्थे तस्य स्मरणात्, अतः परमदृष्यत्वादिनिरूपकश्चतिविरोधं परिहरन्ति नैश्चिन्त्यं वाचीत्यादिना, वाच्युपनिषद्रपायां, नैश्चिन्त्यं समाधानं, पूर्ववदनवतारदशावत्, अयमाशयः, वैक्रुण्ठादौ यथा भगवत्कृपया दर्शनं तथेहापि चक्षुने स्वसामर्थ्येन भगवन्तं विषयीकरोति किन्तु भगवदिच्छा-विशेषेण, तथा चाद्दयत्वादिश्चातिस्तादृगिच्छाविषयभिन्नचक्षुरदृदयत्वपरेतिव्यवस्थायां न कोपि दोषः, एवं सित ''ततस्तु तं परथते निष्कलं ध्यायमान'' इत्यादिश्चतयोपि सिवषया भवन्ति, विस्तरस्तु भाष्यविद्वन्मण्डनादौ द्रष्टव्यः, तथा सति पादुर्भूतः सर्वव्यवहारयोग्योपि कृष्णः परं ब्रह्मवेति ज्ञेयं, अत एव "कृषिर्भृवाचकः शब्दो णश्च निर्वृतिवाचकस्तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयत" इति श्चता-वुक्तं, अतो नात्र भगवजन्म किन्तु स्वेच्छ्या देवक्यामभिन्यक्तिमात्रं वक्तुं ''प्राच्यां दिक्तीन्दुरि"वैति-दृष्टान्तो मूले पठितः, परमकाष्टापन्नत्वेनास्मिन्नेव श्रीकृष्णे भजनीयत्वपर्यवसानमिति बोधार्येतुं सम स्वामीत्यनेन स्वस्वामित्वाभिमानः श्रीमदाचार्यैरुक्त इतिदिक्॥ ८॥

दशलीलानिरूप्योयं पुरुषो द्वादशात्मकः । द्विगुणो भगवानत्र मादुर्भृत इतीर्थते ॥ १॥ सर्वेषां प्राणरूपश्च ऐहिकः पारलौकिकः । ज्ञानक्रियोभययुतो दशलीलापवर्तकः ॥ २॥ सगुणां नवधाभक्ति निर्गुणां च प्रवर्तयन् । काण्डद्वयार्थं तन्त्रते सोत्र द्वादश्वधा मतः ॥ ३ ॥ सर्वेपकाशकश्रेव कालात्मेन्द्रियनायकः । आत्माकार्यं च भूतानि अहन्तत्त्वसुभौ त्रयः॥ ४ ॥ अक्षरं भगवांश्रेति द्वादशात्मा हरिः स्वयम् ॥ ४- ॥

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

विशेषणसंख्यातात्पर्यं वदन्त आद्यक्षोकस्थाविशेषणसंख्ययोः प्रत्येकसमुदायाभ्यां तात्पर्यमाहुर्द्दश-लीलेत्यादिना, आचस्यतत्संख्याभित्रायोयं, द्वितीयेन पदेन समुदिततत्तात्पर्यमुक्तं, द्विगुण इति, मर्यादा-मार्गीयमैश्वर्यादिकं भूभारहरणवेदधर्मविहितभक्तिज्ञानादिप्रवर्तकमेकं, ब्रह्ममर्यादाया अप्यूछंघनं दैत्यानामपि मुक्तिदानमदेयस्वरूपामृतदानादौ पुष्टिमार्गीयैश्वर्यादिकं हेतुः, एवं सत्युभयविषं प्रकटीकृत्य प्रकट इति समुदिततत्तात्पर्यं, एवमग्रेपि ज्ञेयं, भक्तानां दशमाणादिरूपः, सर्वप्रकाशकः स्यौ द्धादशात्मेति तथा, लीलासम्बन्धिपदार्थानामनन्यप्रकाश्यत्वात् , लीलायाः कालातीतत्वेन तदवच्छेदो न

#### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणमणीतः श्रीसुबोधिनीटिपण्योः प्रकाशः।

तमञ्जनभित्यत्र वीर्यनिरूपणार्थभिति, सामर्थ्यनिरूपणार्थं, ऐत्रवर्यस्याष्टीवधत्वात् तत्राष्टौ श्लोका यक्ताः. निरूपणीये वीर्ये कतो हो रलोको कृतश्च प्रथमे रलोके दश पदानि द्वितीयस्त्रोके च दे इत्याकां-क्षया सार्धचतुष्टयकारिकाभिस्तत्तात्पर्यं वदन्तीत्याशयेन टिप्पण्यां तद् व्याक्कर्वन्ति विशेषणेत्यादि, अवमिति, प्रथमचरणोक्तः, हेतुरिति, उक्तदानादौ हेतुभूतं, द्वितीयमितिशेषः, समुदिततत्तात्पर्थ-

### (३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

तमद्भुतमित्यत्र पुनः द्भुतोक्तीति, मुरुस्मिञ् छ्लोके श्रीशुक उवाचेतिपाठो वर्तत इति च्चेयं, दशासीरेखस्य दिप्पण्यामाद्यश्लोकस्थविशोषणसंख्ययोतित, द्वादशसंख्याधस्यविशेषणा-न्यादायैवोक्तेति, तेषु द्वादशसंख्यापि वर्तते परमपर्याप्ता दशसंख्या तु पर्याप्तेतिविभेदः, यथा नवसु पुरुषेषु मध्य एकस्मिन् पुरुष एकसंख्या वर्तते नवसंख्यापि पर्याप्तत्वापर्यापत्वाभ्यां परं विभेद-

### (५) भगवदीयनिर्भयरामभट्टनिर्मिता श्रीस्रवोधिनीकारिकाज्याख्या।

तमद्भतमित्यत्र दशलीलेत्यादि, दशलीलानिरूप्योधं पुरुषो बादशात्मकः बिगुणो भगवानत्र पादुर्भृत इतीर्यते, अत्राचश्लोके दश विशेषणानि सन्ति द्वितीयश्लोके च द्वे विशेषणे, तेन तालर्यं प्रत्येकसमुदायाभ्यामुच्यते. सर्गविसर्गादिदशलीलानिरूप्य इत्याद्यक्षोकस्यसंख्याभि-प्रायः, बादशात्मक इति समुदितविशेषणतात्पर्यं, द्वादशात्मकमुन्पादयन्ति विगुण इति, मर्यादा-मार्गीयमैश्वयीदिकमेकं द्वितीयं पुष्टिमार्गीयमैश्वयीदिकं, एवं सत्यभयविधं प्रकटीकृत्य प्रकट इति विग्रुण-पुरुषत्वं, प्रकारान्तरमाहुः सर्वेषामिति, सर्वेषां प्राणरूपश्च ऐहिकः पारलौकिकः, भक्तानां दशप्राणरूप ऐहिक: पारलौकिकश्चेति ब्रादश्चेतितात्पर्यं, तामाहुर्ज्ञानिकयोभययुतो द्श-लीलाप्रवर्तक इति, प्रकारान्तरमाहः सग्रुणामिति, सग्रुणां नवधाभक्ति निर्धुणां च प्रवर्तयन् काण्डद्यार्थं तनुते सोत्र द्वाद्दाधा मतः, स्कृटं, पुनः प्रकारान्तरमाहर्थेन सर्वप्रकादाकश्चैव

तत्र प्रथमं दक्षषा स्वरूपलक्षणानि वर्णयति तमिति, तं प्रसिद्धं लोकवेदयोः, ''अतोस्मि लोके वेदे च पथितः पुरुषोत्तम'' इति, आश्रयभूतः सर्वमूलभूतत्वात् , सृष्टिरूप इति केचित, अद्भुतमिति, अलौकिकमेव श्राद्भतं, न तु लोकवेदसिन्हं, इदं हि प्रमेयबलं

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

सम्भवतीति द्वादशमासारमको लीलाधारभूतो यः संवत्सरात्मकः कालस्तद्रपोपि, तेनै 'कहायन' 'श्लेमासिकः कुमार'इत्याद्यक्तिर्न विरुध्यते, होकिकेन्द्रियविषयःवाङ् ठीलायास्तन्मध्यपातिभक्तानामेकादशेन्द्रियरूपस्त-न्नियामकश्चेति द्वादकात्मा,आत्मपदेन जीवपरमात्मानाबुच्येते,कार्यं महत्तत्वं,भूतान्येकविधानि, उभौ प्रकृतिपुरुषों, त्रयो गुणाः, अन्यत् स्पष्टं, एतेन लीलासम्बन्धिपदार्थसृष्टिरेतत्स्वरूपात्मिकैवेति फिलितं, एवंतात्पर्यनिरूपणेपीदमेव मूलं, अन्यथा प्राक्षतसम्बन्धे ब्रह्मत्वानुपपत्तिरिति, न तु लोकवेदसिन्द-मिति, यद्यपि साकारत्वेन वेदे सिद्धं तथापि यादग् रूपं प्रकटमधुना तत् तथैवेति तदिभप्रायेणेदमुक्तं,

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाराः।

मिति, समुदितं यच् छ्रोकद्वयं तत्तात्पर्यमित्यर्थः, अग्र इति, अग्रिमकारिकासु, सर्वेषामितिपदं संक्रचितवृत्तिकमित्याश्येनाहु भेक्तानामित्यादि, अग्रे तु स्फुटत्वान्न व्याख्यातं, परं तत्राधीभ्यां द्विधा द्वादश्विधलमुच्यत इति बोध्यं, सर्वप्रकाशकश्चेवेत्यनेन पुनरन्या विधोच्यत इत्याशयेनाहुः सर्वेत्यादि, कालात्मेत्यनेन ततोप्यन्योच्यत इत्याश्येनाहुर्लीलाया इत्यादि,इन्द्रियनायक इत्यनेन ततोप्यन्योच्यत इत्याहुलौंकिकेत्यादि, आत्मेतिकारिकां व्याकुर्वन्त्यात्मपदेनेत्यादि, नन्वत्र श्लोकद्वये तमित्यस्येश्वाति-क्रियाकर्मत्वेन मुख्यतयान्वयदर्शनाद् द्वादशानामपि विशेषणत्वाङ्गीकारो न युक्त इतिचेन्न, तमित्यस्यात्रैवं विशेष्यत्वेषि पूर्वश्लोके यः 'प्रादुरासीदि'त्यादिनोक्तस्तत्परामिशतयेतरव्यावर्तकत्वेन विशेषणत्वानपायात् । एवं चापेक्षाभेदेन तमित्यस्योभयरूपत्वाद् विशेषणानां झादशत्वं युक्तमेवेति जानीहि, एवं कारिकाणां तात्पर्यमुक्त्वा एवंविधाकयनस्य प्रयोजनं चीजं चाहुरेतेनेति, अष्टधा द्वादशविधत्वनिरूपणेन, इति फिलतमिति, इतिहेतोः सर्वस्वपतयात्यलौकिकभगवत्सामध्यस्यं वीर्यमेव फिलतं , सुबोधिन्यां तमित्यस्याभासे तन्नेति, द्वादशसु विशेषणेषु, विवृता"वृत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमात्मेत्यदाहृतः यो लोक-त्रयमाविष्य बिभर्यव्यय ईश्वर'' इति गीतायां श्लोकद्वये सर्वान्तराविष्य सर्वधारकत्वेन क्षराक्षरातीतत्वेन च य उच्यते सोत्र तच्छन्देन परामृष्ट इत्याशयेनाहुस्तमित्यादि, यादशस्तच्छन्देन परामृष्टस्तस्य सामान्यतः स्वरूपमेतेनोक्तं, "पुरुषः स परः पार्थं भक्तया लभ्यस्त्वनन्यया यस्यान्तःस्थानि भूतानि येन सर्वमिदं तत"मितिलक्षणान्तरसंग्रहायाहुराश्रयेत्यादि, तथा च गीतोक्तलक्षणत्रयवानत्र परामृश्यत इति वोधितं,

### (५) भगवदीयनिर्भयरामभद्रनिर्मिता श्रीस्रवोधिनीकारिकाव्याख्या।

कालात्मेन्द्रियनायक इति, सर्वप्रकाशकः सूर्यो द्वादशात्मेति, कालात्मा द्वादशमासात्मकः, इन्द्रियनायक इति, भक्तानामेकादशेन्द्रियरूपस्तिदिन्द्रियनियामकश्चेति झादशारमो, तार्त्पर्यन्तरमाहु-रात्मेति, आत्मा कार्यं च भूतानि अहंतत्त्वमुभौ त्रयः अक्षरं भगवांश्चेति दादशात्मा हरि: स्वयं, आत्मेतिपदेन जीवपरमात्मानावच्येते, कार्यं महत्तत्त्वं, भूतान्येकविधानि, अहंतत्त्व-महंकारः, उभौ प्रकृतिपुरुषी, त्रयो गुणाः, अक्षरं भगवांश्चेति बादशात्मा, एतेन लीलासम्बन्धि-पदार्थसृष्टिरेतत्स्वरूपात्मिकैवेति फलितम् ।

अ. **३.** श्लो. ९. ]

प्रमाणादितिरिक्तं, तदेव हि वीर्यं भवित यल छौकिकैवेंदिकैश्चानुछङ्घ्यं, आश्चर्य तदेव भवित, अनेन तद् रूपं दृष्टमेवोपपद्यते न तु स्मर्तुं वर्णियतुं वा शक्यत इत्युक्तं, एवं सर्वैर्वर्णियतुं शक्यमशक्यं चोक्तं पद्दयेन, बालकिमिति, बाले वाले को असा असाण्डिवग्रहो यस्य, अद्भुतश्च बालको न स्वरूपतो वक्तुं शक्यः, बालानामिष कं सुखं यस्मादिति, बालः को ब्रह्मा यस्य, वलसम्बन्धिनो ये बालास्तेषां कं शिरोभूतं, एवमद्धतपराक्रमत्वेन यशो निरूपितं, अलौकिकशोभां निरूप-यत्यम्बुजेक्षणिति, अम्बुजातुल्ये कमलतुल्ये ईक्षणे यस्य, अम्बुजा वा लक्ष्मीरीक्षणे यस्य, अम्बुजी वा सूर्याचन्द्रमसावीक्षणे यस्य, अम्बुजी वा सूर्याचन्द्रमसावीक्षणे यस्य, अम्बुजे वा पश्चाग्निविद्यया साधितरूपवती क्षणं ज्ञानं

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः । एतेन सर्वनियामकलादिरूपमैक्वर्य चोक्तं, मतान्तरमाहुः सृष्टिरूप इति केचिदिति, अत्र युक्तय- िरुखनादुक्तवावयावरोधाच तदसङ्गतमिति बोधितं, टिप्पण्यां तमद्भुतमितिपदद्वयन्याख्यानयोः परस्परं विरोधं परिहर्गनत यद्यपीत्यादि, तथा ''चान्यदेव तद् विदितादथोविदितादधी''तिश्रुत्या विदिताविदितपरत्वस्यापि श्रावणादस्यैवार्थस्य सिद्धेने विरोध इत्यर्थः, सुबोधिन्यामिदमिति, ठोकवेदशिसद्धत्वे सत्यप्यद्भुत्वत्वं, एवमत्र तात्पर्यवृत्त्या पदद्वयं व्याख्यातं, अतः परं योगेनाग्रिमपदं व्याकुर्वन्ति वास्र

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लमजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः। स्तथात्रापि, तथा चैतद्विभेदाविवक्षया संख्याद्रयमप्याद्यश्लोकस्यविशेषणेष्वस्तीति संख्ययोरित्युक्तं, सुवोधिन्यां तमित्यस्य विशेष्यत्वात् तमादाय विशेषणेषु दशसंख्या न भवतीत्याशङ्क्याहुस्तं प्रसिद्ध-मिति, तच्छन्दस्य पूर्वपरामर्शित्वे स्वस्पमात्रबोधकत्वाद् विशेष्यत्वमेव मवेत् प्रसिद्ध्यर्थकत्वे तु प्रसिद्धि-स्लपधर्मपुरःसरं बोधकत्वाद् विशेषणत्वमपि, सृष्टिरूप इति, सृष्टिं निस्तपयतीति, सर्गळीलाप्रवर्तक इत्यर्थः,अत्र लीलाप्रवर्तकत्वं संख्यातात्मर्येणोच्यते न तु प्रत्येकं विशेषणेषु ता लीला व्याख्यातुं शक्यन्तेतो-त्रापि न व्याख्येयमित्याशयेन केचिदित्युक्तं, नतु प्रमाणै'येतो वाच ' इत्यादिभिविंशेषज्ञानस्य निषेधादद्धतत्वज्ञानं कथं भवतीत्याशङ्क्य व्युत्पादयन्तीदं हीति, हि यत इद्मद्धतत्वज्ञानजनकं प्रमेयस्त्रस्य यलमतः प्रमाणात् प्रमाणवलादितिरिक्तमधिकमित्यर्थः, तथा च पूर्वविशेषणोक्तं सामान्यतो ज्ञानं वेदेनापि भवति तद्विशेषाणामद्भुतत्वादीनां ज्ञानं तु तद्विकेत् प्रमेयवलेनेव भवतीतिभावः,प्रमाणतोधिकचलत्वादेवास्य वीर्यस्परवमित्याहुस्तदेव हीति,तदैवेति, लौकेकवैदिकानु-हंष्यवीर्यप्राकट्ये सत्येवेत्पर्थः, अनेनेति, लोकवेदाप्रसिद्धाश्चर्यस्वपत्वकथनेन, तद् रूपमनुग्रहवशात् स्वत एव दृष्टं सदुपपद्यते याथातथ्येन विषयीभवतीत्यर्थः, ब्रह्माण्डेति, ब्रह्माण्डं चतुर्दशलोकात्मकं पादमूलाद्यवयवभेदेन विग्रहो यस्य तादशो विराष्ट्रप आध्यात्मिको ब्रह्मेत्यर्थः, बलसम्बन्धिन इति, " रामाद्या गोपवालका "इत्यत्रोक्ता बाला: कीडायाँ तेषु मुख्यो भगवानिति, अलौकिकेति, श्रीपदस्य शोभार्थकत्वमभित्रेत्य चतुर्थी गुणोनेनोक्तः, अम्बुजपदस्य बहुर्थकत्वेन व्याचिख्यासितत्वात् तत्सादृश्य-कथनेनालौकिकलं शोभाया उक्तं, अम्बूजी वा सूर्याचन्द्रमसाविति, "अद्भ्यः प्रातस्टेत्यपः सायं

(४) श्रीमहीक्षितलालुभष्टयोजिता श्रीख्वोशिनीयोजना । तमङ्कृतमित्यत्र पुनः शुकोक्तिकथनमिति,श्रीशुक उवाचेत्यनेन कथनमिति साम्प्रदायिकाः, तमङ्कृतमित्यस्य विवृतावम्बुजौ वा सूर्यचन्द्रमसावीक्षणे यस्पेति, मुण्डकोपनिषत्स्व भिर्मूषा चक्षुषी चन्द्रसूर्या वित्यनेन सूर्यचनद्रमसोनित्रलकथनात् । यस्य, अम्बुजाया इः कामस्तदेव क्षणं सुखं यस्य, अम्बुजे ब्रह्माण्डे वा पालनार्थमीक्षणं यस्य, अम्बुजायां लक्ष्म्यामीक्षणं सुखं यस्य वा भोगायतन्तवात, अम्बुजायां पृथिव्यामेवेक्षणं यस्य नान्यत्र, प्वमनेकथा भगवतः श्रीनिरूपियतव्या ज्ञानात्मिका, मध्येनिविष्टश्रमरमेवाम्बुजं नेत्रतुल्यं भवति, निश्चलश्च भ्रमरः, तेन मकरन्दपूरस्तत्र निरूपितः, द्यामृताद्योत्र मकरन्दाः, तत्सम्बन्धे सर्वोपि मधुपो भवतीति निरूपियतुं माकृतैरप्युपमीयते, यथा वा जलेद्धतरूपं भवति कमलमेतं सम्पूर्णेपि रूपेद्धतरूपं नेत्रे भवतः, अनेनाद्धता ज्ञानशक्तिनिरूपिता, कियाशक्ति निरूपयंश्चतुर्विधमपि ज्ञानमाह चतुर्भुजमिति, चत्वारो भ्रुजाः क्रियाशक्तयो यस्य, चतुर्विधनकार्याथं हि मगवदवतारः, तान्येव कार्याणि चतुर्भुजरूपोच्यन्ते, चत्वारो वा पुरुपार्था भूतानि वौ धर्माद्यो दिक्पालावा भ्रुजा भ्रुजेषु वा यस्य, अनेन द्विगुणः पुरुष उक्तः, लौकिकोलोकिकश्च।

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

तेन पूर्वेण न विरोधः, चतुर्विधमपीति, प्रमाणप्रमेयसाधनफल्रूपमपीत्यर्थः, अत्रायं भावः, सम्पूर्णस्वरूप-वर्णने ज्ञानेन्द्रियाणि कमेन्द्रियाणि च वाच्यानि,तत्र ज्ञानेन्द्रियेष्वक्षिणमेवोक्तं, कमेन्द्रियेषु खुजा एवोक्ताः, तेनैकेनैन पूर्णा ज्ञानग्रक्तिः कियाशक्तिश्च निरूपितेति ज्ञायते, एवं सति कमेन्द्रियं निरूपयन् यद् भग-शब्दार्थरूपं द्यानं निरूपयति तेन जीवानामिव भगवतः कमेन्द्रियाणि न ज्ञानजनकानीति न किन्तु स्वयं चिद्रपाणि पूर्णज्ञानजनकानीति ज्ञापयति, चतुर्विधकार्यार्थमित्यादिना चतुर्विधकियाशक्तिविवरणं, च्यह्कार्याण्येन चतुर्विधानि तानि, तेषां नियतकार्यत्वात्, भगवद्भुजानां क्रियाशक्तिरूपत्वेन सर्वेषां

(२) श्रीपुरुषोत्तमञ्चरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः । इत्यादि, 'अहुतं''बालकं'पदयोः समिभ्याहारेण स्चितमर्थमाहुरहुतश्रेत्यादि, पञ्चाग्रीत्यादि, ''अत्र द्वापः पुरुषवचसो भैवन्ती ''तिश्चतेस्तिदिद्वासाधितस्त्रप्रयाम्बुजन्तं बोध्यं, प्राकृतेरिति, अम्बुजै-ित्त्यर्थः, चतुर्श्वजमित्यस्यामासे कियाशक्तिमित्यादि, ज्ञानशक्तिवदहुतां कियाजनिकां शक्ति निरूपयंश्चतुर्विधमपि ज्ञानमाह, कियाया ज्ञानम् लक्तवात् तन्छक्तिनिरूपणे छिद्रेतरत्ववत् तन्म्लभूतं ज्ञानमर्थवलादाहेत्यर्थः, किं तचतुर्विधमित्याकाङ्कायां टिप्पण्यां तद् विवृण्यन्ति प्रमाणेत्यादि, निरूप्यति, अर्थवलान्निरूपयति, ज्ञानिरूपणप्रयोजनमाहुस्तेनेत्यादि, चतुर्विधेत्यादेस्तात्पर्यमाहुश्चतुर्विधतादि, तेषामिति, व्यूह्यनां, भूतानि वेत्यस्य तात्पर्यमाहुभ्रगवहुजेत्यादि, तर्थवार्यान्तरमाहु-

(३) श्रीमद्रोस्वामिवङ्गिजन्महाराजकतः श्रीह्यविधिनीलेखः।
प्रिवराती"तिश्रुतेरम्बुज्जलं सूर्यस्यातस्तन्न्यायेन चन्द्रोपि तथा, ईक्षणे इति द्विवचनन्तः, एताविक्षण-रूपौ यस्येत्यर्थः, चन्द्रस्य वामनेत्ररूपत्वभित्यपि पक्षः, अत एव गीतायां स्वरूपदर्शने 'श्राशिस्र्यनेत्र'-मित्युक्तं, तमादायेन नाटकादिषु 'कोकप्रीतिचकोरपारणपटुज्योतिष्मती लोचने'इत्यादिप्रयोगः, ज्ञानं यस्येति विषयता षष्टवर्थः, यद्विषयकं ज्ञानमित्यर्थः, ब्रह्माण्डे ईक्षणमिति, तदन्तर्वितेनी पृथिव्यप्युक्तेव, अतः प्रथमपक्षाद् मेदं स्चियतुमाहुनान्यन्नेति, लोकान्तरचिन्तां विद्याय पृथिवीमात्रोद्धारार्थं प्रवृत्त इत्यर्थः, एवमन्यप्यर्था ज्ञ्चा इत्याग्रयेनोक्तं निरूपितन्वयेति, कमलनेत्रयोः साधारणधर्मं विश्वदितु-माहुनेष्ट्य इति, द्यास्त्रताद्य इति, द्यया प्रकटं यदसृतं नेत्रनिष्ठो रसस्तदाद्यो मरकन्दा अत्र स्वरूपे, भवन्तीतिशेषः, तत्सम्बन्ध इति, कमलसम्बन्धे भ्रमरो मधुपो भवति तिश्वष्टमकरन्द-

१. इसं कचित्। २. भूला वदन्ति।

घातको रसको चोक्ती विरोधेप्यतिसङ्कटे । वेदोक्तं द्विविधं ज्ञानं भक्तिर्भगवतस्तथा ॥ १ ॥ शाङ्कगदायुद्यस्यिति वैराग्यं, राङ्कस्तदादिश्च गदा तदादिश्च, "अपां तच्चं दरवरं," मुवनात्मकं कमलं, प्राणात्मको वायुर्गदा, "तेजस्तच्चं सुदर्शनं, एवं शङ्कपद्मगदाचकाणि क्रमेण निरूपितानि, मधुसदनो माधवश्च त्रिष्टकारायणस्तथा ॥ १ ई ॥

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

कियावतां मूलत्वात् पृथिव्यादिचतुर्णामेव सूतेषु कियावत्तात् तदाधिदैविकरूपत्वमपीत्याशयेन भूतत्व-ग्रुक्तं, तेन लीलामध्यपातिनां तेषां प्रमुभुजरूपत्वमेव न प्राकृतत्विमितमावः, जरायुजस्वेदजाण्ड-जोद्भिजानि वा, तान्यप्युक्तस्त्पाणीति ज्ञेयं, पुरुषस्य विभुजत्वमौत्सर्गिकमित्यत्र विशुणपुरुषत्वं, एतस्यैव विवरणं लौकिक इत्यादि, युद्धादिना जरासन्धादिमारणं लौकिकसदृशं, अन्ययेश्वरस्यैतचम्मारणे का युद्धापेक्षा स्यात् ? अवस्थासाधनविरुद्धकार्यकरणं पूतनाद्याकटादिमारणमलौकिकं, घातकाविति, हननरक्षणयोरेकत्रैकदाकरणं विरुद्धं,तथापि तत् कृतवान्, परीक्षितो लौकिकवीजांशस्य दाहनं वैष्णवांश-स्य गर्भस्य रक्षणं तन्मातुश्च, तत्राप्यनिवर्त्यवद्याक्षात् , एतदेव संकटरूपमपि, तथैवेन्द्रवृष्ट्यादिकमिष श्चेयं, वेदोक्तमिति, कर्मवद्यविषयकमात्मपरमात्मविषयकं वा ज्ञानमित्यर्थः, भक्तिरिप सगुणा निर्णुणा च

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

जिरेत्यादि, उक्तरूपाणीति, आधिदैविकस्पाणि, अत्र चतुःश्रान्देन नानाविधानां चतुःसंख्याकानां यः सुवोधिन्यां संग्रहस्तत्र विजं तु जातेष्ट्यधिकरणे सिद्धं संख्यायाः प्रयोजनवक्त्वमेव ह्रेयं, तत्र हि वैश्वानरह्वादशक्यालेष्टादिसंख्यानां विद्यमानत्वाद तामिस्तत्समानाक्षरच्छन्दःप्रभृतीनां तत्कार्याणां चावरोधदर्शनादेवमत्रापि चतुणां सुजानां दर्शनेनेदं सर्व स्च्यते, अन्यथा गोपालतापनीये 'द्विभुज'मिति-श्रावणादत्रापि तथेव दर्शयोदिति, दिक्पाला वेति तु "इन्हादयो बाहव आहुस्सा" इति द्वितीयस्कन्यवाक्यात् स्फुटमतो न व्याख्यातं, द्विगुणपुरुषत्वं विवृण्वन्ति पुरुषस्येत्यारभ्यालौकिकामित्यन्तं, धातकाविति,कारिकयोजना तु चतुर्धु सुजेषु द्वौ सुजी धातकौ रक्षकौ विरोधेष्युक्तौ,च पुनरति-सङ्कटेपि तथोक्तौ,किञ्च चतुर्श्वजपदेन सुजतया वेदोक्तं द्विविधं ज्ञानमुक्तं तथा भगवतो भक्ति रुक्तेतिल्पामङ्कीकृत्य तां विवृण्वन्ति घातकावित्यारभ्य रूपा वेत्यन्तं, अत्रैतद् बोध्यं, मूले सकृदुबारितेष्वेतेषु पदेषुक्ता अनेकर्याः खलेकपोतिकान्यायेनापतन्तो 'गतोस्तमर्क' इतिवद् बोद्धव्यविशिष्टयेन तं तं प्रत्येकैकशः स्फुरन्तोपि भगवत्कृपावलेकितं सर्वज्ञं प्रति युगपत् क्रमण वा यथाधिकारं विषयीभवन्तीति न कोपि शङ्कालेशः, एवमग्रेपि बोध्यं, अग्रिमपदे वैराग्यं कथमुज्यत इत्याकाङ्कायां तद् विवृण्वन्ति वैराग्य-मित्यादि, अर्थस्तु स्पष्टः, उक्तरीत्येति, दक्षिणहस्तयोसपरि राङ्को नीचैः पद्मं वामयोस्परि गदा

### (५) भगवदीयनिर्भयरामभद्दनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाब्याख्या।

अत्रैव श्लोके चतुर्भुजिमित्यस्याभासे घातकाविति, घातकौ रक्षकौ चोक्तौ विरोधेष्यति-संकटे वेदोक्तं द्विविधं ज्ञानं भक्तिभगवतस्तथा, विरोधेष्यतिसंकटेपि द्वौ भुजौ घातकौ द्वौ च रक्षकौ, हननरक्षणयोरेकत्रैकदाकरणं विरुद्धं तथापि तत् कृतवान् , परीक्षितो ठौकिकवीजांशस्य दाहनं वैष्णवांशस्य गर्भस्य रक्षणं तन्मातुश्च, एतदेव सङ्कटरूपमि, वेदोक्तमिति, कर्मब्रह्मविषयमात्मपरमात्मिव-पयकं ज्ञानमित्यर्थः, भक्तिरिव सगुणा निर्भुणा च साधनफळ्रूपा वा, एतेनापि चतुर्भुजकार्याण्युक्तानि। शङ्खगदादीन्येनोयतान्यायुधानि यस्य, इन्द्रियदेहमाणान्तःकरणैरेव सर्वमारणमित्याकाश्रष्ठक्षणं शरीरं, अन्यानि महाभूतान्यायुधानि, उदायुधानि वा, तत्रैव सर्वान् मज्जयन्ति न तु छित्वापि

### (१) श्रीमत्मभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

साधनफल्रूपा वा, वैराग्यं हि सर्वदुःखनिवर्तकं, भक्तदुःखनिवर्तनं द्वायुषेः, तेन तेषां वैराग्यरूपता, तेन मक्तेष्वेव रागस्तद्द्वेषिषु तदभाव इति ज्ञाण्यते, अत एव मातुलाद्योपि हताः, मधुसद्दन इत्यादि, उक्तरीत्या मधुसुदनः, गदाचके दक्षिणयोरञ्जञ्ञ वामयोधारयन् माघवो भवति, एवं सित गदाचक-योरेकत्राञ्जञ्ञ अयोश्वेकत्रस्थितमात्रसाधम्येणात्र माधवत्वमि, शङ्काञ्ज दक्षिणयोश्वकग्रदे वामयोधारयन् नारायणां भवति, तेन शङ्काञ्जयोश्वकग्रदयोश्वकत्रस्थितिमात्रसाधम्येण नारायणत्वं, एवं त्रिष्टुद्रपुत्वं सङ्कर्षणप्रधुप्तानिरुद्रस्पतापि, शङ्कोत्यादिविग्रहवाक्ये शङ्कगर्दे आदी ययोस्ते शङ्कागदादिनी पञ्चके उद्मापुषे यस्येति तद्गुगसंविज्ञानो बहुविहिः, शङ्काञ्जाम्यां मारणासम्भवादायुधत्वं कथामितिशङ्काभावाय तत्तात्पर्यमाहुरिन्द्रयेत्यादि, प्राणपोषितानीन्द्रियाणि हि कार्यसाधकानि, 'विष्णोर्मुखोत्थानिलप्र्तितस्य यस्य ध्वनिद्रानिवदर्गहन्ते'' तिवाक्याच् छङ्कस्य तादशत्वादिन्द्रियस्पता, तेनान्तरो मारकः, दर्गभावे मृतप्रायो यतः, गतदर्गस्य बाह्योपमर्देनाश्चनशो भवति, प्रकृते च म्रद्याण्डविग्रहो नारायण इति तदात्मकाञ्जधारणेनेव यथोपरि पतित्वोपमर्दनं तथा भवतीति तथा, गदाया आधिदैविकप्राणात्मकत्वादिधमुतासुरप्राणान् निहन्ति, तेजोरूपमन्तःकरणं, चकं च तथा,

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिष्पण्योः प्रकाशः ।
नीचैश्चकमनया रीत्या घारयन् मधुस्द्नः,पुराणान्तरे तथा प्रसिद्धत्वान् मन्दारमधुस्द्नादाँ तथा दर्शनाचेति माति, एवं माधनरूपेपि विन्हुमाधवादाँ तथादर्शनान् नारायणस्वरूपेप व्यङ्कटेशे तथा दर्शनाद् माति, अत्र पूर्वं चतुर्श्वेजपद्विवरणे चतुर्विधकार्यकारणार्थमनतारकथनेन चतुर्व्यृहत्वसिद्धावि यदत्र त्रिरूपत्वेन विवरणं तच् छङ्क्षगदायुद्धस्यप्रियमत्त्यत्र क्रमेण शङ्कर्म गदाया आदिपदोक्तस्य चोत्पदेनोचैः स्थापनवोधनादङ्गीकृतमिति प्रतिभाति, त्रिव्यूहत्तं च त्रिव्यूहकार्यस्यैव बहुशः कारणादुक्तं ज्ञेयं, वासुदेव-कार्यस्य गीतोपदेशभीष्ममुक्तयादौ क्रचिदेव करणादिति माति, इन्द्रियेत्यादिपक्षं व्युत्पाद्यित्मवतारयन्ति

(३) श्रीमद्रोस्वामिवञ्जमिक्सिराजकतः श्रीसुवोधिनीलेखः। पानकर्ता भवति तथा भगवन्नेत्रसम्बन्धे सर्वोपि तद्रसपानकर्ता भवति, भगवान् यं दयया प्रयति तस्य तद्रसास्त्रादो भवतीतिभावः, एतावदर्थवोधनार्थं प्राकृतैरुपमीयते, तथा च स्वसम्बन्धेन मधुपलकरणं साधारणधर्म इत्युक्तं, पक्षान्तरमाहुर्यथा वेति,तदा स्वाधारापेक्षयाद्धतत्वं साधारणधर्मः,शङ्खादित्वं पद्मस्य गदादित्वं चक्रस्य व्युत्पादयन्त्यपां तत्त्वमिति, राङ्ख आदिर्थस्येत्यर्थः, उत्पत्तिकमे जलं पृथिव्या आदि-रितिभावः,एवं गदादिर्यस्य,वायुस्तेजस आदिरितिभावः, राङ्खगदादीन्येवेति, शङ्कगदे आद्यावयव-

(५) भगवदीयनिर्भयरामभट्टनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या।

अत्रैव श्लोके मधुसूदन इत्यादि, मधुसूदनो माधवश्च त्रिवृत्तारायणस्तथा, चतुर्भुजरूप-स्यायुषधारणकमभेदेन मधुसूदनमाधवनारायणादयश्चतुर्विंगतिभेदा वैष्णवशास्त्र उक्ताः, प्रकृते क्रमेण ग्रंखपद्मगदाचकाणि धारयन् मधुसूदनो भवति, किंचित् साम्यमादाय माधवत्वं नारायणत्वं चेति त्रिरूपत्दं, एवं संकर्षणमधुन्नानिरूद्धपतापि ॥ ९॥

अ. ३. ऋो. ९. 1

त्यजन्ति, एवं पर्युणो भगवान् निरूपितः, पुनैरैक्वर्यादयो वैदिका उच्यन्ते श्रीवत्सलक्षम-मित्यादि, श्रीवत्सो लक्ष्म यस्य, श्रीर्वत्सा यस्य, यल् लक्ष्म्या जनकं तद् भगवतिश्रहं व्यावर्तकं, सा हि ब्रह्मानन्दो भवति, तस्या मुलं ब्रह्मैव, यत् सर्ववेदमतिपाद्यं स भगवतोसाधारणो धर्मः,

(१) श्रीमत्मभू चरणविरचिता श्रीटिपणी। मुक्तिदित्सायां चकेण मारयतीति तद्धतास्तयैव भवन्ति ''ये ये हताश्वकधरेणे''तिवाक्यात् , स्वयं निर्हेप एवं महामृतैरेव मारयतीतितालर्येण पक्षान्तरमाहुराकाद्योत्यादि, शृङ्खगदाद्यायुधमेतावतेव चारिताध्येप्युद्दा-युधिमितिकथनेनान्योपि भावः सूच्यत इति तमाहुरुद्ायुधानीति वेति, उद्मुदकं तद्रूपाणीत्यर्थः, उदकत्वोक्तितात्पर्थमाहस्तन्त्रैवेति, गुरुपदार्थं हि तत् स्त्रिसन् पतितं मजयित तद्वदहङ्कारेणानम्नानासुरान् शावश्रायान् महाभूतान्येव पुनः श्रापयन्ति न तु मुक्तिमित्यर्थः, श्रीवत्स इत्यादि, अत्रैतावद् वाच्यं, पुरुषोत्तमैकनिष्ठत्वेन तरसाधारणं लक्षणं श्रीभैवति, तस्याश्रेतरागोचरत्वेन लक्ष्यज्ञानं कस्यापि न भविष्यतीति तत्त्रादुर्भावस्थानासाधारणधर्मं सर्वगोचरं कृत्वा स्वस्मिन् धारयति, तद्दर्शनेन तत्र श्रीस्थिति-ज्ञानेन पुरुषोत्तमत्वज्ञानं भवति, अस्य मुख्यत्वमुपपादयन्ति सर्वोत्मकस्येति, "पुरुषः स परः पार्थ भक्तया लभ्यस्त्वनन्यया यस्यान्तःस्थानि भूतानी''तिभगवद्वाक्याद् '' यः पृथिव्यां तिष्ठ''न्नित्यादिश्चति-म्यश्र जगत् तथा, "परस्तस्मात् तु भावोन्योव्यक्तो व्यक्तः सनातन" इत्युपक्रम्या"व्यक्तोक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गति यं प्राप्य न निवर्तन्ते तदु धाम परमं ममे"तिप्रभुवाक्याच् छ्रीव्रजजनमनोरय-पूर्तये "दर्शयामास लोकं स्वं गोपानां तमसः परं सत्यं ज्ञानमनन्तं यद् ब्रह्म ज्योतिः सनातनं यदि पश्यन्ति मुनयो गुणापाये समाहिता'' इत्यादिवाक्यैः सर्ववेदप्रतिपाद्यत्वेना प्यक्षारं बद्ध पुरुषोत्तमस्य लक्षणं. चेष्टारूपत्वेना"य सर्वगुणोपेतः काल" इत्यादिना निरूपितो य आनन्दमयो लीलाकालः सोपि तथा, आदिपदाल् श्रीलाविशेषाश्च, तथा च सर्वात्मकत्वभगवत्त्वजगदादिलक्षणेषु ब्रह्म मुख्यं लक्षणं, सर्ववेदप्रतिपाद्यत्वादाविर्भूतसचिदानन्दरूपत्वाज् ज्ञानिमुक्तिस्थानत्वात् पुरुषोत्तमगृहचरणात्मकः त्वात .अतः श्रीवत्सस्य लक्ष्मत्वमुक्तं,अन्यथेतरविशेषणवदिदमप्युक्तं स्यादितिभावः.अत्रोपपत्त्यन्तरमाह-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवाधिनादिष्यण्योः मकादाः।

शक्कात्यादि, पश्चस्य देहरूपतामायुधरूपतां चोपपादयन्ति प्रकृत इत्यादि, तथिति, पश्चस्य देहरूपत्वमायुधरूपतां चेत्यर्थः,तेजोरूपमिति, अन्तःकरणस्य सात्त्विकाहङ्कारकार्यत्यात् प्रकाशकलेन तेजोरूपं, पश्चान्तरमवतारयन्ति स्वयमित्यादि, इदं ''चापां तत्त्वं दरवर''मित्यादेरेन प्रपञ्चरूपं श्लेयं, श्लेषं स्फुटं, श्लीवत्सलक्ष्ममित्यत्रा''च् प्रत्यन्ववपूर्वात् सामलोग्न्न" इत्य'त्राजि'तियोग्विभागादच् पश्चनाभ इतिवत्, विशेषणानतरेष्विप व्यावर्तकस्य सत्त्वादत्रेव यल् लक्ष्मत्वमुक्तं तत्तात्पर्यं श्लीवत्सेत्यादिना वदन्तीत्याशयेन टिप्पण्यां
तद् विद्युण्वन्ति श्लीवत्स इत्यादिना, अन्नेति, अस्मिन् विशेषणे, स्थानासाधारणधर्ममिति, स्थानस्यमसाधारणधर्म, तथा चास्य मुख्यत्वादत्र लक्ष्मण्वप्रयोग इत्यर्थः, कयं मुख्यत्विमत्याकांक्षायामाहरस्ये-

(३) श्रीमहोस्वामिवल्लभिजन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः । भूते येषां शङ्कगदापद्मचकाणां मध्य इतिसमासः,येषामिति,निर्धारणेषष्ठी,तत्पुरुषाभावात्र समासनिषेधः, कमोत्र न विवक्षितः,मूले तु कमस्य वक्तव्यात् तत्र ययोरितिद्विवचनान्तेन विग्रहष्टिप्णण्यां व्याख्यातः, तदा ययोत्त्यस्य सम्बन्धमात्रं षष्ठधर्थः,श्रीवत्सलक्ष्ममित्यत्र व्यावतेकिमिति,क्षरादक्षराच्च व्यावतेक-मित्यर्थः, अत्र टिप्पण्यामेतावद् वाच्यमिति, मूले लक्ष्मत्वकथनादेव किञ्चिदाधिकयं वाच्यमित्यर्थः, सर्वात्मकस्य भगवतो जगद्भकालादिलक्षणघर्मेवतो ब्रह्म हि मुख्यं लक्षणं भवति, अत एव हि सर्वब्रह्माधारवतो भृगोः एदं तत्र प्रतिष्ठितं भवति स्वाश्रयत्वाल्लक्ष्म्याश्च स जनको भवति, ''भृगोः ख्यात्यां समुत्पन्ना श्रीः पूर्व''मितिवाक्याद्, ब्रह्मलक्षणत्वेनैवैक्वर्यं निरूपितं, चीर्यं निरूपयन् कयाचिद्ववस्थयावस्थितं ब्रह्म जीवाख्यं लक्षणान्तरत्वेनाह् गलकोम्कोस्तु समिति,

श्रीटिपणीप्रकाशलखयोजनाकारिकान्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

(१) श्रीमत्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

रत एवेति, जातिवेदाक्षरम्माणि तदानन्दश्य सर्वशब्देनोच्यते, तदाघारमूतो भृगोर्देहः, तद्धत-स्तस्य गतिर्भगवत्पर्यवसायिन्येवेति तयेत्यर्थः, किञ्च भगवतस्त्विगिन्द्रयाद् भृगोरूत्यतिः, तचेतरेन्द्रियेभ्यो विशिष्टमन्तर्वहिर्व्यापित्वात् तथा ज्ञानजनकत्वाच स्पर्शसुखाभिन्यक्तिहेतुत्वाद् भगवतः सर्शसुखाभिन्यक्ति-हेतुः, श्रीस्तत आविर्भृतेत्याश्चयेनाहुर्लक्षम्याश्चेत्यादि, गलशोभीत्यत्र सरस्वत्या ज्ञानशक्तिरूपलात्

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।
त्यादि भाव इत्यन्तं, अन्नेति, सुल्यत्ते,अत एवेति, सुल्यत्वेष्णत्वादेव, तद्यत इति, त्रिनस्वतः, गितिरिति, महत्त्वपरीक्षार्थं गमनं, तथेति सुल्यत्वं, तथा च यदि तत्र भगवित पुरुषोत्तमत्वं न स्यात् तदा महत्त्वपरीक्षार्थं भृगोर्गतिस्तत्र न पर्यवस्येत, यत एवमतः श्रीवत्स्सस्य नस्त्वान् सुल्यत्व-मित्यर्थः, इदं प्रकारान्तरेणापि भृगुपदस्य नानुचितत्विमित्यादुः किञ्चेत्यादिना, तथा च तजातो भृगुरिप विशिष्ट इति नानुचितत्विमित्यर्थः, इदं प्रकारान्तरेणादुः स्पर्योत्यादि, अनुचितत्वपरिहारायेवसुपपत्तिन्त्रयेण भृगोरक्षरात्मकत्वं तेन श्रीवत्सस्याक्षरात्मकत्वं च समर्थितं, सुबोधिन्यामस्मिन् विशेषणे पूर्वोत्तन्तेम्वर्यनिह्मणं निगमयन्ति ज्ञस्त्रोत्यादि, ज्ञस्मणोक्षरस्योक्तरीत्या निरूपितेन रुक्षणत्वेनैव भगवतोक्षर-प्रयोजकत्वरूपमैश्वर्यं निरूपितमित्यर्थः, अग्रिमविशेषणमवतारयन्ति वीर्यमित्यादि, स्वरूपसामर्थ्यं हि वीर्यं, तद्त्र मुक्तजीवस्वाधीनकरणरुक्षणं, तन् निरूपयन् कण्डाभरणत्यावस्थितं जीवस्वरूपं रुक्षणान्तर-

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लमजिन्सहाराजकतः श्रीखुविधिनीलेखः।

पुरुवोत्तमैकनिष्ठत्वेनेति, क्षराक्षरयोरिप लक्ष्मीस्तिष्ठति परं तत्र तस्याश्रलत्वमतस्तस्या निष्ठा नियता

स्थितिः पुरुवोत्तम एवेत्यर्थः, तत्प्राद्धुर्भावेति, तस्या लक्ष्म्याः प्रादुर्भावस्थानं श्रीवत्सस्तद्रप्रम
साधारणधर्मीमिल्यर्थः, सुवोधिन्यां ब्रह्मानन्द इति, ब्रह्मणोक्षरस्यानन्दः, सिवदानन्दासकमक्षरं ब्रह्म

तन्मच्य आनन्दो लक्ष्मीरिल्यर्थः, इदं ब्रितीयस्कन्धनवमाध्यायस्त्रवोधिन्यां स्फूटं, सर्ववेदेति, सर्वे वेदा
स्तिल्लक्षणमक्षरं ब्रह्म प्रतिपादयन्ति, स्वरूपं लवाङ्मनोगोचरिमितिभावः, नव्धरस्य पुरुवोत्तमाधारत्वकयनात्

पुरुवोत्तमोक्षरे भासते न तु पुरुवोत्तमेक्षरस्यः श्रीवत्स इति चेदत्रैवं होयं, इदमाधारत्वं न लौकिकगृहादिवत्, तथा सति पुरुवोत्तमस्य तद्च्याप्यत्वं स्थात् , किन्तु मण्डले स्वस्येव, यथा सर्यो मण्डलं प्रतपन्

बहिरिप किरणैः प्रतपिति, तदुक्तं "स्विधष्ययः प्रतप"िति "गोभिः सर्य इवातप"िति च ब्रितीयस्कन्ध
सुवोधिन्यां च विवृतं, यथा वायोगोलके विह्नः, यथा विह्नरयोगोलकमन्तर्विह्व्याप्य तिष्ठति बहिरिप

दाहादिसम्पादकत्वात् तदिधकदेशवर्ती वा तथा भगवान्, तथा च भगवित विहःप्रकटे लक्ष्य
ज्ञापनार्थं केनिचदंशेनाक्षरमि भासते प्रवलेशावयोगोलकस्यामतेवेति, अत एवेति, श्रीवत्सस्याक्षर
त्वादेवेत्यर्थः, एतस्य स्वाश्रयत्वादित्यनेनान्वयः, स्वपदेन भृगुस्तदाश्रयोक्षरं ब्रबेत्वर्थः, सर्वव्रक्रमा
वारवत इति हेतुगर्भविशेषणं, तादशदेहवाज् ज्ञान्यक्षरमाश्रित्येव तिष्ठतितिमावः, लक्ष्म्यास्र्वित,

गले श्रोभायुक्तः कौरतुभो यस्य, स हि सर्वजीवानां स्वरूपभूतः, "चैत्यस्य तच्च"मिति-वाक्यात्, क्रियाशक्तेर्श्वानशक्तिरुचनित मुक्तजीवानां सरस्वतीस्थानप्रापणार्थं कण्ठे कौरतुभस्थापनं, जीवानामुभयविधत्वशापनाय मध्ये स्थापनं, केचन क्रियानिष्ठाः केचन ज्ञाननिष्ठा इति, अत एव सर्वाङ्ग-वर्णनायां कौरतुभो मणिरुभयत्र निरूपितः, "कण्ठं च कौरतुभमणेरिधभूषणार्थं" "चैत्यस्य तच्च-ममळं मणिमस्य कण्ठ" इति च, अत एव शोभा द्विविधा, क्रियाकृता ज्ञानकृता च, जीवस्त्भयधर्मयुत इति शोभायुक्त चक्तः, एवं ब्रह्मद्वयसम्बन्धं भगवति निरूष्य जीवानां तथात्वहेतुभूतां मायां भगवतः प्रदेशविशेषाविस्तां पीताम्बरं निरूपयित, पीतमम्बरं यस्येति, आकाशतनोरिवकार-सम्बन्ध एव शोभाहेतुर्भवति, पीतत्वं तामसराजससम्बन्धात्, अन्यथा त्रिविधमेव रूपमिति पीतत्वं नोपपथेत, "यद्ये रोहितं रूपं तेजसस्तद् रूपं यच् छुक्कं तद्यां यत् कृष्णं तद्वस्ये"तिश्चतेः,

### (१) श्रीमत्प्रभुविरचिता श्रीटिपणी।

तथाकृतिः, अत्र निद्यादिपदानि त्यक्तवा सरस्वतीपददानस्यायं भावः, सा हि वीणागानपरा प्रभुश्च 'मुक्तोपसप्य' इति मुक्ताः सर्वे संगीतिनिद्यया यथा प्रभुं सन्तोषयन्ति तद्र्यमेनंकरणं, एतेनैनंनिधानां

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनोटिप्पण्योः प्रकाशः।

त्वेनाहेत्यर्थः, अङ्गान्तरेस्थापयित्वा यत् कौस्तुभस्य कण्ठे स्थापनं तत्तात्पर्यमाहुः कियादाक्तिरित्यादि, कियादाक्तिर्दितादिः, ज्ञानकाक्तिः कण्ठदेशः, पश्यन्त्यनन्तरमध्यमास्थानत्वेन ज्ञानप्रत्यासन्नत्वात्, अतः सोत्तमेति तथेत्यर्थः, तदेव टिप्पण्यामाहुः सरस्वत्या इत्यादि, पीताम्बरमित्यत्र तथात्वहेतु-भृतामिति, जीवत्वप्रयोजकभूतां, नन्वम्बरस्य मायात्वे पीतत्वं नोपपद्यते तस्या लोहितशुक्ककृष्णवणित्वेन पीतत्वस्य तत्रात्रक्तत्वादित्यत् आहुः पीतत्वमित्यादि, रजस्तमोगुणजन्यं यत् सुवर्णं तत्सम्बन्धादित्यर्थः,

(३) श्रीमद्गोस्वामिवछभजिन्महाराजकृतः श्रीसवोधिनीलेखः ।

भृगोः सर्वत्रद्याधारदेहवर्त्वेन ज्ञानित्वाहण्यन्तरेभ्यो विशिष्टत्वाच् छ्रीवत्सस्य तदाश्रयत्वमिति चकारष्टिप्पण्यां च किञ्चेत्युक्तं, स्पर्धासुखाभिव्यक्तिहेतुत्वेन तत्पदस्पर्धे सुखमेव जातिमितिभावः, इदं हेतुद्वयं
भृगुनिष्ठं स्वाश्रयत्वेक्षरत्वं श्रीवत्सनिष्ठो हेतुरितिविभागः, कयाचिद्वस्थयेति, अक्षरत्रद्यण एवावस्थाविशेषो जीव इति काशकृत्स्त्रमतमनुस्त्येदसुक्तं, स्वरूपभृत इति, अनारोपितमविद्यारहितं रूपमित्यर्थः,
देहादिस्त्वविद्यारोपितं रूपमितिभावः, बाह्वादिकं विहाय कण्ठेस्थापनस्य तात्पर्यमाहुः कियाद्यक्तिरिति,
सक्तजीवानामिति, अविद्यारहितत्वादितिभावः, अत एव सर्वोङ्गेति, स्थलह्ये निरूपणादुभयविधत्वमिति संख्यातात्पर्यमात्रं, तथात्वहेतुभृतामिति, तादगवस्थोतादनेन जीवत्वहेतुभृतामित्यर्थः, वर्णान्तरं
विहाय पीतस्यैवाम्बरस्य धारणे हेतुमाहुराकाद्यातनोरिति, पीतत्वं व्युत्पादयन्ति पीतत्व्यमिति,
अन्यथेति, सम्बन्धकृतत्वाभाव इत्यर्थः, रूपस्य त्रैविध्यनियमे श्रुतिं प्रमाणयन्ति पदग्रेरिति, सत्त्व-

(४) श्रीमह्मितिलालुमङ्गोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना।
'अग्निर्मूर्धो चक्षुषी चन्द्रस्यां'वित्यनेन सूर्यचन्द्रमसोर्नेत्रलकथनात्, पीताम्बरमित्यस्य विदृतौ पीतत्वं राजसतामससम्बन्धादिति, नतु ''यदम्ने रोहितं रूपं तेजसस्तद्रप्'' मितिश्चतौ रूपत्रय-मेवास्तीत्युक्तमतः कयं प्रभोरम्बरस्य पीतरूपमित्याकाङ्कायामाहुः पीतत्वं राजसतामससम्बन्धा-दिति, सत्त्वरजस्तमसां नीलरक्तश्चेतरूपतेति गुणाचतारवाक्यैनिणीयत इति तत्त्वदीपप्रकाश उक्तत्वाद् रजोगुणस्य रक्तत्वं तमसः श्वेतत्वमुभयोभिश्रणे पीतत्वं भगवदम्बर्स्यस्थः, पीताम्बरस्य मायारूपत्वं

व्यामोहिका तु माया तथैव भवति लयविक्षेपात्मिका, प्रभां वर्णयति सान्द्रपयोदसौभगमिति, सान्द्रो हि लिग्घो नीलः, पयोदो मेघः, परमानन्दस्य नीलरूपते प्रकारचतुष्ट्यं पूर्व निरूपितं, आकाशकालभूमिवैकुण्डैस्तस्य धर्मा इदानीं निरूप्यन्ते, यस्तु स्वकाले सर्वानन्ददाय्यन्नोत्पादकस्ताप-नाशकश्च स सान्द्रः पयोदः, एवमेव भगवानिष पृथिव्याः स्वर्गस्य धर्मस्य भक्तानां च सर्वानिष्ट-

(१) श्रीमत्त्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

लीलास्थभक्तानां न प्राकृतत्वं किन्तु क्ण्ठभूषणरूपत्वमेवेति ज्ञाप्यते, स्थानं प्रश्चगुणज्ञानं, मुक्तानामेव शुकादीनां तत्राषिकारादितिमावः, पूर्वामिति, निवन्धं निरूपितमित्यर्थः, तत् स्मारयन्त्याकाशेत्यादि, चक्षू रूपवद् द्रव्यं गृह्वत् तदभावे निर्मेव आकाशे दूरं गतं सन् नीलिमव पश्यति तथा ब्रह्माप्यतिगाढं गम्भीरतया नीलिमव पश्यतीत्येकः प्रकारः, तत्तशुगाधिष्ठानुदेवतानां तादक्ताद्य्यपत्वात् तत्प्रतिबिम्बानां नियतानेकरूपत्वमिति द्वितीयः, भूमेनीलिरूपत्वेन तत्राविभीवे तत्रातिकलेनेन तथा भातीति तृतीयः, शुद्धस्य सत्त्वस्य नीलरूपत्वेन तत्प्रतिफलने वैक्कण्ठाविभीतं ब्रह्म तथा भातीति तृरीयः, अथवा भूमिवैक्कण्ठं श्रेतद्विषं, हन्तेदं ब्रह्मणो नीरूपत्वपर्यवसायित्वेन न विद्वजनमनोरमं भवतीति चेन्,मैवं, अंशावतारिवम्हित्रत्यात्वादस्य, श्रीपुरुषोत्तमारूयं तु वस्त्वेन तादशं न त्वीपाधिकं तत्राण्वप्यस्ति शुद्धब्रह्मरूपत्वादित्यनुपदमेव प्रमाणप्रकरणे निरूपयिष्यत इति विद्वद्वक्तमनोरममेतिदिति जानीहि, यस्तु स्वकाल इत्यादि तु परोक्षवाद्वेनापि ज्ञेयं, स्वकाले लीलपयिष्यत इति विद्वद्वक्तमनोरममेतिदिति जानीहि, यस्तु स्वकाल इत्यादि तु परोक्षवाद्वेनापि ज्ञेयं, स्वकाले लीलाकाले, अत एव स्वपदं, नृतनरसोत्पादको दिनान्तादिष्वप्रमश्च,

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पयोः प्रकाशः ।
तदुपपादयन्त्यम्यथेत्यादि, तथा चेदमागन्तुकं रूपिन्त्यथः, तत्रास्पष्टं लिङ्गं मानत्वेनाहुर्ज्यामोहिके-त्यादि, तथा च ''वैरं च पञ्चम''मितिप्रथमस्कन्धवाक्याद् वैरजनकस्य सुवर्णस्य तथात्वेन तन्मूरुभृता सा ल्याचिक्षेपात्मिकेत्यर्थः, पीताम्बरमित्यवेन यशो निरूपितं श्चेयं, प्रथमस्कन्धे 'सम्यक्त्वेन रूपेण वर्णनयोग्यं गुणिकयादिपोष्कत्यं यश' 'आधारोत्कषीधायकः सर्वजनाह्यादको विसर्पिगुणोपि यश' इति च पृथ्वीवाक्यव्याख्याने तत्त्वरूपस्योक्तत्वात्, तच गुणपोष्कत्त्यमत्राभासे जीवानामित्यादिनोक्तं, येदशी सा नामिप्रदेशिवशेषाविरकेव न तु तं वशयितुं समर्थेति, सान्द्रेत्यत्र टिप्पण्यां भूमेरित्यादि, अयं च प्रकारो निवन्धे छटित उपलक्षणविषया व्याख्यातो श्चेयः, तदेव स्फुटीकुर्वन्त्यथ वेत्यादिना, अत्र रूपविषये किञ्चिदाशंक्य परिहरन्ति हन्तेत्यादि जानीहीत्यन्तं, तथा च निवन्ध आकाशपक्षस्य यद् व्याख्यानान्तरं प्रभुभिः कृतं तत्र प्रमाणप्रकरणोक्तमेव बीजमिति न तस्याचार्योक्तिविरुद्धत्वं बोधितं, न चैवं सत्येते पक्षा अत्राचार्येः किमित्युक्ता इति वाच्यं, वासुदेवादिव्यूह्साहित्यस्यात्र सत्तेन तद्रप्रवोधनार्थत्वात् , नन्वनौपाधिकं चेद् रूपं मूलाभिन्नतं स्यात् तदा पयोद्द्द्यन्तां सत्तेन तद्रप्रवोधनार्थत्वात्, नन्वनौपाधिकं चेद् रूपं मूलाभिन्नतं स्यात् तदा पयोद्द्द्यन्ता

(३) श्रीमहोस्वामिवळ्ञमजिन्महाराजकतः श्रीसुवोधिनीळेखः। सम्बन्धामावे हेतुमाहुन्धामोहिका त्विति, सत्त्वरजस्तमसां नीळरक्तश्चेतरूपता, तथा च सत्त्वसम्बन्धि नीळमपि रूपं प्रतीयेतेतिमावः, पीताम्बरस्य मायातं भगवदावरकत्वादिति ह्येयं, तस्य धर्मा इति, नीळवर्णस्य धर्मास्रयो निरूप्यन्ते साम्ब्रहष्टान्तेन ज्ञाप्यन्त इत्यर्थः,तान् धर्मानाह सर्वानन्देति, नीळवर्ण एव मेघ एते मवन्त्यतो नीळमेघधर्मा न वर्णान्तरमेघस्य, भगवति जीवनदातृत्वादिना मेघहष्टान्तः सिद्धस्तस्य साम्ब्रत्वकथनेतेते धर्माः स्चिता इतिभावः, भगवानपीत्यन्तेन मेघसाधर्म्यं विवृतं, विशेष-मप्याद्वः पृथिव्या इति ॥ ९ ॥

महाईवैद्र्यिकिरीटकुण्डलित्वषा परिष्वक्तसहस्रकुन्तलम् ॥ उद्दामकाञ्च्यङ्गदकङ्कणादिभिर्विरोचमानं वसुदेव ऐक्षत ॥ १० ॥ निष्टत्तिपूर्वकसर्वेष्ठकर्ता, "सर्वत्र पूर्णगुणकोपि वहूपमोभू"दिति प्राकृतोपमा न दोषः, अन्यथा न सङ्गच्छेत, 'क्षिण्यपाष्टद्घनश्याम' इत्यर्थः, अनेन कान्तिलक्षणा श्रीनिष्ठिपता ॥ ९ ॥ एवं मूलभूते ब्रह्मणि स्वयं स्थित्वा स्वांशात्र जीवान् कृतार्थान् कृत्वा भूमिष्टान् जीवान् व्या-

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

एविमित्यादिना श्रीवत्सेत्यादिविशेषणोक्तितात्पर्यमुक्तक्रमेण पुरुषोत्तमासाधारणिचह्नत्वात् तत्वेन ज्ञाने मूळकारणमूतः श्रीवत्सत्तस्य ब्रह्मत्वं निरूपितं, वस्तुतस्तु श्रीरूप एव सः, ब्रह्मानन्दरूपत्वात् तस्याः, तत्र स्थितो छीछां करोतीति छीछामूळमूतमपि तद्रप्पं ब्रह्म, "कौस्तुभन्यपदेशेन स्वात्मज्योतिर्विभर्त्यंज" इतिवाक्यात् स्वीयत्वेनाङ्गीकृतानामात्मनामाधिदैविकं स्त्यं स्वकण्ठे स्थापयन् न जातु त्यजित स्वस्त्यानन्दं च तानतुभावयतीति तथा, मूल्यकट्या आवरणोक्तया तथात्वं, प्रायुक्चन्द्र्यामत्वोक्तया सर्वानिष्ट-निवृत्तिपूर्वकं सर्वार्थदानम् ॥ ९॥

(२) श्रीपुरुवोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पयोः प्रकाशः ।
नोक्तः स्यात् प्रयोदे नीळलस्य प्राष्ट्रकाळोपाधिकत्वादित्याशङ्कायां तत्तात्पर्यमाचार्थेस्तस्य धर्मा इत्यारम्य स्निम्धप्राष्ट्रक्वाच्याम इत्यर्थ इत्यन्तेन निर्लापतं, तथा चैतद्वोधनार्थं प्राकृतोपमा न त्वौपाधिकरूपवोधनार्थं, अतस्तद्वस्ताद्वश्वत्वनाप्युपपन्नत्वं ज्ञेयं, अतो निवन्धे यत् प्रकारचत्रुष्टयमुक्तं तन् नीळरूपत्व-साधनार्थं तत्र तथेव प्रतीतः, न तु वस्तुस्वभावेन तादशत्वार्थत्वमत्रेव तत्र कार्यात्रुवेखादित्यर्थः, अत्र स्वकातः को वा विविक्षित इत्यकांक्षायां तद् विवृण्वन्ति स्वकातः इत्यादि, अग्निम इति, तापनाशकः, एवं मूळ इत्यादेस्तात्पर्यमाहुरेवामत्यारम्य दानमित्यन्तं, तत्त्वेनिति, पुरुवोत्तमत्वेन, श्रीवत्स इतिशेषः, निरूपितमिति, श्रीवेत्सा यस्येति विगृद्ध तद्व्याख्यानेनोक्तं, वस्तुत इत्यादि, "उरो वत्तं च वक्ष" श्रीतिकोशाद् वत्यश्वस्यायस्य वश्चोवाचकत्वे वत्यस्य छक्ष्म वत्सर्छक्षम श्रीवत्सं छक्ष्म यस्येतिविग्रहे 'वक्षस्यिधिश्रतवध्र'/रित्यादिवाचयाद् वस्तुस्वरूपविचाराद् छक्षम्याश्च स्वार्थं चिद्रपुत्वेपि भगवदर्थ-मानन्दरूपत्वात्त् तथेत्यर्थः, तर्हि श्रीवत्सस्यात्र मूळभूत्वव्यत्वं कृत उक्तमित्यत आहुस्तन्नेत्यादि, तथा च प्रतिष्ठाश्चर्या लीळास्थानत्वमभित्रेरयोक्तमिति श्रीरूपत्वं ब्रह्मस्त्रप्तं च न विरुद्धमित्यर्थः, श्रेवं स्फुटम्॥९॥

### (४) श्रीमद्दीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना।

तन्त्र उक्तं, तत्र मायाया गुणत्रयात्मकत्वेन सत्त्वगुणस्याप्यपेक्षितत्वेषि व्यामोहकमायास्यत्वान्न सत्त्वगुण इतिगुणद्वयमेवात्रेति ज्ञेयं, तत्र भगवत्सम्बन्ध्यनेकभावोत्पादनाय पीताम्बरे विश्लेपकरजोगुणोस्तिति भक्तानां रजस उपयोगः, भजनानिधकारिणां तु भगवत्त्वरूपाद् विश्लेपोत्पत्ती रजोगुणकार्यं, स्वरूप-सौन्दर्ये भक्तानां मनसो उथार्थं तमोगुणः पीतांबरे बिर्ह्मुखानां तु भगवत्त्वरूपाच्छादनं तमोगुणकार्य-मितिबिवेकः,अत एवाग्रे वक्ष्यते ''व्यामोहिका माया तथैव भवति उयविश्लेपात्मिके''ति, तथा च सर्वभगवत्सामर्थ्यस्पायां तु सत्त्वगुणोपीतिभावः ॥ ९॥

मोहेन स्वरूपज्ञानरहितान् विधाय तेभ्यश्चतुर्विधपुरुषार्थान् पयच्छतीत्युक्तं, तत्र ज्ञानिक्रययोः प्रकार-भेदाः सन्तीति ज्ञापयितुं सर्वशास्त्ररूपाणि मगवदाभरणान्यनुवर्ण्यन्ते ज्ञानवैराग्यरूपेण महार्हेति ।

महानहीं मूर्वं यस्य तादश्वेद्वर्ययुक्तं किरीटं कुण्डले च तेषां त्विषा कान्त्या परिष्वक्तान्यालिङ्गितानि सहस्रं कुन्तलानि यस्य, भगवन्युखिनिरीक्षकाः शास्ताभिज्ञा जीवा भगवन्युखिनिरीक्षकाः प्रद्याद्वा इव भक्ती परितश्चकासते, तेषां वेदः .सांख्ययोगी च शोभाजनका भवन्ति, वेदसांख्ययोगानां प्राप्तिश्च सर्वलोकप्रसिद्धाद् गुरोरेव भवतीति महाईवैद्वर्य- छ्पेण निर्द्धाताः, वेदे काण्डिद्धत्यं, योगोपि साधनफल्रख्पो द्विविधः, सांख्यपपि न्यासज्ञानभेदेन द्विविधं, एवं षद् शास्त्राणि निर्द्धातानि भवन्ति, तान्येव पदानि, त्रयाणामिष भेदाः सहस्रं सन्तीति ज्ञापितुं कुन्तलानां संख्या निर्द्धाता, लोकिकज्ञानविस्मरणार्थं परिष्वङ्गो निर्द्धातः, एवं लोके ज्ञानं निरूप्य क्रियां निरूप्यत्युद्दामेति, कर्माण्यनन्तान्येव तथापि त्रिविधानि निरूप्यन्ते काञ्चयङ्गदन

### (१) श्रीमत्रभुविरचिता श्रीदिपणी।

भगवन्मुखनिरीक्षका इत्यादि, अत्रायं भावः, "विभित्तं सांख्यं योगं च देवो मकरकुण्डले" इतिवाक्यात् तद्वप्रयोक्तयोः सहभावेन किरीटस्योक्तं "मौंलिपदं पारमेष्ट्य" मित्यत्रापि तद्वप्रो वेद एवो ज्यत इत्यवगम्यते, सर्वप्रमाणानामुपरिस्थितिस्तस्यैवोचिता यतः, एवं सित तज्ञनितज्ञानमेव लिडद्वप्रमिति तत्परिष्वङ्गोक्तया तेषां तथालमेव सम्पद्यत इति जीवानां तत्र स्थितिरयुक्तेतिशङ्कानिवारणाय भग-वन्मुखेत्याद्यक्तं, अपरं च तेषां बहुत्वेपि लिडिदित्येकत्वोक्तया तज्ञनितस्य मिक्तभावस्यैकरूपत्वं मूले इाप्यते, तेन वेदादीनां भिक्तरेव फलमिति ज्ञापितं भवति, अर्हस्य प्रापकद्रव्यक्षपत्वेन ताद्योत्र गुरुतेवेति तथोक्तं, अन्यया त्वमृत्यपदमेव वदेदितिभावः, इदं च भिक्तमन्महापुरुषानुग्रहादेवेति-ज्ञापनायाहे महत्त्वमुक्तं, अत एव " वेदवादरताः पार्थे" त्यादिनोक्तशीलानां न भिक्तिलाभः, एत-देवामिसन्वाय सर्वलोक्तप्रसिद्धादितिविशेषणं दत्तं, अर्हस्य लोकसिद्धत्वेनापि तथाविशेषणमिति ज्ञेयं, कुन्तलानां रसोद्दीपकत्वेन तेषु भिक्तप्रवर्तकत्वमिप स्च्यते, तान्येच पदानीति, कुन्तलानां अमरतुत्य-त्वेन तेषां षट्पदत्वेनतेष्वेतान्येव तानीत्यर्थः, अयाणामपीति, वेदसांख्ययोगानामित्यर्थः, कुन्तलानां शास्त्राभिज्ञजीवत्वेन पूर्मुक्तत्वात् तेषामनेकविधत्वे तज्ज्ञानप्रकारानेकविधत्वमेव प्रयोजकिमिति कुन्तलानेकत्वोक्तया तत्प्रयोजकमण्याक्षितं भवतित्यर्थः, उद्दामेत्यत्र त्रयाणां कर्मत्वोक्तरयं भावः, सुमावेव कर्ममार्ग इति तद्वपुकट्यां सृषणत्वेन स्थितस्य कर्मत्वं युक्तमितरयोः क्रियाशक्तिप्रतिष्ठितत्वेनिति ॥ १०॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

महाहेंत्यत्र सुवोधिन्यां भक्ताविति, भक्तौ सत्यामित्यर्थः, टिप्पण्यामत्रापि तद्रूप इति, मौलै किरीटस्त्यः, अवगम्यते शास्त्रायपाठादवगम्यते, तथात्वमिति, शास्त्राभिज्ञत्वं, तादश इति, शिष्य-निष्ठभगवद्भक्तया प्रसन्नः शास्त्रत्रयाभिज्ञो यथा महापौरुषिकत्वेन प्रसीदञ् छुकस्तथा, उद्दामेत्यत्र

(३) श्रीमद्गोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

महार्हेत्यस्याभासे तत्रेति, भगवत्स्वरूप इत्यर्थः, वेदसांख्ययोगानामिति, तथा च मूले महानर्होनुग्रहो यस्पेत्यर्हेपदेनानुग्रहः, वेदसांख्ययोगप्रापक इत्यर्थः, स यस्पेति, सम्बन्धमात्रं षष्ठ्यर्थः, उद्दामेत्यस्याभासं एवं लोकः इति, लोके शास्त्राभिज्ञजीवेष्वेवं किरीटकुण्डलत्विद्परिष्वंग- कङ्कणरूपाणि तमःसन्वरजोरूपाणि, एतानि त्रीणि वेदादिभूतानि स्वसजातीयानि वहून्येव जनयिष्यन्ति, होके काश्ची सदामा भवति, इयं तृहामा दामरहिता, हिंसाप्रचुरापि वैदिकी कृतिनं लोकानुसारिणी, भूमो मायाव्याप्तानामेव तत्राधिकार इति पीताम्वरोपिर काश्ची तिष्ठति, लौकिकानि तानि व्यावर्तयितुं लौकिकस्त्राभाव उक्तः, उत्कृष्टानि वा लौकिकानि तत्र साधनानि निरूपितानि, अङ्कदानि वाहुमध्ये तिष्ठन्ति, अङ्कं चित खण्डयतीति राजसं तद् भवति, सान्त्विकराजसयोविभागहेतुत्वाद, आदिशब्देन सुद्रिका अङ्कदस्थानीयान्यन्यान्याभरणानि क्षुद्रघण्टिकानपुरादीनि च निरूप्यन्ते, तैः सँवेरेव धर्ममार्गवर्तिभिभगवत्सम्बन्धिभिवेरोचमानो भगवान्

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

सुनेथिन्यामेवं लोके ज्ञानमिति, शास्त्रीयलेन रूपेण लोकेनेकविधतां प्राप्तं भगविद्विषयकं ज्ञानमित्यर्थः, चतुर्भुजमित्यत्र यज् ज्ञानं निरूपितं तदलैकिकमिति ततो भेदज्ञापनायात्र लोकपदं, जनपिष्यम्तोति, कर्मणां सजातीयोत्पादनस्वभावत्वाज् जनियष्यन्ति, हिंसाप्रचुरापीति, अनेन
वैराग्यरूपता स्फुटीकृता बोध्या, श्रांखगदादीत्यत्रेवात्र वैदिककृतेलैंकिकदुःखनिवर्तकत्वात्, तत्र
साधनानीति, काञ्चीरूपे वैदिककर्मण्युपकरणानि, अङ्गदानीत्यादि, अत्र बहुवचनं चतुष्ट्यत्वस्मारणाय, बाहुमध्ये तिष्ठन्तीति, कर्मत्वोपपादनाय, इदमेव दिष्णण्यामितरयोरित्यादिना विवृतं,
समानयोगक्षेमत्वं कङ्गणानामपीति न प्यक् तदुक्तिः, अङ्गदानां सात्त्विकत्वे हेतुमाहुरङ्गं चतित्यादि,
"कर्मणः सुकृतस्याहु"रितिवाक्याद् विदेहकेवल्यसम्पादकत्वेन सान्त्विकं तदित्यर्थः, तदिति,
कङ्गणमित्यर्थः, राजसत्वं च तस्य चलत्वाद् भाति, नन्वेकस्यामेव कियाशक्तौ प्रतिष्ठितयोः शास्त्रवोधितकर्मस्यपोस्तयोद्दैविध्यं कथं सङ्गच्छत इत्यत आह सान्त्विकत्यादि, कर्त्रौरितिशेषः, विलक्षणाधिकारिकर्तृत्वेनैकस्य कर्मणो विलक्षणत्वं गीतायां "नियतं सङ्गरहित"मित्यादिना स्फुटमिति न शङ्गालेशः,
तैरिति, शास्त्रोक्तकर्मस्त्याभरणैः, तैर्विरोचमानत्वे गमकमाहुर्वेद् इत्यादि, हरिवंशे पुष्करप्रादुर्भावसमाताविदं पद्यं, शुक्त आहेति, दर्शनाङ्गनार्थकमैक्षतेतिपदमाहेत्यर्थः ॥ १०॥

### ( ३ ) श्रीमद्गोस्वामिवल्लमजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

प्रकारेण वेदसांख्ययोगसम्बन्धिज्ञानं निरूप्येत्यर्थः, लौकिकानीति, भगवित लौकिकानि कर्माणि न सन्ति किन्त्वलीकिकानि, तानि तु नित्यत्वात् साधनानपेक्षाणीत्यर्थः, साधनानामि भगवद्रपुत्व-सिद्धान्तमिप्रेत्याहुरूत्कृष्टानि वेति, अलौकिकानि भगवद्रपुत्वालिक्ष्यः, "तत् साधनं च स हरिः प्रयाजादिष्ठुगादि य''दितिसिद्धान्तात्, अङ्गदानीति, चतुर्भुजत्वमिप्रेत्य बहुवचनं, तद् भवतीति, तमःसत्त्वरजोत्द्याणीति पूर्वभुक्तत्वात् तत् कङ्कणं राजसं भवतीत्यर्थः, विश्लेपवत्वादितिभावः, अङ्गदकङ्कणयोर्हस्तिथितितात्पर्यमाहुः सान्विकेति, रजउत्पादकत्वाद् भगवतः सकाग्राद् विभागहेतुः सन्वमि विभक्तत्या स्थापयतीति तद्धेतुरेव तमस्तु भगवित लयसम्पादकत्वात् विभागनिवर्तकमतो-ङ्कल्यादिभावेन विभक्तयोः सखण्डयोहस्त्योरङ्कदकङ्कणस्थितिरविभक्तायामखण्डायां कट्यां काश्चीस्थिति रित्यर्थः, धमेमार्गवितिभिरिति, 'चोदनालक्षणोर्थो धमे'स्तन्मार्गवितिभिः, तथा च वेदविहितैर्न त्वविहिन्तेरित्यर्थः, भगवत्सम्बन्धिभिभीयवत्याभरणत्वेन प्रतीतैरित्यर्थः, भगवान् पूर्वकाण्डे प्रतिपाद्य इत्यर्थः, विश्लेषणसंख्यायास्तात्यर्थान्तरमप्याहुर्वेद इति, चत्रक्षीदावन्ते मध्ये चेति स्थानत्रये गीयते, एवं द्वादश्वन

भवति, ''वेदे रामायणे चैव पुराणे भारते तथा आदावन्ते तथा मध्ये हरिः सर्वत्र गीयत'' इति, नन्वे-ताहशो भगवानिति किमर्थमुच्यते ? तत्राह वस्मुदेव ऐक्षतेति, तत्पूर्वोक्तानां धर्माणां छौकिकत्वमछौकि-कत्वं च सम्भवति, यदि वस्मुदेवो न ज्ञास्यित तदा छौकिकान्येवैतानीति मस्यते, अय ज्ञास्यित तदोक्तं व्याख्यानसुभयार्थं ताहशधर्मयुक्तं दृष्टवानिति शुक्त आह, एतज् ज्ञानं स्तोत्रे स्पष्टं भविष्यति ॥१०॥

एवं भगवन्तं दृष्ट्वा शुद्धसत्त्वात्मको वसुदेवः कियां ज्ञानं च पकटीकृतवानित्याद् द्वाभ्यां, दानं किया, स्वरूपज्ञानवोधकं स्तोत्रं, कर्मण्यधिकारचतुष्ट्यं, श्रद्धा चाङ्गं, 'अर्थी विद्वान समर्थः शास्त्रेणा-पर्युदस्त'श्च, इदं च कर्म नैमित्तिकं, तस्यापेक्षाज्ञापको हर्षः, स चासाधारण एव भगवित्रष्टो भवति, तदाद स विस्मयोत्फुळुविलोचन इति ।

### (३) श्रीमद्रोस्वामिवछुभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

विभत्वभित्यर्थः, नन्विति, 'देवक्यां प्राहुरासी'दित्यस्यानन्तरं 'सविस्मयोत्फुह्ने'तिश्लोको वक्तव्यस्तत्र विलोक्येतिपदाद् दर्शनमाक्षेपलभ्यं भविष्यत्येवेति मध्ये श्लोकद्वयेन लौकिकवैदिकैश्वर्यादियुक्तो भगवानिति किमर्थमुच्यते तत्राशङ्कायां सत्यां शुको वसुदेव ऐक्षतेत्याहेत्यर्थः, तथा च वसुदेवस्य तानद्धर्मविशिष्टज्ञानं जातमितियोधनार्थं श्लोकद्वयमुक्तमितिभावः, ज्ञानसम्पादनप्रयोजनं विवृण्वन्ति पूर्वोक्तानामिति, लोकेपि प्रियन्नतादिष्विव कार्यार्थं प्रकटियतं योग्या ऐश्वयीदयो लौकिका इत्युच्यन्ते, छोकप्रसिद्धत्वाळ ठोके प्रकटियतुमयोग्या निरतिशाया वैदिका भगवत्स्वरूपमिव वेदैकसमधिगम्या तेत्रास्टीकिका इस्यूच्यन्ते . तथा च पूर्वोक्तानामैखर्यादिधर्माणामुभयविधत्वं सम्भवत्यतो वसदेव-श्रेद्रभयविभलं न ज्ञास्यित तदाग्रे लीलास्वचिन्त्यैश्वर्यादिकं दृष्ट्वापि प्रियत्रतादिष्विव लौकिकान्येवै-श्वर्यादीनि मंस्यते, अतः पूर्वमेव वसुदेवस्य तावद्धर्मज्ञानं सम्पादनीयमित्याहुर्थेति, अधुनैव चेत् ताव-द्धर्मान् ज्ञास्यति तदास्माभिरुक्तसभयविधैश्वयीदिप्रतिपादकं स्वरूपस्य यद् व्याख्यानं विवरणं तद्ग्रेपि लीलासु ज्ञास्यतीत्यन्वयः, अस्मद्वक्तव्याख्यानप्रकारेण लीलास्वैश्वर्यादिकं ज्ञास्यतीत्वर्थः, अतस्तादृशाधर्म-युक्तं दृष्टवानिति द्युक्त आह, श्लोकद्वयेनेतिशेषः, वसुदेवस्य तथाज्ञाने प्रमाणमाहरेतज् ज्ञानिमिति. अर्थीति, निमित्तार्थीत्यर्थः, तस्येति निमित्तस्येत्यर्थः, वसुदेवस्य भगवत्प्रादुर्भावोपेक्षित इत्यर्थः, नन्वधिकारिविशेषणं तु फलकामना न तु निमित्तकामनेत्याशंक्येदं चेति पूर्वमुक्तं, नैमित्तिकं जन्म-रूपं निमित्तं त्राप्य प्रवृत्तमित्यर्थः, काम्ये कर्मणि तथैव नैमित्तिके तु जन्मादिरूपनिमित्तकामनैव, यस्य पत्रजन्माभिलितं भवति स एव विशेषणदानादिकं करोतीतिभावः, भगवन्निष्ठ इति, भगवति निष्ठा स्थितियेन भगवज्ञिष्ठतासम्पादकस्तादशो हर्ष इत्यर्थः भगवज्ञिष्ठतां 'युवां मा'मितिस्ठोके कारिकामि-र्व्याख्यास्यन्ति, भगवित विषयतासम्बन्धेन निष्ठा स्थितिर्यस्य, भगविद्वषयको हर्ष इत्यर्थः, अत्र 'हर्षः स्नेहात्मक' इति व्याख्यास्यन्ति, तदाहेति, हर्षस्यासाधारण्यं गवामयुतदानेनाहेत्यर्थः ॥ १० ॥

#### (५) भगवदीयनिर्भयरामभङ्गिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या।

महाहैवैद्व्येंत्यत्र 'वेदे रामायणे चैव पुराणे भारते तथा आदावन्ते यथा मध्ये हरि: सर्वत्र गीयत इति, अत्र श्रीपुरुषोत्तमा 'हरिवंशे पुष्करप्रादुर्भावसमाप्ताविदं पद्यमनेन शास्त्रोक्त-कर्मस्त्वाभरणैविरोचमानत्वे गमकमुक्त'मित्याहुः, श्रीवल्लभगोस्वाभिनस्तु 'वेद इति वेदादिषु चतु-ष्वादावन्ते मध्ये चेतिस्थानत्रये गीयत एवं द्वादशविधत्वभित्यर्थः, एतेन द्वादशविशेषणानां तात्तर्यान्तरमप्युक्त'मित्याहुः ॥ १०॥

स विस्मयोत्फुङ्जिकोचनो हिरं सुतं विकोक्यानकदुन्दुभिस्तदा ॥ कृष्णावतारोत्सवसम्भ्रमोस्प्रशत् मुदा द्विजेभ्योयुतमाप्कुतो गवाम्॥११॥ अथैनमस्तौदवधार्य पूरुषं परं नताङ्गः कृतधीः कृताङ्गाक्षिः ॥ स्वरोचिषा भारत सूतिकाग्रहं विरोचयन्तं गतभीः प्रभावित् ॥१२॥

एतत्सर्वपरिज्ञाने स इति पूर्वोक्तो वस्रदेवो हेतुः, अलभ्यलाभाद् विस्मयः, स विस्मयोन्तःमविष्ठ उत्फुळे विलोचने करोति, पूर्व हरिः स्रतो भविष्यतीति श्रुतं, इदानीं हरिं स्रतं विलोक्य,
अनेन विद्वचोक्ता, निमित्तज्ञानेनैव नैमित्तिकमि ज्ञातमि ज्ञानं करणाद स्पष्टं भविष्यति, आनकदुन्दुभिरिति, असामध्यें आनका दुन्दुभयश्च कथं नेदुः? कृष्णस्यावतारे य उत्सवो मनसो विलासस्तिस्म् जाते सम्यग् अमो यस्य तादश्च भगवच्छाले स्मृतिज्ञाले चोत्सवाविष्टः, तादशे कभिण
ज्ञालेणापर्युदस्तः, पुत्रस्य सर्वलक्षणसम्पत्तावेव तथाधिकार इति कृष्णपदं, सुदेति, हर्षः स्नेहात्मक
इति भक्तिस्चकः, गवामयुतं ब्रिजेभ्योस्प्रद्राद् ब्राह्मणानुदिश्य दशसहस्रं गावो दत्ताः,
ननु स्नात्वा गावो देयाः कथमेवमेव सङ्कल्पं कृतवानित्याश्चक्त्रयाह सुद्गिष्ठत इति, हर्षणलेनैव
स्नातवानित्यर्थः ॥ ११ ॥

नतु पुत्रः संस्कर्तव्यो जातकाख्येन 'कर्मणा तत् कथं न कृतवानित्याशंक्य प्राकृत एव तस्य संस्कार इति नास्मिस्तदपेक्षेति तज् झानं स्वस्य वर्तत इति झापयन् भगवन्तं स्तौतीत्याहाथैनिभिति ।

अथ कर्मसमाप्ति विधाय तदनन्तरमेनं पुत्रत्वेनाविर्भूतं भगवन्तमस्तीत्, स्तोत्रमुत्कृष्टे कर्तव्य-मिति कथं पुत्रे स्तोत्रमित्याशंक्याद्दावधार्य पूरुषमिति, पूर्वोक्तवर्णनमकारेण परः पुरुषः पुरुषोत्तम एवायमित्यवधार्य, अभिनन्दनात्मकमपि स्तोत्रं भवतीति तद्व्युदासार्थं नताङ्गः, नतमङ्गं यस्य,

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

सम्पग् अमो यस्येति, विविधपदार्थेर्महानुत्सवः कार्य इतिबुद्धा तत्र तत्र मनोधावनं अमः, पुरःप्रकटे भगवत्यत्रापि मनोधावनस्यानुचितत्वात् परं तृत्सवरसस्ताद्य एवेति भक्तिमार्गे स गुण एवेति भगवच्छास्त्रेणापर्युदस्तः ॥ ११॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

सविस्मय इत्यत्रैतत्सर्वपरिज्ञान इति, दानस्तोत्रस्वाधिकाराणां परिज्ञाने, पूर्वोक्त इति, ईक्षणकर्तृत्वेनोक्तः ग्रुद्धसत्वात्मकः, अलभ्यलाभादित्यादि, एतेनार्थितोक्ता, नैमित्तिकमपीति, नैमित्तिकविषयकमित्यर्थः, तादश इति, समीचीनञ्जमयुक्त इत्यर्थः ॥ ११ ॥

अधैनमित्यस्यामासे पाकृत एवं तस्य संस्कार इति, प्राकृते पुत्रे जाते तस्य प्रत्रस्य संस्कारः ॥ १२ ॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीलुवोधिनीलेखः।

स विस्मयोत्फुळेल्यत्र नतु कर्मविद्वताधिकारिविशेषणं न तु निमित्तविद्वतेत्यत आहुर्निमित्त-ज्ञानेनैवेति, एतेनैव कर्मज्ञानमप्युक्तमित्यर्थः, स्नेहात्मक इति, स्नेह आत्मिन स्वरूपे यस्य, स्नेहिविशिष्ट इत्यर्थः, मुदेत्यस्यानुत्योभयत्राप्यनवयोस्प्रशिद्ययनेनाप्छत इत्यनेन चेतिज्ञेयम् ॥ ११ ॥

अधैनमस्तौदित्यत्र पुत्रत्वेनाविर्भूतमिति, 'देवक्या'मितिश्लोके प्रद्यस्राकट्यस्योक्तत्वा-

नमस्कारं कृत्वेत्यर्थः, यो भगवात्र जातो याद्दशस्तं तथेव ज्ञात्वा स्तोत्रमुचितं, "अन्यथा सन्त-पन्यथा" चेत् "प्रतिपद्यते" तदायुक्तमिति तद्व्युदासार्थमाह कृत्वधीरिति, यद्यपि पूर्व पुरुषोत्तम आविभिविष्यतीतिज्ञानं न स्थितं तथापि पद्शितैर्भगवतावयवादिभिः कृता धीर्यस्य, समानयोरिष तथातं सम्भवतीति तद्व्युदासार्थं कृताञ्जलिरिति, अञ्जलिर्भहत पव कियते, स्तोत्रं कायवाङ्मनोभिः कर्तव्यं, तत्र कृताञ्जलिरिति स्तोत्रे कायस्थितिः, कृत्तप्रीरिति मनसः, स्तोत्रं वाचनिकं, ननु स्तोत्रमुचैः कर्तव्यं तथा सित प्राहरिकाणां जागरणं भवेदित्याशंक्य कंसभयं तस्य नास्तीत्याह गतभीरिति, तत्र हेतुः प्रभावचिदिति, भगवतः कालादिनियमनं जानातीति प्रभावचिद्, ननु विद्यमानमिष सामर्थ्यं न प्रकटयेच् चेत् प्रमाणसिद्धं वा शालप्रामादिवत् सामर्थ्यं स्याद तदा विपरीतं भवेदित्याशंक्य प्रकटतेजःपुञ्जेन प्रकटयेच् सामर्थ्यं तस्यत्याह स्वरोचिषा स्वरूपकान्त्या कोटिमणितेजसा यथा गृदं प्रकाशितं भवित तथा प्रकाशयन्तं, भारतेतिसम्बोधनं विश्वासार्थम्।। २।। द्याह्महत्या प्रक्षिया प्रोक्तक उच्यते ॥ १॥ यद्यहतु पश्चया प्रोक्तः स्मृतिश्चेव हिल्लोकिकी। नवधा वमुदेवोस्तौत् त्रिधा चैव हि देवकी ॥ २॥ एकेन प्रार्थनं पूर्व द्वार्था चैव तथापरम् । दशिभः पश्चिमेश्चेव निरूप्येते स्तुती उमे ॥ १॥ शास्त्रते भगवानेव प्रतीत्यापि दृशक्तः। वाधकं त्वन्यश्चानमञ्चनं चापि हेतुतः ॥ ५॥ शास्त्रते भगवानेव प्रतीत्यापि दृशक्तः। वाधकं त्वन्यश्चानमञ्जनं चापि हेतुतः ॥ ५॥ शास्त्रते भगवानेव प्रतीत्यापि दृशक्तः। वाधकं त्वन्यश्चानमञ्जनं चापि हेतुतः ॥ ५॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवछ्नमजिन्महाराजकृतः श्रीस्रुवोधिनीलेखः । दित्यर्थः, प्रमाणसिद्धमिति, शाक्षसिद्धं, द्रेष्टुरामुष्मिकानिष्टजननमित्यर्थः ॥ १२ ॥ (५) भगवदीयनिर्भयरामभट्टनिर्मिता श्रीस्रुवोधिनीकारिकान्यास्था।

विदितोसीत्यत्र द्याद्वात्मा हरिईं यह्यिया च नवधा तथा नवधा वैदिकः प्रोक्ताः ह्यिया लौकिक उच्यते, वयुदेवेन नविभः छोकैः स्त्यमानो हरिख्यिया, तत्र नवधा वैदिकिष्ठ्या स्मृत्युक्तप्रकारेण स्त्यमानो लौकिक उच्यते, तत्रोपपत्तिमाहुर्यज्ञस्लित, यज्ञस्तु पञ्चधा प्रोक्तश्चतुर्धा भगवानिति पंचात्मकश्चतुर्भूतिंस्तन्त्रं वेदेन सम्मितं, अग्निहोत्रादिपंचात्मको यज्ञः प्रोक्तश्चतुर्धा वासुदेवादिव्युहालकः, एवं पञ्चात्मकश्चतुर्भृतिंश्चेति नवधा वैदिकः प्रोक्त इत्यर्थः, नतु चतुर्भूतिंने वेदोक्तः किन्तु तन्त्रोक्त एवेति क्यं नवधा वैदिक इत्याशंक्याहुस्तन्त्रं वेदेन सम्मित्तिति, लौकिक इति, लौकिकस्त्रिगुणः प्रोक्तः स्मृतिश्चेव हि लौकिकी नवधा वसुदेवोस्तीत् त्रिधा चैव हि देवकी, लोकेभगवद्व्यतिरिक्तर्र्विभाः प्रणीतत्वात् स्मृतेलौकिकत्वसुन्यते, एकेन प्रार्थनं पूर्व द्वाभ्यां चैव तथापरं दशिमः पंचिभश्चेव निरूप्येते स्तुती अभे, 'अयं लसम्य' इत्येकेन पूर्व वसुदेवकृतं प्रार्थनं तथापरं देवकीकृतं प्रार्थनं द्वाभ्यां 'स लं घोरा'दिति 'जन्म ते मय्यसौ पाप' इतिश्लोकाभ्यान्त्रापरं, एवं प्रार्थनया सह दशिभवेसुदेवकृता स्तुतिस्तथा प्रार्थनाद्वयेन सपञ्चिभदेवकीकृता स्तुतिरित्युभेपि स्तुती निरूप्येते, यद्यं प्युपसंहर विश्वाल'क्तिल्यनेन सह त्रिभिरेव 'प्रार्थनात्रित्यं

वसुदेबद्देवकीस्त्रतितात्पर्यनिरूपणं द्वादशात्मेत्यादिभिः क्रियते,पूर्व 'तमञ्जूव'मित्यादिना द्वाद्श्वा प्रादुर्भाव उक्तः,अमे तद्वप्रस्थां वसुदेबदेवकीम्यां ततो न्यूनाधिकभावेन निरूपणे विसंवादादन्यतराप्रामाण्यशङ्का स्यात् तन्निरासः स्तुतिनिरूपिता-यांग्यां मवतीति ज्ञापयन्ति द्वादशादेमेत्यादिना, स्तुतिभ्यामिति पूर्ववद् द्वादश्येव निरूपितो हरिह्नेयः, तत्र प्राकरमाहुस्थिघा च नवधिति, देवकीभिक्षिया वसुदेवैर्नवधेत्यथैः,स्त्रत्याः स्वरूपमाहुर्वेदिको लौकिक उच्यत इत्यनेन, आद्यस्य नवधात्व इतस्य च त्रिधाल उपपत्तिमाहुर्यह्वस्वित्यादिना, अग्निहोत्रदर्शपूर्णमासादिरूपः पश्चात्मकश्चतुर्णूहात्मकश्चतुर्मूर्तिः वद्गुणैश्वर्यवान ॥ श्रीवसुदेव उवाच ॥ विदितोसि भवान् साक्षात् पुरुषः प्रकृतेः परः ॥ केवळानुभवानन्दस्वरूपः सर्वबुद्धिहक् ॥ १३ ॥

तत्र प्रथमं वाधकथर्मैश्राक्षुपत्वादिभिन्नेह्मत्वं नोपपद्यत इति चाक्षुपत्वे निमित्ताज्ञानाद् भग-

वद्विषयकमज्ञानं सम्भवति तदादौ निराकरोति विदितोसीति ।

विदितोसीति ज्ञातस्वरूपस्तोत्रे एते, भवान् विदित्तो मया सम्यग् ज्ञात आर्षेण ज्ञानेन, "तत्त्वमस्या"दिवाक्योत्थेन वहव एव जीवमपि भगवक्तेन जानन्तीति चैत् तत्राहासीति, यस्तु युष्मच्छव्देनापि व्यवह्रियते चतुर्भुजः सोपि त्वं विदितोसीत्यर्थः, अपयुज्यमानेपि युष्मच्छव्दे

(३) श्रीमद्रोस्वामिवह्रमजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

विदितोसीत्यस्याभासे कारिकासु स्मृतिश्चैव हि लौकिकीति, लोकैभगवद्व्यतिरिक्तैर्कृषिभिः प्रणीतेत्यर्थः, अन्यथाज्ञानमिति, प्राष्ट्रतत्वज्ञानं न्रह्यत्वेनाज्ञानं च न्रह्यत्वे वाधकं न्रह्यसाक्षात्कारे स्वज्ञानमन्यथा ज्ञानं च न तिष्ठतीतिभावः, एताभ्यां तिन्नरूपणाभाव एतयोरन्यथाज्ञानमज्ञानं वा शंक्येत तथा च दश्यमानस्य न्रह्यतं न सिध्येदित्यर्थः, तन्नेति, न्रह्यत्वे साधनीय इत्यर्थः, प्रथममिति, वस्य-माणाश्रङ्काभ्यः प्रथममित्यर्थः, वाधकधर्मेरिति, न्रह्यत्वे वाधकमज्ञानमन्यथाज्ञानं च तद्धेतुसूतैर्धमें-

(५) भगवदीयनिर्भयरामभट्टिनिर्मिता श्रीख्रिवोधिनीकारिकाव्याख्या।
तथे'ति तथापि केवलस्वार्थमुपसंहारप्रार्थनं द्वयं तु प्रकृतोपयोगि, तथा च रक्षाप्रार्थना जन्माज्ञानप्रार्थना चेति प्रार्थनाद्वयं मुख्यत्विवक्षया पृथमुक्तं, चकारेण तृतीयापि संगृहीता, तथा 'चोपसंहर विश्वात्म'- त्वितिश्लोकेन सह त्रिभिः श्लोकेः प्रार्थनाद्ययं मध्ये 'मर्त्यो मृत्युव्याले'तिश्लोकेन 'शरणाग'मने 'हेतु' रुक्तः, अन्ते 'विश्वं यदेत'दित्यनेन 'विरोधपरिहार' इति, एवं सित मुख्यतया व्रिभिरेव स्तुतिः, प्रार्थनाद्वयेन सह पश्चभी रूपोपसंहारप्रार्थनाश्चरणागमनेहेतुविरोधपरिहारैः सहाष्टिभिरितिविवक्षामेदेन देवकीस्तुतौ व्रिभिः पश्चभिरष्टिभिश्चेतिप्रकारत्रयमुक्तं, शास्त्रत इति, शास्त्रतो भगवानेच प्रतीत्यापि दृढीकृतः वाधकं त्वन्यथाज्ञानमज्ञानं चापि हेतुतः, 'विदितोसी'त्यत्र 'विदित' इत्यनेन शास्त्रतो भगवानेवेत्युक्तं, तत्र 'व्यवहार'कथनेना'सी'त्यनेन प्रतीत्यापि दृढीकृत इत्यर्थः, त्रक्षत्वाधकमज्ञान-मन्यथाज्ञानं च चाक्षुपत्वादिहेतुभ्यः सम्भवित तद् 'विदितोसी'त्यादिना निवार्थत इत्यर्थः, 'सर्वे मां पश्य'न्त्वतीच्छयैव चाक्षुपत्वं न त्विन्द्रयसामर्थ्येनेति न चाक्षुपत्वादिकं ब्रह्मत्ववाधकमित्यर्थः॥ १३॥

साकारब्रहास्य उपाध्यत्वेन तन्त्र उच्यते, तन्त्रपदेन भागयतशास्रमुच्यते, एतज्ज्ञापनायैव भगवत्यदं, फिलतमर्थमाहुः पश्चात्मक्रश्चतुर्मृतिरिति, वेदं तन्त्रे चोपास्यत्वेनोक्तं रूपमिदमेवेदयर्थः, नन्न वैदिकत्वेन चारितार्थ्ये द्वितीयस्योक्तिः कुतस्तत्राहुस्तन्त्रमिति, यथा वेदो भगवत्प्रापकस्तया तन्त्रमपीति वेदछ्वं तदित्यर्थः, तत्र त्रैविकानामेवाधिकारोत्र छ सर्वेवामिति मर्यादापृष्टिमेदेनोभयमिप भगवत्प्रापकं यतोतस्त्रथेतिभावः, द्वितीयस्याः स्त्रतेस्रिधात्वे हेतुमाहुर्ल्णेकिक इति, अत्र गुणशब्दः प्रकारवाची
न छ प्राकृततद्वाची, 'अतोरिम लोके वेदं च प्रथितः पुरुषोत्तमः इति भगवद्वाची, अतोरिम लोके वेदं च प्रथितः पुरुषोत्तमः इतिभगवद्वाक्यात् तत् स्वरूपं प्रथितं वाच्यं, तच्चाधिदैविकादिरूपं त्रिविधं स्मातीमित् सा त्रथेत्वर्यः, लोकिकस्येव हि वस्तुन आधि
देविकादित्रितयं रूपमुख्यते, अत एव स्मृतौ 'परमात्म'त्वेत्र भगवानुच्यत आधिदैविकत्वात्, इदं स्त्रतिव्याख्याने स्कृटीभविध्यति, उक्तार्थमनुवदन्ति सन्देद्दाभावाय नवधेत्यादिना,पूर्वं वष्ठदेवेनैकेन रुगेकेन प्रार्थनं कृतं देन द्वा रुगेकाः, त्रिरूपल्वोक्तिरेव तेन मुख्येति त्रिधेत्युक्तं, 'मत्यों मृखुव्यालेशित 'विश्वं यदेतगदिति च रुगोक्तक्तं पर्यवसानतः स्त्रतिस्विद्वितिरोधपरिहारयोरेव तत्र स्फुटं प्रतीतेः, कित्तमर्थमाहुः शास्तत हित, प्रवीयमानस्यैव छुद्धमगवद्वपृत्वसुमाम्यां तथेस्वर्ति, एविकिरपणस्यावस्यक्तममहुवाधक्तमिति, उभयोहेतुआस्तुपत्वित्वाति तस्मादित्यर्थ इति शोधवत्रे ।

मध्यमपुरुषप्रयोगः, अतः शास्त्रतो लोकतश्च यः प्रतीयसे स मया चिदित इत्यर्थः, अनेन परम्परया यः प्रतीयतेचेतनश्च यो वा साक्षाद् प्रतीयते तदुभयरूपो भवानित्युक्तप् ।

अथवा, ''विदितोसी"ित प्रतिज्ञाय भगवतो ब्रह्मत्वमुपसंहरिष्यन् सर्वत्वं प्राप्तस्य ब्रह्मत्वं भवतीति ''भवान् ''पुरुष'' इतिपदद्वयेन बाह्याभ्यन्तररूपस्त्वमेवेत्याह, प्रत्यक्षोप्यप्रत्यक्ष इति ज्ञापियतुं

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

यस्तिवत्यारम्य प्रयोग इत्यन्तं, अत्रैवं ज्ञेयं, 'असी'तिव्यवहारो युष्मच्छन्देनोपस्थित एव भवतीतिस्थिताविष व्यवहारमात्रोक्तिर्यां सा स तेन विनानुपपन्नस्तमाक्षिपतीत्यन्यरुभ्यत्वाभिप्रायेणेति, अत एव 'पिषेहीत्यादौ 'द्वारा'दिपदार्थस्यैनाध्याहारो न तु पदस्यापि रुग्धवा'दिति भाष्टा मन्यन्ते, प्रकृते वर्थस्य पुरःस्थलेन नाध्याहारापेक्षापि, वस्तुत'स्विसभवा'निति समस्तं पदं, तथा चासिशब्द-युक्तो भवानित्यर्थः, तद्युक्तत्वं तेन व्यवहार्यमाणत्वं, पूर्वोक्तपक्षे भवच्छव्दसंगत्यभावारूच्या पक्षान्तर-माहुरथवेत्यादि, क्षराक्षरपुरुषोत्तमा आधिभौतिकादयो वा त्रयः पुरुषाः, असीति देहरूपेण सन्तेन प्रतीयमान उक्तो भवानिति तदिभमानित्वेनाग्रिमेण परमात्मलेन प्रतीतिविषय उक्तस्तेन श्रुत्युक्त-(२) श्रीप्रुचोक्तमचरणप्रणीतः श्रीस्वयोधिनीटिष्पण्योः प्रकादाः।

विदितोसीत्यत्र ज्ञातस्वरूपस्तोत्रे इति, ज्ञातस्वरूपाभ्यां कृते स्तोत्रे इत्यर्थः, ज्ञातस्वरूपतं व्युत्पादयन्ति यस्त्वित्यादि, तथा च यश्चाक्षुपत्वेन प्रतीयसे सोपि त्वं पुरुषोत्तमत्वेन विदित इत्यर्थः, नन्वत्र मूले युष्पच्छन्दाभावात् कथमेवंव्यवहारोक्तिरित्यतस्तदाश्चयं टिप्पण्यामाहु धेन्नेविमत्यादि, व्यवस्थानेव्यवहारोक्तिरित्यतस्तदाश्चयं टिप्पण्यामाहु धेन्नेविमत्यादि, व्यवस्थानेव्यवहारमान्नोक्तिः, अन्यलभ्यत्वाभिन्नायेणेति, शब्दार्थस्याक्षेपलभ्यत्वाभिन्नायेणेति, शब्दार्थस्याक्षेपलभ्यत्वाभिन्नायेणेत्वेतदर्थं, व्यवहारोपपादनायाक्षेपलभ्यस्यापि ग्रहणे विद्वत्सम्मतिमाहुरत एवेत्यादि, अत एवेति, व्यवहारस्योपपादवादेव, तथा चा"सी"तिप्रयोगेण शब्द एवाक्षिप्यत इति भवत्यदेन

(३) श्रीमहोस्वामिवछ्भिजनम्हाराजस्तः श्रीसुवोधिनीलेखः।

रित्यर्थः, चाश्चवस्वेति, चाश्चपत्वे निमित्तं 'सर्वे मां पत्रय'न्तित्याकारिका भगविदच्छा तस्या अज्ञाना-दित्यर्थः, च्याख्याने चतुर्भुज इति, देहेन्द्रियादिरूपो न तु जीवस्थानीयमात्ररूप इत्यर्थः, अस्मिन् पश्चे विदित्तोसीति मिन्नं वाक्यं, वक्ष्यमाणपश्च एतस्येव प्रकारकथनमिश्रमेणेतिविभेदो ज्ञेयः, अत इति, विदित्त इत्यनेन शास्त्रतः प्रतीतिरुक्ता तत्र व्यवहारकथनेनासीत्यनेन छोकतोपि प्रतीतिरुक्तात एव व्याख्याने सोपि त्वं विदित इत्यपिशव्द उक्तः, अनेनेति, 'विदितोसी'तिपद्दयेनेत्यर्थः, शास्त्रप्रतीतिः परंपराप्रतीतिः, 'असी'त्यनेन व्यवहारकथनादचेतनदेहेन्द्रियादिरूपोप्युक्त इत्याशयेनाहु-रचेतनश्चेति, तदुःभयेति, परम्पराप्रतीतिसाक्षात्प्रतीतिरूप इत्यर्थः, आद्यपक्षेसीति न कियापदं (४) श्रीमहीक्षितळाछुभद्दयोजिता श्रीसुनोधिनीयोजना।

विदितोसीत्यत्र परम्परयेत्यादि, दृश्यमाने चतुर्भुजदेह आत्मलेन यः प्रतीयत इत्यर्थः, आत्मा हीन्द्रियप्रेरकतया परम्परयेव प्रतीयते लोके न तु साक्षात् , तरयेन्द्रियातीतत्वात् , एवमत्रापि चतुर्भुज-देहे कश्चिदात्मा भविष्यतीतिप्रतीतिरतो यः परम्परयात्मा प्रतीयते चतुर्भुजरूप इत्यर्थः, अचेतनश्चेति, लोके द्यचेतनो देहः साक्षात् प्रतीयत आत्मिन्नत्लेनाचेतनतया चश्चरादिविषयत्वात् , तथेहापि चतुर्भुजो देह आत्मिन्न इत्यज्ञानकृतः प्रत्ययः, एवं प्रतीतिद्वयमुपपाद्य तयोः परम्परासाक्षात्प्रतीतयोः स्वरूपं मयावगतमिति वक्तुं भवान् साक्षात्प्रस्व इति वसुदेवेनोक्तं, तदाश्चयं स्फुटीकुर्वन्ति तदु भय-रूपो भवानित्युक्तमित्यनेन, अयमर्थः, लोके देहदेहिनोर्भेदोस्ति तद्वदिहाप्यज्ञानां तथैवप्रतीति-

वा सम्मुखोप्यसम्मुख इति वा पुरुषत्रयरूपो भगवानिति वा वक्तु"मिस" "भवान्" "साक्षात्पुरुष" इतिपदत्रयं, अन्नमयादेरिप पुरुषविभत्वात् पुरुषो भवतीति तद्व्युदासार्थे साक्षादित्युक्तं, पुरुषपवेज्ञात् परम्परया ते पुरुषाः, नन्वात्मस्फूर्तौ ब्रह्मविदामिप साक्षात्पुरुषत्वं

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

'सैन्धवधन' दृष्टान्तन्यायोत्राभिप्रेत इति ज्ञायते, प्रत्यक्ष्मदोष स्लित्यादि, गुद्धत्रह्मत्वेन पुरुषोत्तमत्वेन च वेदनं हि विदित्तोसीत्यनेन प्रतिज्ञात भिस्ति भवानि तिन्यवहारश्च प्रत्यक्षविषय एव भवति, एवं सत्युक्तत्व्यवहारविषयस्यैव प्रभोरुक्तरूपलं सिध्यतीति तत्परिहार इत्यर्थः, ननु ज्ञातत्वे प्रामाणिके सत्युक्तदोषपरिहारस्तच न वक्तुं शक्यं दोषत्वादित्यत बाहुर्ज्ञातस्वेति, 'भवत्' 'पुरुष'पदाभ्यां पूर्व तथोक्तत्वादलैकिकचक्षुस्तत्सामर्थ्यस्योणापि स्वयमेव हरिः प्रकटो जात इति स्वस्य स्वज्ञानं यथा न

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुनोधिनिटिप्पण्योः प्रकाशः । वेदनकर्माकाङ्कापूर्ताविप यदेवंत्रयोगस्तचाक्षुषत्वेन ज्ञायमानस्येव विदित्तत्वज्ञापनार्थं इति सुनोधिन्या-श्रय इतिमावः, कल्पनाक्केशपरिहाराय पक्षान्तरमाहुर्वस्तुत इत्यादि, समस्तं पद्मिति, असीति-विभक्तिप्रतिरूपकमव्ययं तेन सह समासं प्राप्तमेकं पदं, तथा च यथा'स्तिक्षीरा गौ'रित्यादा''वस्तीत्य''-

(३) श्रीमद्रोस्वामिवछमजिन्महाराजकतः श्रीमुवोधिनीलेखः।
किन्त्व'सि'ना व्यवहियमाण इत्यर्थवोधकं, अस्मिन् पक्षे त्यंपद्मिव'भव'त्पदमपि न वक्तव्यमिति टिप्पण्युक्तारुच्या पक्षान्तरमुक्तमथवेति, अस्मिन् पक्षे भवत्पदस्य तेन व्यवहियमाणत्वमर्थः, तत्रासिपदं व्यर्थं कियायास्तु विदितपदेनैव चारितार्थ्योदित्यरुच्या तृतीयःपक्ष उक्तः, पुरुषत्रयेति, भवत्पदेन भातीति-व्युत्पत्त्या भानकथनात् प्रत्यक्षत्वं, एताहशोपि सन् पुरि शेत इति पुरुषोप्रत्यक्षः, तथा च मूले भवान सन् पुरुष इत्यन्वयः, सम्मुख इति, भगवत्यदेन हत्यमानत्वस् चनादितिमावः, पुरुषेति पद्त्रयेण पुरुषत्रयरूपत्वमुक्तं, अर्थान्तरमाहुभगवानिति वेति, पदत्रयमिदमप्रिमं च पदत्रयमेवं षड्भिः पदैः

(४) श्रीमद्दीक्षितलालुमङ्दयोजिता श्रीस्विधिनीयोजना । भीवेन मया तु चतुर्भुजस्त्ररूपमेव देहत्वेन देहित्वेन ज्ञातं, युक्तं ह्येतत्, "एकमेवाद्वितीयं ब्रह्म " "नेह नानास्ति किञ्चने"तिश्चतेः सजातीयादिद्वैतत्रयाभावात् , अतो देहदेहिरूप एक एव त्वमित्वर्थः, श्रत एव "सचिदानन्दविग्रह"मिति श्रुतौ पठितं, अतो न त्विय देहात्मपार्थक्यमितिभावः, इह "भवानि"तिपदेनात्र प्रत्यक्षरूप वात्मा "सी"तिपदेन युष्मच्छ्च्दवाच्यः प्रत्यक्षो देहोः गृहीतः, एवमात्मदेहौ पृथगुहिश्य तत्र "साक्षात्पुरुष " इत्यनेनाभेदं प्रतिपाद्य ग्रुद्धव्यत्वातः साधितिमिति ज्ञेयं, अथवेति, सर्वत्वं प्राप्तस्येति, "स सर्वं भवति" "इदं सर्वं यदयमात्मा" "पुरुष एवेदं सर्वं"मित्यादिश्चतिभिर्यः सर्वरूपः स एव परमात्मातोर्सिमञ्चतुर्भुजरूपे ब्रह्मत्ववोधनार्थं सर्वरूपता वाच्येति "मवत्युरुष"पदाम्यां क्रमेण बाह्याम्यन्तररूपता प्रदर्शिता, अतो बाह्यरूप आन्तररूपस्त्वमेवित सर्वरूपो विदित इत्यर्थः, प्रत्यक्षांण्यप्रत्यक्ष इति, चतुर्भुजरूपेण प्रत्यक्षत्वमिद्दिमित्यत्या ज्ञानाभावादप्रत्यक्षत्वमतो विरुद्धधर्माश्चयत्वितितात्वर्यं, सम्मुखोष्यत्विप्तात्वत्वस्त्रत्या पूज्यत्वस्त्रचनेन कृपया सम्मुख्तं स्त्रृचितं, पुरुषपदेनान्तरत्वाद् बहिःप्राकट्याभावेन चश्चराद्यामेत्रत्वासम्मुखलं, भक्तानां तु कृपया सम्मुखो बहिः प्रकटीभूय व्यवहारविषयो भवति, अन्येषां तु बहिःप्राकट्याभावेन केवठमन्तर्यामितवा स्थितो भगवानसम्मुख एव ॥ १३ ॥

भवतीति ततोष्याधिक्यमाह प्रकृतिःपर इति, न हि ते जीवाः प्रकृतिनियन्तारः, प्रकृतिनियमनं च ग्रुप्तानामर्थानां मायाजीवादीनां प्राक्तव्यकरणात् प्रत्यक्षदोष'स्त्वसि' 'भवा'नितिपदाभ्यां परिहृतः, ह्वातत्वदोषश्च सर्वभावेन पाकव्यात्, विरुद्धा धर्मा एकैकांशेन चरितार्था भवन्ति, तर्श्वहमात्मा चतुर्शुजदेहे विद्यमानस्तथा भविष्यागीतिचेत् तत्राह केवलानुभवानन्दस्वरूप इति, केवलो देहेन्द्रियप्राणान्तःकरणरहितः, नापि जीववद् केवलं चिद्रूपः किन्त्वनुभवानन्दः, अयोगोलके विहृरिव
भगवानस्मिन् देहे चिदानन्दः संकान्तो भविष्यतीत्याह स्वरूप इति, यत् स्वरूपं दृश्यते तदेव
चिदानन्दरूषं, न तु चिदानन्दौ स्वरूपे यस्मिन्, अतिश्वदानन्दस्वरूपः सचिदानन्दिवग्रह इत्यर्थः,
एवं परोक्षापरोक्षान्तर्यामिरूपः परिदृश्यमानो भवानित्युक्तं, आत्मा नोक्त इत्यात्मत्वेनापि
भगवन्तं निरूपयति सर्वेबुद्धिदृगिति, सर्वेषां बुद्धीः पश्यतीति सर्वेषां बुद्धिषु दृग् झानं यस्येति वा,
एवं षद्विधोपि भगवानयमेवेत्युक्तं प्रत्यक्षच्यवहारादयश्च धर्मा अंशेन समर्थिताः ॥ १३ ॥

(१) श्रीप्रमुचरणिवरिचता श्रीटिप्पणी।
विरोधि तथा चसुदेवज्ञानमपीत्पर्थः, "अन्यदेव तद् विदितादयोविदिता"दित्यादिश्रुतिरिप लौकिकयो-स्तयोः सकाशादेव भेदमाह, अन्यथा वदद्व्याधात इतिभावः, नन्वहश्यत्वादिप्रतिपादकवेदाप्रतिपादलाद् अस्रत्वमि न वक्तुं शक्यिमत्यत आहुर्विरुद्धा इति, यद् रूपं यदा दृश्यं तदेव तदेवादृश्यमपीतीन्द्रिय-सामर्थ्यतश्चणेनांशेन प्रम्विच्छालक्षणेन तेन चोमयधर्मसिद्धा ब्रह्मतं न क्षतं भवतीत्यर्थः ॥ १३॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीखुवोधिनीटिप्पयोः प्रकाशः । व्ययं प्रथमपुरुषार्थे तथा 'सी"त्यव्ययमि मध्यमपुरुषार्थे, तस्य च भवच्छन्देन समासे पूर्वोक्तोर्थोसीति-कल्पनाक्केशश्च न भवतीत्यतस्तथेत्यर्थः, अवच्छन्दसङ्गत्यआवाकच्छेति, अध्याहतेन त्वंपदेन भवत्यदक्तार्यसिद्धेस्तदसङ्गत्यरूपा, तदिभमानित्वेनेति, भातीति अवान् प्रकाशमान इत्यतोभिमानित्वेन, सुवोधिन्यां प्राकट्यकरणादिति, कौस्तुभपीताम्बराभ्यां प्राकट्यकरणात्, टिप्पण्यां तत्परिहार इत्यर्थः, इदं चाग्र ''एतद् वां दिशितं रूपमि''तिभगवद्वाक्याच स्फुटीभविष्यति, तथोक्तत्वादिति, ज्ञातत्वस्योक्तत्वात्, नस्र ज्ञातत्वस्य प्रामाणिकत्वे 'प्राप्य मनसा सहे' तिश्चतिविरोधस्तु दुष्परिहर इत्यत आहु 'त्त्यदेवे'त्यादि, अपिशन्दा 'दानन्दं ब्रह्मणो विद्वानि'तिश्चतिः सङ्गृह्यते, अन्यथिति, समानकारणयोरेकविषये विदित्तत्वविद्वत्त्वयोः प्रामाणिकत्वे, तथा च वदतोव्याधातपरिहाराय विदित्तत्वविदितत्वयोः स्वरूपभेदे सिद्धे छौकिकविदित्तवाद् मिन्नत्वस्य सिद्धत्वे सुखेन तस्यापि परिहार इत्यर्थः, सुवोधिन्यामत इति, अनुभवानन्दावेव स्वरूपं यस्यत्युहेद्शविधेयमावादित्यर्थः, परोक्षापरोक्षान्तर्यामिरूप इति, अद्दयदूपो दश्यरूपोन्तर्यामिरूपश्चेत्रस्यः, आत्मिति, सर्वोत्मा, षड्विध इति, श्वराक्षरपुरुषोत्तमान्तर्यामिदेहजीवस्रेये पड्डिशः, यहा सैन्धवचननदृशन्तात् पूर्वमाधिभौतिकादित्रयरूपेणात्र सर्वन्तर्यामिदेहजीवरूपेणस्यः ॥ १३॥ ॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवछ्भिक्तिमहाराजकृतः श्रीष्ठवोषिनिलेखः।
सङ्ख्यातात्पर्यत्वेन भगवत्तं वा वक्तुमिदं पदत्रयं पूर्वभुक्तमित्यर्थः, इममेवार्थमभिप्रेत्य वाक्यार्थोप-संहार 'एवं षिट्ट्विधोपि भगवानि'ति विद्वष्यित्त, सिच्चिदानन्दिष्यह इति, अनुभवानन्दौ स्वरूपं यस्येत्युक्तया सत्वेन प्रतीयमानस्य विग्रहस्य चिदानन्दात्मकत्वमुक्तं, तथा च सिच्चिदानन्दात्मको विग्रहो न तु केवलं सदात्मक इत्युक्तं जातमितिभावः, परोक्षेति, दश्यमानो विग्रह एव चित्सदानन्दरूप इत्यर्थः, आत्मेति, अत्र विग्रह आत्मत्वेन प्रतीयमानस्य स्वरूपं नोक्तमित्यर्थः, सर्वेति, सर्वेद्यद्रिष्टुः स्वज्ञद्विद्रपृष्ट्वं सिद्धमेवेतिभावः, बुन्दिशन्देन पञ्चेन्द्रियजन्यानि ज्ञानानि ॥ १२ ॥

# त्त एव स्वत्रक्रत्येदं सृष्ट्वाग्रे त्रिगुणात्मकम् ॥ तद्नु त्वं ह्यप्रविष्टः प्रविष्ट इव भाव्यते ॥ १४ ॥

द्षणान्तरमाञ्जूच परिहरति स एवेति,

यद्यहं सर्वरूपो भगवानेत्र कथं देवन्या उद्दे प्रविष्ट इति चेत् तत्राहाप्रविष्ट एव तत्र विद्यमान एव प्रविष्ट इव भान्यसे, न हि दर्शनमात्रेण प्रविष्टविन्धारः कर्तुं शक्यो यावच् छासेण दर्शनं संवादि न भवति, "स एव इह प्रविष्ट आनत्वाग्रेभ्यो यथा क्षुरः क्षुरधाने विश्वम्भरो वा विश्वम्भरकुलाये" "तत् सृष्ट्या तदेवानुपाविश्वद्," "गुहां प्रविष्टी परमे परार्थे" एवं वेदे स्थित्यर्थ कार्यार्थ-मनेकरूपभवनार्थमन्यप्रवेशनार्थं च प्रवेशः श्रूयते, तथा देवक्यामपि कश्चन प्रवेशनमकारो भविष्यति, नतु तथापि सोपाधिक एव कार्याभिनिविष्ट एव प्रविश्वतीति मुख्यः कृष्णः कथं स्यात् तत्राहा—प्रविष्ट एव प्रविष्ट इवेति, योगवलादपीन्द्र इव प्रवेशः सम्भवति दक्षिणायां वा जननार्थ प्रवेशः सम्भवति, "यो वा इतो जनिष्यते स इन्द्रो भविष्यतीति तां पाविश्वत तस्या इन्द्र एवा-जायते"तिश्चतिर्देत्वेतं वर्ते च मरुतां छेदनार्थमिन्द्रः प्रविष्ट इवेति विभाव्यते, तिर्हे कः प्रकारः प्रवेश इत्याकाङ्कायामाह यः पूर्व सिचदानन्दरूप उक्तः स एवाग्रे पूर्वमेव स्वप्रकृत्याधिदैविकस्वभावेनदं भगवदर्थमेव जगत् त्रिगुणात्मकं सृष्ट्या, अन्यार्थ जगतसृष्टी प्रवेशोपेक्ष्यते न स्वार्थसृष्टावित्यप्रविष्ट एव भोगार्थ कारणत्वेनैवाविर्भूतः सृष्ट्यन्तरन्यायेन प्रविष्ट इच विभाव्यसे, अयमत्र प्रवेशदर्शने प्रकार उक्तः, भगवान् स्वार्थ सृष्टानस्मानुपभोक्तुमस्मास्र स्थित एवाविर्भूतः इत्यप्रविष्ट एव प्रविष्टो विभाव्यस इत्यर्थः, यथा सृष्ट्यन्तरन्यायेन प्रवेशभावना तथा एवाविर्भूत इत्यप्रविष्ट एव प्रविष्टो विभाव्यस इत्यर्थः, यथा सृष्ट्यन्तरन्यायेन प्रवेशभावना तथा

### (१) श्रीप्रमुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

स एव स्वप्रकृत्ये त्यत्राधिदैविकस्वभावेनेति,आधिदैविकस्वभावेनेत्यादि, लीलौपयिकपदा-र्थानामलौकिकत्वेन लौकिक्या प्रकृत्या न तत्त्रिष्टिः सम्भवतीति तथोक्तं, अन्यथा स्वपदानर्थक्यमितिभावः १४

(२)श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

स एवेत्यत्र कश्चन प्रकार इति, तथा च तैः प्रकारैर्यथा न सर्वरूपत्वन्यापकत्वादिहानिस्तथा-नेनापीत्यर्थः, तथापीति, वैदिकप्रकारेपीत्यर्थः, आहेति, प्रवेशस्य भावनामात्रत्वादप्रविष्टत्वमाहेत्यर्थः, तद्यपपादयन्ति योगेत्यादि, यथानुगमाधिकरणविषयवाक्ये योगवलादिन्द्रः परमात्मनि प्रविष्टस्तयेत्यर्थः, द्क्षिणायां वेति, वाशन्द इवार्थे ज्ञेयः, प्रकारान्तरेणापीन्द्रप्रवेशमाहुर्दितेरित्यादि, तथेति, सोपाधिकः कार्याभिनिविष्टश्च वा, तथा चानुपाधिकत्वं कार्यार्थतया प्रवेशभावना चोपपद्यत इत्यर्थः, प्रकारसदेहं परिहर्तुं न्युत्पादयित तर्हीत्यादीत्यर्थे इत्यन्तं, आधिदैविकस्य भावेनेत्यस्य तार्व्यं तत्र प्रमाणं च टिप्पण्या-

(३) श्रीमद्गोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

स एवेत्यत्र दर्शनमात्रेणेति, 'जगन्मङ्गळ'मितिश्लोके समाधी देवकी मानयित्वा तत्र भगवन्तं स्थापितवानित्युक्तं तथा च दर्शनमात्रेणेत्यस्य मानसप्रत्यक्षमात्रेणेत्यर्थः, स्थित्यर्थमिति, इदं चतुष्टयमुक्तेषु चतुर्षु नाक्येषु क्रमाज् ह्रेयं, अन्येति, जीवप्रवेशनार्थमित्यर्थः, सोपाधिक एवेति, 'सोकामयते'त्यत्रोक्तकामसहित एवेत्यर्थः, कार्याभिनिविष्ट इति, जगजननार्थं तत्रकाराभिनिविष्ट-चेता इत्यर्थः, मुख्यः कृष्ण इति, 'अद्भुत'पदोक्त लोकवेदाप्रसिद्ध इत्यर्थः, इन्द्र एवेति, आधिभौतिक

# यथेमेविकृता भावास्तर्था ते विकृतेः सह ॥ नानावीर्याः पृथग्भृता विराजं जनयन्ति हि ॥ १५ ॥

स्नेहद्देषसाधारणभावानामिष प्रश्वविषयकाणां लीलास्थजनेषु दर्शनाद सम्ब्यन्तरन्यायेन तेषामेवात्र सम्बादिरूपत्विमत्यारायेन त्रिगुणात्मकत्वोक्तिर्द्धेया, अत्रिगुणात्मकमिति वा, यद्वाग्रे पूर्वे त्रिगुणात्मकं जगत् सृष्ट्वेत्तत्त्र तद्वनन्तरमुक्तरूपया स्वप्रकृत्येदं लीलात्मकं जगत् सृष्ट्वेत्तयम् पूर्वेवत्, अन्यथा स्वाप्रत्ययेनैव पूर्वभावित्वपाप्त्यार्थादेवाप्यवेशानन्तर्थमिष लभ्यत एवेति तद्दिवितपदं व्यर्थ स्याद्, यद्वा स्पृत्ववत्, अन्यथा स्वाप्तत्वत्यं यस्तत्र प्रवेशस्तस्यानुभवेश इति रूढनाम द्वेयं, तथा सति नोक्तदोषः, अत एव श्रुतिरिप "तद् सृष्ट्वा तदेवानुमाविश्व"दित्युक्तवती, अन्यथान्वित्युपसर्गवैयर्थ्यं स्याद्।।१४।।

उक्तरीत्या दृषणान्तरमप्याशङ्कय पुनः परिहरति द्वाभ्यां यथेमे विकृता भावा इति । नन्यस्मिन् रूपे पाकृतेष्त्रिव पृथिन्यादीनि भूतानि प्रतीयन्ते, ततः कथमानन्दमय इति चेत् तत्राह यथेमेस्मिन् रूपे विद्यमाना अविकृता भावा आधिदैविकानि चतुर्विशतितत्त्वानि

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीख्रुषोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।
माहुराधिदैविकेत्यादि, सुषोधिन्यामपेश्यत इति, साक्षित्वप्रकाशननियमनाद्यर्थमपेश्यते, न तु स्वार्थसृष्टाविति, स्वार्थसृष्टौ कारणत्या विद्यमानेनैव रूपेणान्तर्यामिकार्यस्य जीवकार्यस्य च करणान्नापेश्यते,
नतु "तमद्धत"मित्यत्र ठीठोपयोगिप्रपञ्चस्य ब्रह्मात्मकत्वमाभेप्रेतामित्युक्तमिह तु त्रिग्रुणात्मकत्वमुच्यत
इति कथमविरोध इत्यत आहुर्थथेत्यादि ज्ञेयेत्यन्तं, मायासाम्यस्य दौर्वत्यमभिप्रेत्य पक्षान्तरमाहुरित्रगुणात्मकमिति वेति, अकारप्रश्लेषमनङ्गीकृत्य पक्षान्तरह्यमाहुर्थहेत्यारम्योक्तरीत्येन्तम्॥१४॥

यथेमे इत्यत्र सुनोधिन्यां प्रतीयन्त इति, शरीररूपेण पृथ्वी सुखे सुख्या आपः कान्तिरूपं तेजः सर्वत्र प्राणरूपो वासुनीसिकायां छिद्रेष्ववकाशरूपेणाकाश इत्येवं प्रतीयन्ते, तत्राहेति, तादश्यामाशङ्कायां स्वरूपे प्रतीयमानानां तेषां दृष्टान्तसुखेन नित्यत्वं चाविक्वतत्वं चाहेत्यर्थः, दृष्टान्तं च्युत्पादयन्तो मूले यथे-त्यस्य विराजं जनयन्ति होतिचतुर्थपादेनान्वय इत्यभिप्रेत्य व्याकुर्वन्ति यथेत्यादि, प्रतिपादिता-

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभिजन्मद्वाराजकृतः श्रीखुवोधिनीलेलः । इन्द्रे भगवद्वाहुरूपस्याधिदैविकस्य प्रवेश इत्यर्थः, अत्र प्रवेशमात्रं साधारणधर्म न तु योगबलादित्य-स्थेन्द्रेप्यन्वयः, यथा तत्र प्रवेशस्तथात्र योगबलादिष सम्भवतीत्यर्थः, प्रवेशधर्म इति, प्रवेशकृतो धर्मी वहिनिर्गमनं जननमित्यर्थः, यद्वा सृष्ट्यनन्तरमिति, एतदूषणसमाधानमेवं वा कर्तव्यमित्यर्थः, तया च पूर्वोक्तैकसृष्टिपक्ष एव दूषणसमाधानपूर्वकमनेन स्थापित इति ज्ञेयग् ॥ १४ ॥

यथेमे इत्यत्राविकृता एव भावा भावत्वेन सहशैविकृतैः भावैः सहभूता विराजं जनयन्ती-त्यन्वयः, रूपरसादीति, पूर्वमादिपदेन गन्यादयः, अग्र आदिपदेन कियादयः, 'विनापि सहपदं सहार्थे तृतीये'तिव्यवस्थापितत्वादत्र सहपदप्रयोगं विनापि विकृतौरितितृतीयया सहार्थेरुामेपि सहपदप्रयोगा-दन्योन्यभपि सहभावो विवक्षित इत्याशयेनाहुः सर्वे संहन्येति, तथा च मूलस्थसहपदस्यार्थीयं,

( ४ ) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुनोधिनीयोजना ।

यथेमे विकृता भावा इत्यस्य विवृतावाधिदैविकचतुर्विदातितत्त्वामीत्यादि, अयमर्थः, अस्मिश्चतुर्भुजदेहे पृथिन्यादीनि यानि प्रतीयन्ते तान्याभिदैविकान्याधिदैविकानामितरोहितानन्दांशत्वे-

तथैव विकृतै: सहेतिपाठ: श्रीप्रकाशकाराभिप्रायेण ।

"चक्षुपश्रक्षः श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो मन" इत्यादिश्चितप्रितपादितानि तत्तत्कार्यार्थे तत्र तत्र स्थितानि, विकृतैस्तथेव चतुर्विश्वितत्त्वैः माकृतैः सह नानावीर्यो रूपरसादिश्चपनादिसमर्था अन्योन्यम-मिलिता भिन्नान्येव कार्योणि कर्तुमेकस्मिन्नेव कार्ये सर्वे संहत्य विराजं ब्रह्माण्डविग्रहं स्वरार्द्देहं जनयन्ति, युक्तश्चायमर्थ आधिदैविकव्यितरेकेणाधिभौतिकात् केवलात् कार्यं न सम्भवतीति, तथा प्रकृतेपि सर्वोशो भगवानिति तान्याधिदैविकानीह प्रतीयन्त इति न कोपि दोषः ॥ १५ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुनोधिनिटिप्पण्योः प्रकाशः ।
नीति, उपलक्षणिवधया प्रतिपादितानि, तम्नतम्रेति, तेषुतेष्विन्द्रयेष्विव तेषु तत्त्वेषु, तथैवेति, ताददौ-रिवृह्यतस्यः, अयं मूलस्यस्य तथा त इत्यस्य विवरणं, त इति, वक्ष्यमाणा ये विकृताः, वस्तुतस्तु तथैव विकृतः सहेतिपाठो भाति, 'सहेत्यन्तस्यैकस्मि' न्नित्यग्रिमग्रन्थेनान्वयः, नानावीर्यो इत्यादिकं तु विकृताविकृतयोः साधर्म्यनोधनार्थ,शेषं स्फुटं, तथा सत्येवं घोजना,इमे अविकृता भावा नानावीर्याः पृथगम्तास्तथा तादशास्ते वश्यमाणाविकृता भावाः, तथैवेति वा पाठः, 'विकृतः सह यथा विराजं जनयन्ति ही'ति बोध्यं, एवं दृष्टान्तं व्याख्याय दार्धन्तिके योजयन्ति तथा प्रकृतेपीत्यादि, तानीति, विराज्जनकान्यविकृतानि तत्त्वानि, न कोपि दोव इति, पृथव्यादिमृतदर्शनकृतो यः स्वरूपेनित्यत्व-विकृतत्वादिप्रतितिरूपो दोषः सोपि नेत्यर्थः, न च विकृतेस्तथैवत्यादिना चतुर्विशतितत्त्वानं विकृतत्वप्राकृतत्वयमं कथं सङ्गच्छते प्रकृतितत्त्वे विकृतत्वप्राकृतत्वयोः सांख्यः पौराणिकैश्यानङ्गी-कारादिति वाच्यं, एकादशस्कन्ये द्वाविंशाध्याये 'प्रकृतिः पुरुषश्चेतिविकृतः पुरुषष्ठम एष वैकारिकः सगों गुणव्यतिकरात्मकं इत्यादिना प्रकृतिपुरुषयोरिष विकृतत्वेषातिरक्तत्वपुणव्यतिकरात्मकत्त्राचा प्रकृतिवाद्याद्वा विकृतत्वप्रकृतः प्रस्वपंप एव वैकारिकः सगों गुणव्यतिकरात्मकं इत्यादिना प्रकृतिपुरुषयोरिष विकृतत्त्वेषातिरिक्तस्य सर्वस्यापि विकारत्वाद्व 'याविद्वारं तु विभागो लोकवं'दिति सूत्रोक्तन्यायस्य प्रकृतत्त्वेष्यङ्गीकारे वाधकाभावाचेति ॥ १५ ॥ श्रीमद्रोस्वामिवङ्गभिक्तः।मिवङ्गभिक्तः।स्वत्रोक्तिः। श्रीमद्रोस्वामिवङ्गभिक्तः।

प्राकृतैः सहेतिसहपदेन तु तृतीयाया अर्थ उक्त इति ज्ञेयं, ब्रह्माण्डविग्रहमिति, ब्रह्माण्डक्ष्पो यो विग्रहस्तद्रप्रमित्यर्थः, स्वराङ्देहमिति, विराजन्तर्गतस्य स्वराजो देहमित्यर्थः, सर्वोद्य इति, अत्र सर्वाज्ञयुक्तो भगवानित्यंशसम्बन्धिन एते भावाः प्रतीयन्त इत्यर्थः, अंशानां सत्त्वव्यवहितस्वात्, सत्त्वनिष्ठा विराद्देहजनकाः कारणभूता भावास्तत्र प्रतीयन्ते, पुरुषोत्तमस्य स्वानन्दमयस्वात् तत्र शिरआदयः प्रियादि-रूपा एव न हि ते कारणभूताः, 'कारणस्वं न चैवास्ति चिदानन्दांशयोः स्वत' इतिसिद्धान्तात्, अतः सुप्रुक्तं सर्वोद्यायुक्तात्वादेतत्त्रप्रतीतिरिति, तथा चेदं समाधानमंशसद्भावमभिप्रेत्य केवलपुरुषोत्तमास्यं तु वस्त्वेव तादशमिति तत्र न शङ्का काचिदितिभावः ॥ १५॥

(४) श्रीमद्दीक्षितलालुमद्दयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।
नाविकृतत्वमतो नास्मिन् रूपे कोपि प्राकृतांश इतिसावः, नतु चतुर्भुजस्यास्य साक्षासुरूषोत्तमत्वे
नात्राधिदैविकतत्त्वानामपि विग्रहपातित्वं न वन्तुमुचितं केवलानन्दमयत्वादाधिदैविकतत्त्वानां तु
भगवद्धर्मात्मकविशुद्धसत्त्वरूपत्वेन पूर्णरूपेनंगीकारादित्याशंक्य समाधिमाहुः प्रकृते सर्वोशो भगवानित्यनेन, अयमर्थः कृष्णस्तु भगवान् स्वयं मितिवाक्यादस्यावतारित्वेन सर्वेषामंशानामत्र विद्यमानत्वं,
अंशानां तु भगवद्धर्मात्मकविशुद्धसत्त्वरूपविग्रहत्वेन तत्राधिदैविकतत्त्वानां सत्त्वं प्रमाणसिद्धमित्यंशिनिः
कृष्णे तादकृतत्त्वानां प्रतीतौ न कोपि दोषः, नैतावता चतुर्भुजरूपस्यानन्दमयत्वं हीयत इतिमातः ॥१५॥

# सन्निपत्य समुत्पाद्य दृश्यन्तेनुगता इव ॥ प्रागेव विद्यमानत्वान्न तेषामिह सम्भवः ॥ १६ ॥

नतु त्वक्चर्माद्योपि प्रतीयन्ते छोमदन्तनखानि च ततः कथमानन्द्मय इति चेत तत्राह सन्निपत्येति ।

सन्निपत्य मिलित्वा सम्यगुरूपाद्येतिपूर्वानुवादः कार्येषि कारणेष्टिवाधिदैविकं रूपं वर्तत इतिज्ञापनार्थः, अनुगता इव दश्यन्ते पुनः कार्ये त्वक्चमंदिरूपेण पृथिवीसमष्टौ तचद्रपावा, सर्वत्र

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

अग्रिमे ततः कथमिति, कारणरूपेण पृथिन्यादिप्रतीतौ भवतु समाधानं न तु कार्यरूपेणापि प्रतीतौ कार्यस्य जन्यत्वादतः कथम् ? तत्राहेति, तादश्यामाशङ्कायां त्वगाधात्मककार्यरूपेणापि प्रतीय-मानत्य दृष्टान्तमुखेन नित्यत्वमिकृतत्वं चाहेत्यर्थः, मिलित्वेति, पूर्वं 'विकृतैः सहे'त्युक्तं स सहभावो निमित्तमुतानामिवापि सम्भवतीति तद्न्युदासार्थं दुग्धजलादिवदुपादानत्वेन मिश्रीभूष, पूर्वोत्तवाद् इति जनयन्तीत्यस्यामुवादः, वर्तत इति, 'तद्मिध्यानादेव तु तैक्षिङ्गात् स' इतिन्यायेन वर्ततेन्यथा कार्यजन्यं कार्यान्तरं न स्थात्, अनुगता इवेति, पटे तन्तव इव, समष्टाविति, ब्रह्माण्डे, अन्यद्पीति,

(३) श्रीमद्रोस्वामिवञ्जभितन्महाराजकृतः श्रीष्ट्रवीधिनीलेखः । सन्निपत्येत्यत्र पूर्वातुवाद इति, संहननस्य विराजुलादनस्य च पूर्वश्लोकोक्तस्यानुवाद

साम्रपत्यत्वत्र पूर्वाजुवाद् इति, सहननस्य विराज्जितादनस्य प पूर्वकाकार्त्तसमुवाद् इत्यर्थः, कारणेष्विचेति, अंशावतारेष्विचेत्यर्थः, परमत्राधिदैविकमेव रूपं न त्वाधिमौतिकं कार्ये तृमयविधमपीतिविशेषः, अनुगता इचेति, अग्रिमन्याख्यानानुरोधाद् यतो दृश्यन्तेतोनुगता इव सन्तीत्यन्वयः, पूर्वोक्ता अविकृता भावाः पूर्व विराजितत्त्वरूपेण दृष्टाः पुनः कार्ये व्यष्टौ तत्त्वकार्य-त्वक्चमीदिरूपेण दृश्यन्तेतः कार्येनुगता इव सन्तीत्यर्थः, अनुगतत्वं विशदयन्ति पृथिचीति, समष्टौ सङ्घातरूपेस्मदादिदेहे कारणभूताधिदैविकी पृथिच्यनुगतेव, सर्वसङ्गहार्थमाहुस्तन्तद्वृपा वेति,

(४) श्रीमद्दीक्षितलालुमदृयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

सन्निपत्येस्य विवृत्तौ कार्येपि कारणेष्वियेति, यथा कारणान्याधिदैविकचतुर्विंशतितत्त्वानि 'यथेमेविकृता भावा' इत्यत्र विकारराहित्येनोक्तानि तथेव कार्येष्वपि त्वक्चमीदिष्वाधिदैविकत्व- मत आधिदैविकानि कार्याणि त्वक्चमीदीनि चतुर्भुजरूषे प्रतीयन्ते, आधिदैविकानामतिरोहित- विदानन्दत्वात् तेवां सत्त्या न कोपि दोषः, अंशिनि कुष्णेशानां सत्त्यांशगतान्याधिदैविककार्य- रूपत्वगादीनि प्रतीयन्तेशी चतुर्भुजरूपस्तु केवलमानन्दमय एव, तत्र नाधिदैविकतत्त्वानामाधिदैविकन्तत्त्वानामाधिदैविकन्तत्त्वानां वा वित्रह्चटकत्वमिति बोच्यं, अत एव 'इयानसाविश्वरिवग्रहस्य यः सिन्नवेशः कथितो मया त'इत्यस्य विवृता 'वसौ प्राक्तनरूपो विन्यास इयानेतावानानन्दमयस्य त्वन्य'इत्युक्तं, अतश्वतु- भुजरूपं तु केवलमानन्दमयमेव, ज्ञापनाथे इति, सिन्नपत्येत्यादिना पूर्वेश्लोकोक्तप्रकारानुवादे कृते तान्येवाधिदैविकानि चतुर्विंशतितत्त्वानि भौतिकैर्विकृतैश्वतुर्विंशतितत्त्वैर्विराजमुः, पाद्याधिदैविककवर्येनु- गतान्यत आधिदैविकतत्त्वानुगतानि कार्याण्यप्याधिदैविकान्यनुवादं विना पूर्वोक्तरमारणामावे न दृश्यन्तेनुगता इवेत्येतावन्मात्रकथने भौतिकानामनुगतत्वं सम्भाव्येतात आधिदैविकप्रसक्तपर्थन

१ 'आकाशाद् वायु'रित्याधुत्पत्तिस्तदा ब्रह्मण एव तदाःमकत्वात् स ईश्वर एव कर्ता, तत्र हेतुस्ति हिङ्गात् सर्वकर्तृत्यस्य ब्रह्मलिङ्गत्वात् ।

रुधिरादिरूपं जलमवमन्यद्पि, तर्हि दर्शनप्रामाण्यादनुगता इव भविन्त्वितचेत् तत्राह प्रागेव कारणत्वेनेह विद्यमानत्वात् पुनस्तेषामिहोत्पत्तिने सम्भवति, कारणानां विलक्षणत्वातः, साक्षाद-प्रवेशस्तु प्रतीत्यैव वाधितः, यथाधिदैविकानि कारणरूपाण्येवं दन्तादीन्यप्याधिदैविकानीति पूर्ववत् तेषामप्यत्र प्रतीतौ न कोपि विरोधः ॥ १६ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीषुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।
तेजोवायुव्योमापि, तथा चानुगतलात् कार्ये कारणभूतानां तत्त्वानां सत्ता दृष्टान्तेनोपपादिता, अतः परं
तेषां तत्त्रानां बीजाङ्करवत् कृत्स्त्रप्रसक्तिवारणायावतारयन्ति तहींत्यादि, भवन्त्विति, कार्यमात्रस्पा
भवन्तु, समाधि व्याकुर्वन्ति प्रागित्यादि, इहेति, खेरूपे त्रह्माण्डोपिर च, इहोत्पत्तिरिति, कार्ये
पुनरुपत्तिः, विल्रक्ष्मणत्वादिति, कृत्स्त्रप्रसक्तिवारणार्थं कार्योनवयवतयातिरिक्तत्वेन विद्यमानत्वाद,
ननु तत्रानुगमो बीजाङ्करन्यायेनास्तु 'जातेङ्करे कथमिहोपलभेत बीज'मिति सप्तमस्कन्ये प्रह्लादवाक्याबेति चेत् तत्राहुः साक्षादित्यादि, तथा च त्वगादीनां बीजाङ्करन्यायकप्रवेशस्तु मातापित्रोः शरीरे तेषां
विद्यमानत्वप्रतीत्येन वाधित इत्यर्थः, एवमाधिदैविकानां कारणभूतानां तत्त्वानां व्यतिरेकं दृष्टान्तेन साथयित्वा
फलितमाहुर्ययेत्यादि, न कोपि विरोध इति, शास्त्रसिद्धत्वात् तद्विसंवादिप्रतीतकृतो विरोधोकिञ्चत्वरत्वान्नेत्यर्थः ॥ १६॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभिजन्महाराजकतः श्रीखुवोधिनीलेखः।
घटादौ सर्वत्र तत्कारणरूपाधिदैविकी पृथिव्यनुगतेव समष्टौ जलं रुधिरस्वेदादिरूपं हिमकरकादौ च तत्कारणरूपमनुगतिभवेत्यथः, अन्यद्पीति, तत्वान्तरमपीत्यथः, तहीति, एतस्यैव विवरणं द्द्रानेति, अन्नापीतिशेषः, कार्ये कारणगुणानां द्द्रीनप्रामाण्यात् कारणगता गुणाः कार्येनुगता इव सन्तीति चेदुच्यते तर्द्धात्र स्वरूपेपि कार्यधर्माणां दर्शनादत्रापि कार्यधर्मा अनुगता इव भवन्त्वित्यर्थः, पुनस्तेषामिति, एकवारं कार्यधृत्यन्नानं पुनः कारण उत्पत्तिनंत्यर्थः, विलक्षणत्वादित्यर्थः, कारणधर्माः कार्येषु गता इव भवन्ति ततः कार्यसम्बन्धिनो सूत्वा पुनः कारणेतुगता इव न भवन्तिदमेव कार्यकारणयोवैलक्षण्यमितिभावः, कार्येपि कारणासाधारणधर्मा नातुगच्छन्ति किन्तु केचन साधारणधर्मा अनुगता भवन्तीतीवपदप्रयोगः, कार्येषु धर्मा अपि साधारणाः कार्य-रूपेणोत्पद्यन्तेतस्तत्रानुगताः कारणे तृत्यत्तिनं सम्भवत्यतोदर्शनेपि कार्यधर्मा अनुगता इव न सन्तीत्यर्थः,

(४) श्रीमद्दीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।

मनुवाद इत्यर्थः, त्वक्चर्मादिरूपेण पृथिवीति, आधिदैविकत्वक्चर्मादिरूपेणिधिदैविकपृथिव्यनुगतात आधिदैविकास्त्वगादयोत्र प्रतीयन्त इत्यर्थः, एवं भगवस्त्वरूपिवमर्शरीत्या आधिदैविककारणकार्ये निरूप्य लोकप्रसिद्धव्याख्यारीत्या लाययन्ति समष्टावित्यारभ्यान्यदपीत्यन्तेन, असिन्
पक्षे भौतिका भावा भौतिकतत्त्वानि विराजमुत्पाद्य समष्टी तत्तद्रपाः कार्यरूपा अनुगता इति
श्लोकद्वयार्थी बोद्धव्यः, तत्र दृष्टान्तो रूधिरादिरूपं जलमिति, अतिदशन्त्येवमिति, अनुगता इवेति, कार्यरूपेण अनुगता उत्पन्ना भवेशुरितिपूर्वपक्षात्रयः, तत्र समादघते प्रागेवेत्यारम्य
न सम्भवतीत्यन्तेन, तथा च कारणत्वेन प्रकटसिबदानन्दरूपेणालौकिकभावेनािधदैविकतत्त्वानािमद

एवं भवान् बुद्ध्यनुमेयलक्षणैर्प्राह्योर्गणेः सन्नपि तद्युणाग्रहः ॥ अनावृतत्वाद् बहिरन्तरं न ते सर्वस्य सर्वात्मन आत्मवस्तुनः ॥१७॥ एवं दृशन्तद्वयमुपपाद्य तेषामाधिदैविकानां भगवतो भेदो भविष्यतीति तन्निराकरणार्थ

दार्ष्ट्रान्तिकेतिदिशस्येवं भवानिति ।

एवंरूपो भवानेवेत्यर्थः, अन्यथा मूलस्यातादशस्वे कार्यं तादशं न कदापि भवेदिति पुन-र्दूषणान्तरमाश्रङ्कय परिहरति बुद्ध्यनुमेयेति, ननु भगवान् दृश्यः कथमन्यथा सर्वमुक्तिश्च स्यात्?

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुदोधिनीटिष्पण्योः प्रकाराः ।

अत्रिममनतारयन्त्येवमित्यादि, अतिदेशे युक्तिमाहुरन्यथेत्यादि, तथा च 'व्यावहारिकः प्रपञ्चः स्वसत्तोत्कृष्टसत्ताकप्रपञ्चपूर्वको मायिकप्रपञ्चत्वादैन्द्रजालिकप्रपञ्चव'दितिन्यायेन पारमार्थिक-प्रपञ्चसिद्धौ पश्चात् तत्स्वरूपे विचार्यमाणे 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मिति 'यदक्षरे परमे प्रजा' इत्यादि-जातीयकश्चतिमिर्द्धितीयस्कन्धीयचतुःश्लोक्युक्तप्रकारेण च ब्रह्मरूप्रत्वं पर्यवस्यित, एवं ब्रह्मणः सर्वाकारत्वे सर्वात्मकत्वे च सिद्धे नाहैतश्चितिवरोधः, अविद्यादिवदभेदस्यापि भेदविरुद्धसम्पद्रप्रत्वादिति, इदं चादश्यत्वादिगुणकाधिकरणादवगन्तव्यं, बुद्ध्यनुमेयेत्यत्र दूष्णान्तरं व्युत्पादयन्ति नन्विस्यादि,

(३) श्रीमद्गोस्वामिवल्लमजिन्महाराजकतः श्रीख्रवोधिनीलेखः।
तथा च 'तत् सृष्ट्वे'तिप्रकारेण यथा कारणधर्मा कार्येतुगतास्तथा कार्यधर्माः कारणेतुगता नेत्युक्तं, तर्हि 'तदेवातु प्राविश'दितिप्रकारेण कार्यधर्माः कारणे प्रविशन्तामित्यत आहुः साक्षारमवेदास्त्वित, धर्माः कार्ये कार्यं स्वसमष्टो विराणि स च स्वकारणभूततत्त्वेषु तानि भगवतीत्येवम्परम्परया प्रवेशः सम्भवति साक्षादेवातुप्रवेशलक्षणः प्रवेशस्तु कार्यधर्माणां तावत्सामध्योभावात् प्रत्येतुमेव न शक्यतेतो बाधिन इत्यर्थः, श्लोकद्धयार्थमुपसंहरन्ति यथेति, अत्र तत्त्वरूपाश्रक्षुरादयः प्रतीयन्ते त आधिदेविका एवेति पूर्वश्लोकार्थः, तत्त्वकार्यरूपास्त्वगादयः प्रतीयन्त त आधिदेविका एवेति द्वितीयश्लोकार्थः, विराज्ञत्यत्तेः पूर्वावस्या द्वितीयश्लोक उक्तातस्तत्र कार्यभूता उक्ता इतिभावः ॥ १६॥

एवं भवानित्यस्याभास एवमिति, एत एव विराजं जनयन्तीतिकथनेन विराजीवात्रापि तस्वानि प्रतीयन्ते परं त्वाधिदैविकानीति पूर्वश्लोक उपपादितं कार्येग्रुगता इव, अत्र तु दृश्यमानत्विपि कार्यगतानां सम्भवोनेतिकथनेन तत्त्वकार्याणि त्वगादीनि कार्य इवात्रापि प्रतीयन्ते परं त्वाधिदैविकानीति द्वितीयश्लोक उपपादितं, तथा चोपपाद्याधिदैविकत्ववोधनार्थमितिशेषः, तात्वर्यवशादयमर्थो छन्ध

(४) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

ह्ये विद्यमानत्वात् पुनस्तेषां त्वगादिरूपेणोत्पत्तिर्नास्त्यपि त्वाधिदैविकतत्त्वान्येवावतारवत् त्वगादिशब्दवाच्यं रूपान्तरं गृहीत्वा तिष्ठन्तीति न तत्कार्यत्वमाधिदैविकतत्त्वान्येवावतारवत् त्वगादिशब्दवाच्यं रूपान्तरं गृहीत्वा तिष्ठन्तीति न तत्कार्यत्वमाधिदैविकत्वगादीनामपि तु रूपान्तरत्वमतो नित्यान्येव त्वगादीनीति कार्यत्वं तत्र भाक्तमितिभावः, अत एव अनुगता इवेतीव-पदं, अत एव न तेषामिह सम्भव इत्यनेनाधिदैविककारणानां त्वगादिरूपेणोत्पत्तिनिराञ्चता, तत्र हेतुमाहुः कारणानां विलक्षणत्वादिति, आधिदैविककार्यात्विनिरूपितकारणत्वानामाधिदैविक-तत्त्वानामित्यर्थः, विलक्षणत्वादिति, भौतिकार्ववेभ्यो विलक्षणत्वादित्यर्थः, अयं भावः, भौतिकानां तत्त्वानां लौकिककार्येष्वगुगतत्त्वं तत्तद्रप्रेणोत्पत्तिराधिदैविकतत्त्वानां त्वाधिदैविककार्यण्याधिदैविककारणानामवतारवदंशरूपाणीति ज्ञेयम् ॥ १६॥

१ साकत्येन सर्वभावेनेत्वर्थः । २ विराटस्वरूपे *।* 

वाद्यत्वेन भिन्नत्वेन च कथं प्रतीयते ? न हि भगवान् वाद्य एव भिन्न एव, तस्माद् भिन्नत्वेन वाद्यत्वेन हृद्यत्वेन च प्रतीयमानत्वाद् दोषत्रयसद्भावानानन्दमयो भगवानिति चेत् तत्राह् बुद्ध्यानुमेयं स्वक्षणं येषां ताद्यत्तेरिन्द्रियेश्चाँ ह्योणे रूपादिभिः सह तत्र विद्यमानो भवान् गृद्यमाणोपीन्द्रियसम्बन्धयुक्तोपि सम्निप्त तद्भुणेरिन्द्रियसामर्थेन यस्य, यद्यपि भगवानिन्द्रियेषु विषयेष्वपि वतते तथापि तेषा-मिन्द्रियाणां न भगवद्भहणसामर्थ्यं, न वाधिदैविकानामन्यार्थं निविद्यानां, ग्राह्यस्वरूपत्वाच न ग्राह्यत्वं, न वा विषयाणां स्वाधिदैविकैः सह ग्राह्कसम्बन्धः, अतः सर्वत्र विद्यमानोपि रूपभूतोपि रूपे

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाराः। अन्यथेति, साधनं विनैव दृश्यत्वे, सर्वमुक्तिश्चेति, चकारेण सर्वाभावकृतो लीलाया अभावः समुचीयते, हीति, श्रुतिविरोधरूपाद्धेतोः, तत्राहेति, तादश्यामाशङ्कायामिन्द्रियसामध्येनात्राह्यत्वादिक-माहेत्यर्थः, तदुपपाद्यतुं व्याकुर्वन्ति बुद्धयेत्यादि, बुद्धयेति, उपलब्ध्या, लक्ष्मणमिति, ज्ञानकरणत्वं, सामध्यमिति, दर्शनाभावेनैव तथानिश्वयादित्यर्थः, नतु मास्तु लौकिकेन्द्रियप्राह्मत्वं तथाप्याधिदैविकेन न्द्रियाणां भगवद्विस्तिरूपत्वाद् भगवतस्तद्राह्यत्वं त्वदण्डवारितमित्यत आहुने वेत्यादि, अन्यार्थमिति, लौकिकेन्द्रियेषु सामर्थ्याधानार्थं, तथा च यथा दहरविद्यायां नाडीरुपक्रम्या "मुन्मादादित्यात् त्रतायन्त" इत्यादिनोक्तो नाडीसूर्यरिमसम्बन्धो देहान्निष्क्रमणसमये जीवस्य मार्गप्रकाशनमात्रं करोति न तु कार्यान्तरं तद्ददित्यथैः, ननु सामध्यीधानवद् ग्राहकत्वमध्यङ्गीकार्यभिति चेत् तत्राहुर्याह्यस्थादि, इन्द्रियेथेद् प्राद्धं स्त्यादि तत्स्वरूपत्वादित्यर्थः, इदं च द्वितीयस्कन्धे प्रथमाध्याये "प्राणं च गन्ध" इत्यादौ स्पष्टं, नतु तथापि तेषां देवरूपत्वेन सत्त्वप्रधानत्वाद् भगवद्भद्दणसामर्थ्यं करूपमिति चेत् तत्राहुर्न वेत्यादि, विषयाणां सम्बन्धी यः सन्निकर्षः संयोगरूपः स स्वाधिदैविकैः सह न किन्त्वाधाराधेय-भावरूपः स्वरूपसम्बन्धः, तस्मिश्र ग्राहकसम्बन्धत्वं न कचित् सिद्धमतो न कल्पयित् शक्य इत्यर्थः, सिद्धमाहुरत इत्यादि, यत आधिदैविकानामन्यार्थत्वग्राह्यस्वरूपत्वाभ्यां न ग्राहकत्व-माज्यात्मिकानां त सन्निकर्मराहित्याच्च तथात्वमतो न ग्राह्यस इत्यर्थः, नतु मास्तु विषयप्रत्यक्षे भगवद्वहः सन्निकषीद्यभावादिन्द्रियाधिदैविकरूपाणि त्विन्द्रियमध्यवतीन्येव तथा चेन्द्रियं स्वस्वरूपं गृह्धत (३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

इत्युपपाचेत्युक्तं, अत्र ते सन्तीत्याधाराधेयभावले भेद आयाति तिन्नराकरणार्थमितिद्दाति यथा दृष्टान्ते प्रतीयन्ते तथात्रापि प्रतीयन्ते परमत्र स्वरूपमेव तत्तद्रप्रेण जातमितिविशेषोस्तीति वदतीत्यर्थः, अयं पदस्याभास उक्तो वाक्यस्याभासस्तु पुनद्वणान्तरमित्यनेन वश्यत इति ज्ञेयं, स्वरूपस्य तावद्रप्रभवने प्रयोजनमाहुरन्ययेति, एतस्यैव विवरणं मूलस्येति, निन्विति, भगवांथेद् दृद्धः कथम् १ कथिमत्यस्याग्रेप्यन्वयः, अन्यथेति, दृश्यत्वाभावे सर्वेष्ठक्तिः कथं स्यादित्यर्थः, तथा च भगवत्ते दृश्यत्वं वाधकमितितात्पर्यं, वाधकद्वयमन्यद्प्याहुर्वोद्यत्वेनेति, भगवत्त्व इतिशेषः, बुद्ध्यानुम्यमिति, 'स्त्यत्राह्कमिन्द्रियं चक्षु'रित्यादीनि लक्षणानि बुद्ध्या विचारेणानुमेयानि न तु घटस्य जलमाहकत्विमव प्रत्यक्षत उपलम्यन्त इत्यर्थः, इन्द्रियेरम्रहणेप्याधिदैविकैः स्यादिभिरेव महणं भवित्याशङ्क्याहुर्ने वाधिदैविकानामिति, आधिदैविका अन्यार्थं विषयप्राहणार्थं निविद्या अतो 'न सामर्थ्यं'मिति पूर्वेणान्वयः, तथा चासामर्थ्यान् न ग्राहकत्वमितिभावः, देत्वन्तरमाहुर्याखेति, प्राह्वलेन सम्भाव्यो भगवांस्तत्स्वरूपा आधिदैविका भवन्ति, अतो मगवद्माहकत्वमाधिदैविकानां न,

गृक्षमाणे न गृक्षसे, इन्द्रियाणां प्रत्यक्षता तु नास्ति, आत्माग्राहकत्वात्, अतो 'रूपोपल्रिब्धः करणसाध्या कियात्वाच् छिदिकियाव' दित्यनुमानेन सामान्यतः करणे सिद्धं नेत्रगोलकान्वयव्यितरेकानुविधानाच् चछुरेव करणिमत्यध्यवसीयते, एवं रसोपल्रिब्धंन्धोपल्रिब्धंत्तित्यादि, अनेन 'प्रत्यक्षत्व एव प्राकृतत्व- मप्रत्यक्षत्वेषानुत्तत्व'मिति निरस्तं, न ह्यप्रत्यक्षाणीन्द्रियाण्यमाकृतानि भवन्ति, अतो भगवतः प्रत्यक्षत्वेषि पाकृतत्वमप्राकृतत्वं वा न सेत्स्यतीति युक्तिरपयोजिका, नन्न व्यापकव्यभिचारो न दोषायेति चेद् यत् प्रत्यक्षं तद् पाकृतमेवेति भगवतः प्रत्यक्षत्वाद् पाकृतत्वमेवेति चेद तत्राह प्राह्मेगुणिरिति, सर्वत्रैव भगवान् वर्तते न सर्वत्रैव पत्यक्षः, रूपादिषु विद्यमानस्यास्येव चक्षुषाऽग्रहणाद्, किचिद्रपि प्रत्यक्षत्वपि वायकितिचेत् तत्राह तद्भुणाग्रह इति, न हि चक्षुषः सामर्थ्यनेदानीमजापि भगवान् दश्यते, किन्तु स्वेच्छ्येव, अतः स्वेच्छ्या प्रतीतिमिन्द्रियग्रहणदोषण न दृष्टं भवति, 'पराश्चि खानि व्यवणद स्वयम्भूस्तस्माद पराङ् पश्यति नान्तरात्मन् कश्चिद् धीरः प्रत्यगात्मानमेक्षदादृत्त्वश्चु-रस्तत्विच्छ्येतः पराहत्त्वस्रुष्ठो ग्राहकत्वं श्रूयते स्वभावतश्च निषेधः, न द्युपं विरुद्धं, तथा प्रकृतेपीन्द्रियसामर्थ्याद्दद्दयः स्वेच्छ्या तु दृश्य इत्यविरुद्धं, तस्माद् दृश्यत्वेनाव्रद्धत्वरुष्ठा परिहृता,

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुदोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः। तत्त्वरूपमपि गृह्णात्विति चेत् तत्राहुरिन्द्रियाणामित्यादि, आत्माग्राहकत्वादिति, स्वस्वस्या-प्राह्कत्वात् ,तथा च तन्न स्वयं स्वग्राहकमतस्तत्सहभूतस्य भगवतोपि न ग्राहकमित्यर्थः,नन्विन्द्रियाणाम-प्रत्यक्षत्वं चेत् तर्हीन्द्रियसद्भावे किं मानमित्याकाङ्कायां नैयायिकादिप्रसिद्धमनुमानमेव मानत्वेनाहरत इलादि, तथा चानुमानमेव तत्सङ्कावे प्रमाणमित्यर्थः, एतेन मूलस्यं बुद्ध्यनुमेयलक्ष्मेणिरितिपदं व्याख्यातं ज्ञेयं, तेन सिद्धमाहुरनेनेत्यादि, युक्तिरप्रयोजिकेति, दश्यस्य प्राकृतत्वकथनेदश्यस्याप्राकृतत्वं यदङ्गीकृतं सा युक्तिरतुकूरुतर्कज्ञून्येत्यर्थः, एवमप्रत्यक्षत्वेनाप्राकृतत्वेन व्यासौ दूषितायां पुनरा-शङ्कान्तरमवतारयन्ति नन्वित्यादि, प्रसिद्धानुमाने यथा व्यापकस्य वह्नेर्व्यभिचारो न दोषाय ंतद्बद्त्रा'प्राकृतोप्रत्यक्षत्वा'दित्यनुमानेप्यप्रत्यक्षत्वस्य व्य**भिचारो न दोषाय,**मया 'प्राकृतः प्रत्यक्षत्वा'-दित्यनुमानाङ्गीकारात्, तथा सति 'यत् प्रत्यक्षं तत् प्राकृतमेवे'तिन्यासौ तु न दोषोतस्तयेत्यर्थः, समाधिं व्याकुर्वन्ति सर्वज्ञेत्यादि, तथा च व्यतिरेकव्याप्त्याव्यक्षत्वस्यापि सिद्धेलैंकिकरूपादि-सहमूतस्याप्यप्रत्यक्षत्वान्नानन्दमयत्ववाध इत्यर्थः, पुनराशङ्कन्ते कचिदित्यादि, तन्त्राहेति, वाधकयक्तेर-प्रयोजकत्वमाहेत्यर्थः, तद् व्युत्पादयन्ति न हीत्यादि, न दुष्टं भवतीति, 'प्राकृतः कचित्रसक्षत्वा'-दित्यतुमानेपि हेतोरिन्द्रियसामर्थ्येनोपहितत्वं व्यभिचारित्वमप्रयोजकत्वं चेत्यतो नानेन हेतुना दर्शनं दुष्टं भनतीत्यर्थः, दोषं व्युत्पादियतुं प्रमाणमाहुः पराञ्चीत्यादि, तथा च 'पराक्'पदादिन्द्रियसामध्यें-नोपहितत्व 'मैक्षदि' त्यनेन व्यभिचारः श्रुत्या प्रदर्शते तत एवाप्रयोजकत्वमि सिध्यतीति श्रुतिरेवात्र मानमित्यर्थः, सिद्धमाहुस्तस्मादित्यादि, तस्मादिति, श्रुत्या प्रतिपक्षहेतौ दोषप्रदर्शनात्, उत्तरार्ष-

(३) श्रीमहोस्वामिवछभिजन्महाराजकृतः श्रीमुवोधिनीलेखः । न हि स्वयं स्वेन गृह्यत इतिभावः, तथा चेन्द्रियेषु स्थितोप्याधिदैविकैर्ने गृह्यत इत्यत्रेन्द्रियनिष्ठग्राद्य-स्वस्पत्वं हेतुरुक्तः, न वा विषयाणामिति, स्वपदेनेन्द्रियाणि, तदाधिदैविकैः सह विषयाणां साक्षाद्वाहकृत्वसम्बन्धो नास्ति किन्तु विषयाणामिन्द्रियैरिन्द्रियाणां च स्वाधिदैविकैः साक्षात्सम्बन्धाभावा-दाधिदैविकैर्विथयस्थितस्याप्यग्रहणं, तथा चान्यार्थं निविद्धत्वेन सामर्थ्याभावाद् ग्राह्यस्वस्पत्वात् जिन्मप्रकरणे

तन्त्रप्रकारेण चैतुरूपो निरूप्यते य आत्मन इत्यादिचतुर्भिः।

तत्र तन्त्रे पथमो वास्रदेवस्तत्र श्रीर्माया ''यत् पवदन्ति माया"मितिवाक्यात्, मोक्षप्रतिवन्धार्थ तया केव्लया जगत् सुज्यते, तत्र चेत् सद्बुद्धिस्तदा प्राणी न सुच्यत इति तन्मतं वदन्नेव चतुर्भूर्तिभगवानवतीर्ण इति वासुदेवोयगन्तरेव वहिर्वा द्रष्ट्रच्यः, उभयथापि न तत्त्वसहितो द्रष्ट्रच्यः केवलचिद्गनन्दरूपो द्रष्ट्रव्य इति प्रथममाह, य आत्मन आत्मभूतस्य भगवतो दृश्येषु सङ्घात-रूपेष्यात्मनैवानुभूयमानेष्यनुभवातिरेकेण तेषां सन्त्याभावाच् चृतुविश्वतितन्त्वेष्यप्यात्मनो वन्धकेषु गुणेषु यः सन्तिति कमिप पदार्थ व्यवस्यति, अस्ति चतत्र सर्वत्रैव तद्रपेण निविष्टः स सन्नेव भवति तत्सत्त्वयैव च तत्त्वान्यपि सत्त्वेन प्रतीयन्त इतिपरमार्थः, यदि स्वन्यतिरेकेणात्मव्यतिरेकेणात्मान्यात्म-सम्बन्धाभाव आत्मव्यतिरिक्तस्य वा सन्तं यद्यङ्गीक्रियेत तदाबुधः, न तस्य ज्ञानमस्ति, मायामोहित एव स इत्यर्थः, नन्वात्मसम्बन्धात तस्य सन्वमुत्पद्यतामतः सत्प्रतीतौ न दोप इति चेत्

अग्रिम एवं वैदिके प्रकारे निरूपिते सति ''य आत्मन'' इतिवक्ष्यमाणश्लोकस्यं प्रमेयं भगवत्पक्षे पुनरुक्तं भवति प्रपत्र्वपक्षे च सर्वारमकत्वं विरुद्धं भवतीति कथमविरोध इत्याकाङ्कायां मतान्तरमिदमित्याशयेनाहु-स्तन्त्रेत्यादि, प्रथम इति, परत्रह्मरूपः, यत् प्रवदन्तीति, 'इत्थं विचिन्त्य परमः स तु वासदेवनामा बभूव निजकारणमुक्तिदाता तस्याज्ञ्यैव नियता परमापि रूपं वन्ने द्वितीयभिव यत् प्रवदन्ति माया'-मितिपञ्चरात्रवाक्यात् , सुङ्यत इति, नृत्सिहोत्तरतापिनीयोक्तप्रकारकं व्यावहारिकमसत् सुङ्यते, तन्मत-मिति, तादशं पश्चरात्रमतं, अन्तरेव बहिवेंति, स्वान्तरेव स्वस्माद् बहिः पराग् देशे वा, आत्मभूत-स्येति, केवलचिदानन्दरूपस्य, दृइयेष्विति, लौकिकेन्द्रियसामध्येन दृश्येषु, आत्मनेति, अन्तर्वर्तिना भगवता, अनुभवातिरेकेणेति, प्रतिभासातिरेकेण, आत्मनो बन्धकेष्विति गुणशब्दस्यार्थः, गुणा-नाम्रज्जुरूपत्वेन द्रष्ट्रवन्धकत्वादिति, व्यवस्थतीति, निश्चिनीति, तादशस्यानुधत्वं व्युत्पादयन्त्यस्ती-

. ( ३ ) श्रीमद्रोस्वामिबहुभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः । य आत्मन इत्यत्र, केवलयेति, प्रेरकलमात्रं न तु स्वयं न्यापाराविष्ट इत्यर्थः, तन्मतं वदन्ने-वेति, वदन्नेव प्रथमभाहेत्यश्रिमेणान्वयः, आद्यपक्षे दरयगुणानामसत्त्वकथनेन तत्र सद्बद्धौ प्राणी न मुच्यत इतिमतमुक्तं जातं, द्वितीयपक्षेपि भगवतः केशादीनां भिन्नसत्ताकत्वे जगद्रपुत्वमेव सम्पन्नमितीद-मेवमतमुक्तं जातमितिभावः, ननु वासुदेवस्तु नन्दगृह आविभीविष्यतीत्यधुनात्र कथं तत्कथनमित्या-शक्क्याहरन्तरिति, 'प्रथमे वासुदेवोम्'(दित्यनेन निबन्धेन्तैःप्राकट्यं निरूपितं तदवधि वसुदेवहृद्धि प्रकट एवास्ति, अत एव वसुदेव आविर्भवतीति वासुदेवपदिनस्ति 'वसुदेव हरेः स्थान'मित्यादिवाक्यानि च, बहिःप्राकट्यं नन्दगृहे भविष्यति, इममन्तर्वहिभेदमविवक्षन्नन्तः प्रकटं पश्यन् तत्स्वरूपं निरूपयती-त्यर्थः, आत्मभूतस्य भगवत इति, जीवानामात्मभूतस्यान्तःप्रकटस्य वासुदेवस्येत्यर्थः, बहिर्वा दृष्टन्यइतिपक्षोथवेत्यनेनाग्रे वाच्यः, सङ्गालरूपेष्विति, दृश्योस्मदादीनां सङ्घातापि वासुदेवस्यैव गुणतच्छक्तिश्रीकृतत्वादितिभावः, दश्यपदस्यार्थमाह्ररात्मनैवानुभूयमानेष्त्रिति, गुणपदतात्पर्य-माहुरात्मनो बन्धकेष्विति, जीवात्मन इत्यर्थः ।

मावः, नतु सार्वदिकीयं व्यवस्थाधुना तु स्वरूपं दश्यत एव तथा च दश्यत्वात् प्राक्ततत्वं सिध्येदेवेत्याशक्कच प्रत्यक्षत्वप्राकृतत्वयोर्व्यभिचारं साधियतुं सूले बुद्ध्यनुमेयलक्ष्यौरितिपदोक्तमिन्द्रियाणामप्रत्यक्षत्वं साधयन्तीन्द्रियाणामिति, निश्चयार्थं तु अन्दः, तत्र हेतुरात्माग्राहकत्वादिति, न हि स्वं स्वेन

गृह्यत इतिभावः, अत इति, अप्रत्यक्षत्वादेवम्प्रकारकानुमानेनैव साधनीयमित्यर्थः ॥ १७ ॥

१ अस्य पदस्येवोत्र्रखलेतिन्याख्या प्रकाशकारै: कृतात उत्रूखलेत्यादि श्रीष्टवोधिनीपाठलेन न प्राह्मम् ।

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभिजन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

साक्षात्सम्बन्धाभावाचाधिदैविकानां न ब्राह्कत्वमित्यर्थः, आध्यात्मिकेन्द्रियाणां त्वसामर्थ्यमित्युक्तमेवेति-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिपण्योः प्रकाशः।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रोसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

एवं वैदिकमकारेण पञ्चात्मको भगवान् निर्दोषपूर्णगणविग्रह एवायमिति निरूपितः ॥ १७ ॥

श्रीमद्भागवतदशमस्कन्धसुबोधिनी ।

भिन्नत्वेन वाह्यत्वेन प्रतीतौ समाधानमाहानावृतत्वाद् बहिरन्तरं न त इति, बाह्याभ्यन्तर्व्यवस्या-

काशकृतेति पूर्वमेवादोचाम, तद्पि भूतादीनामेव, भगवतो व्यवधायकं न किञ्चित्, न हि

ग्रहमध्यस्थितैर्ग्रहमन्यस्माद् व्यवहितं भवति, न वा स्वस्य स्वयं व्यवधायकं, व्यापको भगवानिति,

ततः स्यूलकार्यस्या भावाद् भगवतो नावृतत्वं, एतद्ये 'स्पष्टीभविष्यत्युत्युत्वलवन्यने, अनावृतत्वादेव

तन वाह्याभ्यन्तरव्यवहारो नास्ति, सम्पूर्णे तडागे तदुद्धवैश्लक्षे कचित् प्राकटचे तावनमात्रत्वं तदु-

द्रवानां वावच्छेदकत्वं न सम्भवति तथा प्रकृतेपि व्यापकस्यैव तवैकदेशे प्रकटस्य न वाह्यान्तरभेदः

सम्भवति, मतीतिस्तूषपादितैव, परिच्छिन्नत्वमप्यनेनैव परिहृतं, अस्मिन्नथें शास्त्रीयं हेतुत्रयमाह

सर्वस्य सर्वात्मन आत्मवस्तुन इति, सचिदानन्दरूपो भगवान्, जगद्रूपो भगवान् सद्रुपः,

चिद्रपा जीवात्मानः, आनन्दरूपः स्वयं तेषां फलरूपः, अत्र व्यावर्तकत्वं जगतो जीवानां फलस्य च

न सम्भवति,त्रयाणामि स्वरूपं भगवानेव, तदाह सर्वस्य सर्वरूपस्य सर्वेषामात्मरूपस्य सर्वात्मनां

च वस्तुरूपस्य फलरूपस्य चात्मना न परिच्छेदः, नाप्यात्मनो महतः, अतो भगवदंशाना-

मंशान्तरैभेगनता वा परिच्छेदः सम्भवति न तु भगवतः केनापि प्रकारेण, तद्व्यतिरिक्तस्यान्यस्या-

भावात्, आत्मनैवात्मपरिच्छेदपक्षोग्रे विवेचनीयः।

मवतारयन्ति भिन्नत्वेनेत्यादि, बाह्यत्वपरिहारं व्याकुर्वान्त बाह्यत्यादि, पूर्वमवोचामेति, तृतीयस्कन्धे कापिलेय आकाशलक्षणे 'बहिरन्तरमेव चे'त्यत्र, तदपीति, आकाशकृतं बाह्याभ्यन्तरत्वमपि, अन्यस्मा-दिति, द्रष्टुः, उपपादितैवेति, भगवदिच्छयैवोपपादिता, तथा च नवाह्यस्वप्रतीतकृत आनन्दमयस्ववाध इत्यर्थः, एतेनैव भिन्नत्वकृतस्यापि परिहारमाहुः परीत्यादि, परिन्छिन्नत्वे हि भिन्नत्वं, व्यापकत्वेन तस्मिन् परिहृते भिन्नत्वमपि परिहृतप्रायमेवे त्यर्थः, कथमित्याकाङ्कायां तत्र हेतुत्रयमवतार्थे व्याक्तर्वन्त्यस्मिन्नित्यादि विवेचनीय इत्यन्तं, व्यावर्तकत्विमिति, भेदकत्वं, अग्नै इति, उत्सूखलबन्धस्थले, तथा च परिच्छिन्नतया भिन्नत्वस्यापि स्वेच्छया कृतत्वान्न तत्प्रतीत्याप्यानन्दमयत्ववाघ इत्यर्थः, एवमेतैः स्रोके-दोंषपरिहारेण "विदितोसी" तिप्रतिज्ञा समर्थिता, उपसंहरन्टयेविमत्यादि, वैदिकप्रकारे यज्ञोप्ति-होत्रादिपञ्चात्मक:, अत्र च भिन्नत्वित्राकरणे ''सर्वस्य सर्वात्मन'' इति विशेषणद्वयेन सर्वस्वपत्व-सर्वात्मकलप्रतिपादनात् ''पञ्चातमकः स भगवानि''नितिपञ्चरात्रसमृत्युक्तपञ्चात्मकलस्याप्यर्थादेव सिद्धेः श्लोकसङ्ख्या सूचिता, यज्ञात्मकताप्यर्थादेव सिद्धा, उत्तरकाण्डोक्तं साकारब्रह्मत्वं तु व्याख्यानेन समर्थितमतो वैदिकप्रकारेण तथा निरूपित इत्यर्थः ॥ १७ ॥

१ °तीत्यपि पाठ: । २ च तत्तद्रप इत्यपि पाड: । ३ निबन्धेन निबन्धेत इत्यपि पाठौ ।

तत्राह विनानुवादं न च तन्मनीषितिमिति, वैराग्यार्थिमिदं मतं, त्यागार्थमेवास्यानुवादः, सन्वसिद्धिन्यतिरेकेण त्यागो नोपप्येतेति तद्रथमात्मसम्बन्धात सन्वभित्यनुवादेनोक्तं, न त्वात्मना सह सम्बन्धोप्यस्ति प्रतीत्यतिरिक्तस्तदाद्दानुवादं विना तद्धमान् मनीषितं मनसा सन्वेनाकितं न भवति, नन्वेवमप्यनुधत्वं कथमारोपार्थमि तथाज्ञानं युक्तमेवेतिचेत् तत्राह सम्यग् यतस्त्यक्तमुपाददत् पुमानिति, सङ्घात आत्मान्वेषणदशायामात्मन्यतिरिक्तं सर्वमेव त्यक्तं तच् चेत् पुनर्यक्षाति तद्यनुध एव, तदाह पुमान स्वयं पुरुषोपि भूत्वा सम्यक् त्यक्तमुपादद्वनुध एवेति पूर्वेणैव
सम्बन्धः, त्यक्तमिप दूराद् दृश्यते न तूप समीपे, अन्योपदेशार्थमनुवादेनापि ग्रहणं सम्भवति तद्न्यतिरेकार्थमाह सम्यक् त्यक्तमौद्ददिति, येनैव प्रकारेण सम्यक् त्यक्तं तेनैव तद् गृह्णातीति ।

अथवात्मनो भगवतो दृश्येषु गुणेषु केशलोमनखरूपरश्रीदिष्वेकोपि गुणः स्वस्मात्त सिचदानन्दात्मकभगवत्त्वरूपाद् व्यतिरेकतः, ल्यब्लोपे पश्चमी, तथा च व्यतिरेकं माण्येव सन्, अन्ययेकरसे ब्रह्मणि विविधरूपत्वभानं न स्यात्, इति यो व्यवस्यते सोबुधः, धर्मिग्राहकमानेन गुद्धस्येव ब्रह्मणस्तथेव सिद्धेः, एतदेवाह विनेति, वस्तुन एव तथात्वादाकारदर्शनानन्तरं यो भक्तकृतः कराम्बुजं पदाम्बुजं नयनाम्बुजमित्यादिरूपो वादः सोनुवाद्स्तं विना तत् कराम्बुजादिकं स्वरूपव्यतिरिक्तत्वेन मनीषितं मनसा सत्त्वेनाकिलतं न हि भवति, ननु पाक्ठतेष्वपि भगवत्सम्बन्धात् सत्त्वोत्पत्त्या तथाप्रतीतौ न दोष इत्यत आह सम्यगिति, "स यथा सैन्धवयनोनन्तरोवाहाः कृत्को रस्यन एवं वा अरे अयमात्मानन्तरोवाहाः कृत्को रस्यन एवं वा अरे अयमात्मानन्तरोवाहाः कृत्को प्रस्तान्यनः" "असङ्गो ह्ययं पुरुषः" "अथात आदेशो नेति नेती"त्यदिश्रुतिविचारदञ्जायां त्यक्तं प्राकृतवर्षमुपादद्द भवतीत्यथः, तैः सह सम्बन्धे सिति हि तेषु सत्त्वोत्पत्तिसम्भावना तस्यैवाभावात् तदसम्भव इतिभावः, अथवा यः पुमानात्मनो दृष्दः स्वस्य दृश्येषु गुणेषु करपादादिषु भगवान् सन् वर्तमान इति व्यवस्यते सोबुधः, तत्र हेतुर-स्वव्यतिरेकत इति, तेष्वात्मत्वेनाभिमतादभिक्तत्वादित्यर्थः, अव्ययान्तगयोगेणाविकृतत्वं सूच्यते करादिषु, शेषं पूर्ववत्, अतीसिमभ्रपि पक्षे कोपि त्वयि पाक्रतो धर्मो नास्तीति वाद्यदेवो भवान ॥१८।।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीखुवोधिनीटिण्णयोः प्रकाशः ।
त्यादि, आत्मव्यितिरेकेणेत्यस्यैव व्याख्यानमात्मसम्बन्धेत्यादि, तन्नाहेति, सत्त्वात्पत्तिप्रतीतौ दोषमाह, सन्त्वसिद्धीत्यत्र सन्त्वशब्देन सत्ता ज्ञेया, न भवतीति, तथा चावुवादस्य प्रतीतिमान्नसापेश्वत्वात् प्रतीतेश्वामास्यसत्तामात्राद् दोषवशेन द्विचन्द्रप्रतीतिवत् सिद्धेराुवादेनैव तदाकिलं भवतीति न तेन सङ्घातसत्तासिद्धिरित्यर्थः, गृह्णातीति, सत्त्वेन गृह्णाति, पुरुषोपि भृत्वेति, पुरुषुति दहतीति पुरुषताद्वोपि भृत्वोति, आदरेण ग्रहणं, येनैव प्रकारेणेति, आत्मव्यतिरिक्तवेन प्रकारेण, तथा च व्याख्यानारम्भे 'अन्तरेवे'त्यारम्य 'चिदानन्दस्यो द्रष्टव्य'हत्यन्तेन यदुक्तं तदेव सिव्यतीति लौकिकेन्द्रियसामर्थ्येन दृद्रयेषु व्यावहारिकेषु सङ्घातरूपेरवर्थेषु वैराग्यार्थ-मसद्बुद्धिरेव कार्या तदेव तथा दृश्चनसिद्धिरितिव्याख्यानसन्दर्भार्थः, न चात्र मायावादसिद्ध्या वैदिकसिद्धान्तिवरोधः शङ्कनीयः, आभासाभास्ययोविंग्वप्रतिविग्नयोश्च समानाकारत्वनियमेन तस्यै-तर्प्रयोजकतया विरोधाभावात्,तन् मया पूर्वमनुमानेनैव साधितं,जत्तरतापनीयदीकायां भाष्यप्रकाशे च व्यत्पादितमिति तत्वेवधेयं, एवमेव इलोकं प्रभुचरणाः पूर्वोक्तव्रवादरीत्या व्याकुर्वन्त्यथं वेत्यादि,

त्वत्तास्य जन्मस्थितिसंयमात्र् विभो वदन्त्यनीहादग्रणादविक्रियात् ॥ स्वयीद्रवरे ब्रह्मणि नो विरुष्यते त्वदाश्रयत्वादुपचर्यते गुणैः॥ १९ ॥

पद्यक्तरूपं भगवन्तं निरूपयित त्वत्तोस्येति, स हि जगत्कर्ता निरूपितः, स्मृतिर्हि तस्य श्रीः, स तस्यां प्रकृतिमुत्पादितवान्, न ततः काचित् पुरुषोत्पत्तिः, प्रकृतौ रुयेव प्रधानभूता, पुरुषस्तु गुणभूतः, तया प्रकृत्या सृष्टिस्थितिप्रलया भवन्ति, सङ्कर्षणादुत्पक्षेनैव "सूत्र"नाम्ना तस्यामुत्पाद्यतं इति जगदुत्पत्तिस्थितिप्रलये परम्पर्या सित्रिधिमात्रेण प्रद्युम्नस्योपयोगः, तन्मात्रेणैव लोकः प्रद्युम्नत् सृष्टिमाह न तु वासुदेववद्पि ततः सृष्टिरस्ति, तदत्रान्यते, त्वत्तः प्रद्युम्नरूपाद् भगवतोस्य जगतो जनमस्थितसंयमानुत्पत्तिस्थितिप्रलयाँ लोका वदन्ति, तथा कथने हेतुर्विमो इति, समर्थत्वाद् वद्मतीत्यर्थः, नन्वस्तु तथैव को दोष इति चेत् तत्राद्यानीहाद्युणाद्विक्रियादिति, यो हि चेष्टां करोति स एवोत्पाद्यति, यस्तु महदैश्वर्यादिगुणानवलम्बते स पालयित, पालनं ग्राह्मवैवाविक्रताद्पि सम्भवति, यस्तु क्रोधादिविक्रियां प्रामोति स संहारको भवति, अयं च सत्त्वरणस्त्रभोगुणातीतः, अत एव नास्य कापि विक्रिया, अतः क्रूटस्थोयं निरीहः, तस्माद-पटमानमेवालौकिकसामर्थ्यत्य विद्यानत्त्वालोको वदति, यद्यं कर्तुमिन्छेद तदा गुणानप्रत्यादन्वा

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुषोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

हर्योक्तित, भगविद्ग्ल्या भक्त्या हर्येषु, धिमंद्राहकमानेनेति, 'उभयव्यपदेश'स्त्रघोधितेनेति-भावः, इत्तिहेतोस्ताहर्यमुपाद्द्द्चुघ एवेतिभाव इत्यर्थः, तथा च तन्त्रेपि भिन्नस्य जगत एव वैराग्यार्थ-मसत्त्वमुच्यते न तु स्वरूपात्मकस्येति तन्त्रमपि वेदेन समानं मोक्षधमें पञ्चरात्रस्य तथात्विन-श्रायनादितिबोधनार्थमेवं व्याख्यातमतो न कोपि दोष इत्यर्थः, श्रीधरीये 'व्यवस्यत' इत्यात्मनेपद्पाठ-दर्शनात् तस्मिन् पाठे पूर्वोक्तोर्थो न सङ्गच्छत इति तेन पाठेन व्याख्यानान्तरमाहुरथ वेत्यादि, स्वस्य हर्योक्विति, स्वेन्द्रियसामध्येन हर्येषु, करपादादिक्विति, भगवत्करपादादिषु, वर्तमान इति, व्याप्य स्थितः, तेष्वात्मत्वेनेति, इद्मस्वव्यतिरेकपदस्य व्याख्यानं, तथा च तेषु करपादादिषु भगवदभिन्न-त्वेन जीववदभिमतादभिन्नत्वाजीववदभिमानेन भगवान् वर्तमान इति यो व्यवस्यते सोबुध इत्यर्थः १८

त्वत्तोस्येत्यत्र प्रसुद्धरूपमिति, यो भवान् प्रत्यक्षगोचरः परब्रह्मतया वासुदेवत्वेन निरूपितस्तमे-वेश्वरत्वब्रह्मत्वाभ्यां प्रद्युद्धरूपत्वेन निरूपयतीत्वर्थः, निरूपित इति, पश्चरात्रे निरूपितः, तत्प्रकारमादः

(३) श्रीमद्रोस्वामिवछमजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

द्वितीयपक्षे भगवतः केशादीनां भिन्नसत्ताशङ्कया प्राकृतत्वमेव शाङ्कतं जातमित्याशयेनाहुर्नेनु प्राकृतेच्वपीति, तृतीयपक्ष आत्मनो द्रष्टुरिति, स्वस्य जीवस्य दृश्येषु भगवदीयकरपादादिष्वित्यर्थः, आत्मन्तेनाभिमतादिति, एतादशात् स्वरूपात् करपादादीनामभिन्नत्वमित्यर्थः, आत्मानात्म-विभागाभावादात्मत्वमपि न वकुं शक्यत दृत्यभिमतादित्युक्तं, अस्मिन् ह्योके वासुदेवन्याख्यान उपपिताहुः कोषि स्वयीति,च्यूह्त्रयं गुणत्रयसुक्तं वासुदेवो गुणातीत इति तन्त्रसिद्धान्तादितिभावः॥१८॥

त्वत्तोस्येत्यत्र तस्यामुत्पाचत इति, जगदितिशेषः, वासुदेववद्पीति, प्रेरकत्वेनापीत्पर्यः, तद्त्रेति, तन्मतमित्पर्यः, महदैश्वर्पेति, तथा चागुणपदस्यैश्वर्यदिगुणानामाश्रय इत्यर्थः, एतेषां

१ °सुपादददित्यपि पाठ: ।

जन्मप्रकर्णे

येदविकृतश्च भवेदुत्वच्यादिकमि कुर्यात्, चिन्तामिणिरिव वा स्वत एव कुर्यात्, तर्हि विरोधेन्यतर-परित्यागस्योचितत्वा'दन्तरङ्गवहिरङ्गयोरन्तरङ्गं वलीय'इतिन्यायेनान्तरङ्गा एव स्वरूपधर्मा वलिष्ठा न तु छोकपतीतिर्वहिरङ्गेति भगवतो जगत्कर्तृत्वाभाव एवास्मिन् पक्षे मुख्यः सिद्धान्त इति युक्तमतो वासुदेवात्र कोपि विशेष इति चेत् तत्राह त्वयीश्वरे ब्रह्मणि नो विरुध्यत इति, विरोधे होकतरपरित्याग उचितः सर्वभवनसमर्थे ब्रह्मणि विरोधाभावाञ्चेवङ्करणनोचिता, किश्च न केवलं भगवान् ब्रह्मरूप एव किन्त्वीइवरोपि, ईश्वरत्वेन जगत्कर्तृत्वं ब्रह्मत्वेनाविकृतत्वं च द्वयमुप-पद्यते, देशकालस्वरूपावस्थाभेदा अपि नापेक्ष्यन्ते, ईश्वरत्वाद् ब्रह्मत्वाच, आज्ञाशक्तिरीश्वरेपतिहता सर्वभवनसामर्थ्यं च ब्रह्मणि, तस्माद् विरोधाभावान्त्रैकतरपरित्याग उचितः, किञ्च पतीत्यनुरोधेन हि विरोधः प्रतीतिस्त्वन्यथापि व्याख्यातुं शक्या, न हीयं प्रतीतिः प्रत्यक्षा किन्तु शास्त्रीया, शन्दमयोगस्तु गौण्यापि सम्भवति यथा 'सिंहो माणवक' इति, तथाधारभूतो भगवानेवेति निराश्रयस्य जगतोसम्भवादाधारत्वे सिद्धे तद्द्वारा कर्तृत्वमप्युपचर्यते, वस्तुतस्तु गुणा एव कर्तारोत एव साङ्ख्यादयः प्रकृतेरेव कर्तृत्वं वदन्ति, गुणानामप्ययमाध्यय इति कार्यकारणाधारभूतत्वादिभ-मानाभावेषि लोकदृष्ट्या कर्तृत्वकथनमुपपद्यते, एवं जगतोमायिकत्वं भगवतोकर्तृत्वं कर्तृत्वमुभयं चेति वासुदेवाद् वैलक्षण्येन प्रशुस्त्रो निरूपितः,इदमाध्यात्मिकत्वेनोत्पत्तिस्थितिप्रलयात्मकत्वसुक्तम्।।१९॥

### (१) श्रीमत्प्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

त्वधीश्वर इत्यत्राविरोध ईश्वरत्वब्रह्मत्वलक्षणं हेतुद्वयमुक्तं तृतीये पादे, चतुर्थेपि द्वितीयकोटयुप-स्थितिर्न प्रामाणिक्यतोपि न विरोध इति हेत्वन्तरमुक्तमिति किञ्चेत्यादिना व्याख्यातं, अन्यथा त्वविरोधः पूर्वेणोक्त एवेत्यग्रे तच्छङ्कयोपचारोक्तिः शशशृङ्गभिया पलायनमनुहरेत्, वस्तुतस्तु 'ननु साङ्ख्यादिषु गुणानामेव कर्तृत्वमुच्यतं इत्यत आह त्वदाश्रयत्वादिति, त्वमेवाश्रयो येषां तादशत्वाद गुणानां त्वन्निष्ठं कर्तृत्वं तेषुपचर्यत इत्यर्थोभिष्रेत इति ज्ञेयम् ॥ १९ ॥

### (२) श्रोपुरुषोत्तमचरणप्रगीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

स्मृतिरित्यादि, प्रकृतिमिति, रजःसत्त्वतमोमयीं भूतशकृतिं, प्रकृतौ स्त्री एव प्रधानभूतेति, प्रकृतिसमीपे शाक्तमते स्त्री एव मुख्या, उत्पाद्यत इति, पुरुष उत्पाद्यते, वासुदेवादिति, विम्बप्रति-विम्बन्धायेन, अस्त तथैवेति, सामर्थ्यात् साक्षात्कर्तृत्वमस्तु, अघटमानमेवेति, कर्तृत्वमघटमानमेव,

### (३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेलः।

गुणानां पालनकरणत्वं व्युत्पादयन्त्याज्ञधैवेति, विकारनियमाभावेप्याज्ञानियमस्त वर्तत एवेत्यर्थः. अयं चेति, अविकियपद्याख्यानिमदं न त्वगुणपदस्य, अतो गुणानतीतस्तैर्विकियां न प्राप्नोति, तदनधीन इत्यर्थः, न तु गुणरहितः, तादशस्तु वासुदेव एवेति पूर्वमुक्तं, स्वत एवेति, चेष्टां विनैवेत्यर्थः, चिन्तामणेरपि चेष्टा नास्तीति तद्दृष्टान्तः, वासुदेवादिति, वासुदेवः स्वश्रिया मायया केवलया जगत् करोत्यतः स्वयमकतैंवेतिभावः, भगवानेवेतीति, इतिहेतोराधारत्वे सिद्ध इत्यन्वयः, भगवत आधारलं साधयन्ति निराश्रयस्य जगतोसम्भवादिति, उपसंहारे कर्तृत्वसभयश्रेति, पूर्वीर्धे 'लोका वदन्ती'तिकथनादकर्तृत्वं तृतीयचरणेनोभयं चतुर्थचरणेन कर्तृत्वमितिविभागः॥१९॥

# स त्वं त्रिलोकस्थितये स्वमायया बिभर्षि शुक्कं खलु वर्णमात्मनः॥ सर्गाय रक्तं रजसोपबृंहितं कृष्णं च वर्णं तमसा जनात्यये॥ २०॥

आधिदैविकत्वेनानिरुद्धं तथाभूतमुपपादयति स त्विमिति, यथा पिता क्रपीवलादिर्वा पुत्रान्नादेरुत्पादको यथा वा ब्रह्मादयो दृष्टिद्वारेन्द्रीदेस्ते ग्रुणावतारा उच्यन्ते, तादशस्त्वनिरुद्धः, तत्र ब्रह्मविष्णुशिवानामेव प्रत्येकगुणैरुत्पन्यादिनियामकत्वं न त्वनिरुद्धस्येत्याश्रङ्क्य तस्येव त्रितयमाह, त्रिलोकस्थितये स्वमायया शान्त्या सत्त्वं विभर्षि, तस्य सन्वस्य स्वरूपमाहात्मनः द्युक्कं वर्णिमिति, खल्विति, प्रसिद्धिः " कृते शुक्तश्चतुर्वाहु"रित्यादिवाक्यादुपाधिकालरूपाण्ये-वास्मिन पक्षे भगवद्रपाणि, तदर्थं गुणान् वदन् रूपाणि वदति, सर्गाय रक्तरूपं विभर्षति-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्याः प्रकाराः ।

तर्हि विरोध इति, सामर्थ्यसत्तायां विद्यमानायामप्यकर्तृत्वे सति कर्तृत्वाकर्तृत्वयोर्विरोधे, तत्राहेति, वासुदेवाद् भेदं वक्तं कर्तृत्वाकर्तृत्वयोविरोधाभावे हेतुमाह, नैवङ्काल्पनेति, नैकतरपरित्यागकल्पना, नसु वस्तिन सर्वभवनसामध्येप्यविकृतस्य विद्यमानत्वाजगदनरणेस्त्येव विरोध इत्यत आहुः **किश्च ने**त्यादि, नापेक्ष्यन्त इति, कर्तृत्वार्थं नापेक्ष्यन्ते, विरोधभावसुपपादयन्त्याज्ञेत्यादि, प्रकारान्तरेणाप्युपपाद-यन्ति किञ्चेत्यादि, तथा चानीहत्वादिकं गौण्यात्रोच्यतेतो न विरोध इत्यर्थः, तुरीयपादं व्याकुर्वन्ति तथेत्यादि, तद्द्वारेति, आधारलद्वारा, नतु पूर्वीक्तहेतुद्वयेन कर्तृत्वाकर्तृत्वयोरिवरोधे सिद्धे पुनस्प-चारेणाविरोधसाधनस्य किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायां तत्प्रयोजनं टिपण्यामाह्र विरोध इत्यादि, बितीयकोटचुपस्थितिरिति, कर्तृलकोटचुगस्थितिः, हेत्वन्तरमिति, त्वदाश्रयत्वादितिहेलन्तरं, तच्छङ्क्येति, विरोधशङ्कया, तथा च मूलानुसरणं प्रयोजनिमत्यर्थः, ननु मूल उपचारपक्षः किमित्युक्त इत्याकाङ्कायां यत् सुवोधिन्यां वस्तुति स्वित्यादि नोपपद्यत इत्यन्तेनोक्तं तद् विवृण्वन्ति वस्तुत-स्वित्यादि ज्ञेयमित्यन्तं, तथा च मूले गुणेषु कर्तृत्वोपचार इत्याशयो न त भगवति तद्वपचारः, एवं च सुबोधिन्यां गुणा एव कर्तार इत्यस्यात एवेत्यस्याभिमानादेवेत्यर्थो ज्ञेयोतो न विरोध इत्यर्थः, सुबोधिन्यां रहोकार्थं निगमयन्त्येवं जगत इत्यादि, अग्रिमे वासुदेवात् प्रद्यप्रतश्च वैरुक्षण्ये-नानिरुद्धं निरूपितुं पूर्वोक्तमनुवदन्तः प्रस्तुतमवतारयन्तीद्गमित्यादि, प्रद्युमे प्रकृतिजननद्वारेद-मत्पत्तिस्थितिप्रलयात्मकत्वमाध्यात्मिकत्वेनाध्यात्मं भवलेनोपादानतया निरूपितम् ॥ १९ ॥

अतः परमधिदैवं भगवत्त्वेन प्रयोजकतयांशत उपादानतया चानिकृदं जगत्कर्तारमुपपादयन्ति, तथा च वासुदेवस्तरस्यत्वेन प्रद्यम्न उपादानत्वेनानिरुद्धः प्रयोजकत्वादिना कारणमित्येवस्भेदसुप-पादयन्तीत्वर्थः, तद् व्युत्पादयन्ति यथा पितेत्यादि, उत्पादक इति, एतदग्रे 'वृष्टिद्वारेन्द्रादि'स्तदग्रे 'यथा वा ब्रह्माद्य' इत्येवम्पाठ: प्रतिभाति, तथा च पितृबदंशिवशेषेणोपादानभूतः कृषीवलेन्द्र-ब्रह्मादिवदनेकथा स्विक्रयारूपच्यापारेण प्रयोजकश्चानिरुद्ध इति वासुदेवादिभ्यो विरुक्षण इत्यर्थः,

(३) श्रीमद्गोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

स त्वमित्यत्र विष्णोः श्यामत्वादत्र शुक्कत्वं कथमुक्तमित्यत् आहुरुपाधिभूतो यः काल-स्तत्कृतानि त्रीण्यपि रूपाणीत्यर्थः, तथा च सत्त्रतमसोः कालवशाद् वर्णव्यत्ययः, अत्र विष्णुनस्रिता

१ इन्द्रादय इति कचित् पाठ: ।

रवमस्य छोकस्य विभो रिरक्षिषुग्रृहेवतीर्णोति ममाखिलेश्वर ॥ राजन्यसंज्ञासुरकोटियूथेपैनिव्यूह्ममाना निहनिष्यसे चमूः ॥ २१ ॥ सम्बन्धः, तस्य रूपस्य सहजत्वाभावायाह रजसोपबृंहितमिति, तथैव कृष्णं वर्णे जनानामत्यये

नाशार्थ विभर्षतिसम्बन्धः ॥ २० ॥

सङ्कर्षणात्मकमाह त्वमस्येति, अस्य लोकस्य रिरक्षिष् रक्षितुभिच्छुः सत् मे ग्रहेव-तीर्णोसि, अवश्यरक्षायां हेतुरिक्षलेश्वरेति, विश्वरिति, सामध्य, इदं सङ्कर्षणकार्य देवान् प्रति तद्द्वेषिदैत्यवधादेव न तु सर्वनाशकत्वेन, अतो देवांशो जगतो रक्षक एव दैत्यानामेव निवारकः, तदाह राजन्यसंज्ञेति, राजन्या राजान इतिसंज्ञामात्रं वस्तुतस्त्वसुरा एव, तेषां कोटयः सेनारूपास्तासां यूथपा महान्तः कंसाद्यस्तैर्नितरां व्यूख्यमानाः परिपाल्यमानाः प्रेथमाणा वा चम्नूर्निहनिष्यसे नितरां मारियष्यसे, अतो रक्षार्थमेव दैत्यवधः, भगवत्सानिष्याद सर्वज्ञता तस्य, "यस्मिन् विदिते सर्वभिदं विदितं भवती"त्यार्षज्ञानं वा ॥ २१ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः ।

व्याकर्तुम्वतारयन्ति तत्रेत्यादि, शान्त्येति, स्विश्रया शान्त्या, नतु गुणावतारक्ष्पेषु सत्त्वस्य श्याम-स्तमस्थ शुक्को वर्णो निरूपितः प्रकृते च विषरीत इति कयं प्रसिद्धिमेदसमाधिरित्यत आहुः प्रसिद्धिः कृते शुक्क इत्यादि, उपाधिकाल्रूक्ष्पाणीति, सत्त्वरणस्तमसामुपाधिमृत्काल्रूक्षपाणि, तद्येमिति, क्ष्पनिरूपणार्थं, तथा चात्र 'स्थितये सर्गाय जनात्यय' इतिकार्यनिर्देशात् सत्त्वतमसी कियाव्याप्ते सती विपरीतक्षपे भवत इति न गुणावतात्वर्णवाक्यविरोधः, यथा गन्धकथूमेन जपाकुसुमादेः श्रेत्थं धूमान्तरेण शुक्रपटादेः श्यामत्वं तद्वद् वस्तुविरोधजन्यिक्याविरोधजसंयोगस्येव तत्र कारणत्वादिति न चात्र प्रश्रुमानिरुद्धयोः क्रमेण निरूपणे किं मानमिति वाच्यं, श्लोकारम्ये तत्तत्कार्यवोधक'जन्य'-पद'त्रिलोकस्थिति'पदयोरेव मानत्वात्, तन्त्रे प्रश्रुमस्य सृष्टिकृत्वेनानिरुद्धस्य पालकत्वनैव प्रसिद्ध-त्वात्, उभयत्र कार्यान्तरनिर्देशस्तु योग्यतामादाय वासुदेवार्थत्वाय वेति न कोपि दोष इतिदिक्, अग्रिमे सक्कवणात्मकमाहेति, कार्यनिरूपणमुखेन तथाहेत्यर्थः, श्रेषं स्फुटम् ॥ २०॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवहामजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

नोच्यन्ते किन्तु युगाभिमानिनोवतारा उच्यन्त इतिमावः, कृतयुगे त्रिलोक्या रक्षार्थं शुक्कं चतुर्बोहुरूषं धृतवांस्त्रेतायां रक्तवर्णतत्र यञ्जेभगवद्भजनस्योक्तत्वात् तेषां च प्रवृत्तिस्वभावतात् सर्गायेत्युक्तं, 'कलौ कृष्णवर्णः'स एव कल्किर्मृत्वाधर्मिष्ठान् मारयतीति जनात्यय इत्यर्थः,रक्षोत्पत्तिप्रलयानमेव वक्तव्यत्वात् त्रयमेवोक्तं,द्वापरावतारेपि प्रवृत्तिस्वभावतान्त्रिकपूजाया उक्तत्वात् तस्यापि सर्गोपयोगित्वमेव ज्ञेयं, पीत-वर्णोपि रक्तसजातीय एव ॥ २०॥

त्वमस्येत्यत्र नतु रक्षायाः कथं सङ्गर्षणकार्यत्वमित्यत आहुरिद्मिति, देवान् लक्ष्यीकृत्येदं लोकरक्षणं तद्देषिदैत्यवधादेव हेतोः सङ्गर्षणकार्यं, वधजन्यत्वोदेतस्य सङ्गर्षणकार्यत्वमित्यर्थः, इदं न्युत्पादयन्ति नन्वित्यारभ्य वध इत्यन्तेन, सङ्गर्षणोधुना सर्वनाशकत्वेन तु न तिष्ठत्यतो देवानां रक्षको दैत्यानां निवारक इतिविभाग इत्यर्थः, तदाहेति, रक्षार्थं दैत्यनिवारणमाहेत्यर्थः, अत इति, चम्म्मारणादित्यर्थः, दैत्यवधो लोकरक्षार्थमेवातोधुना देवांशरक्षा सङ्गर्षणकार्यमित्यर्थः ॥ २१ ॥ अयं त्वसभ्यस्तव जन्म नो गृहे श्रुत्वाग्रजास्ते न्यवधीत् सुरेश्वर ॥ स तेवतारं पुरुषेः समर्पितं श्रुत्वाधुनैवाभिसरत्युदायुधः॥ २२ ॥

॥ श्रीद्युक उवाच ॥

अथैनमात्मजं वीक्ष्य महापुरुषलक्षणम् ॥

देवकी तमुपाधावत् कंसाद् भीता सुविस्मिता ॥ २३ ॥

एवमि क्षति भयं न निष्टत्तमिति लौकिकस्य बलिष्ठत्वक्षापनाय भयाद् भगवन्तं विक्षापय-त्ययं त्वसभ्य इति, तुक्षव्दः पूर्वार्थं स्तुतिलक्षणं व्यावर्तयित, भगवानवतीर्ण इति सतामेव सुखं भवति न त्वसतां, अयं त्वसभ्य इममर्थमक्षाप्यः, अत एव तव जन्म नो ग्रहे श्रुत्वा तेप्रजान् मम् षद् पुत्रान् न्यवधीत्, सुराणामीश्वरेतिसम्बोधनं पक्षपातार्थं, तिई किमधुना कर्तव्यमितिचेत तत्राह स एव क्रूरात्मा कंसो रक्षकैः पुरुषेस्तेवतारं निवेदितं श्रुत्वोदायुधः सन्धुनैव निकट एवाभिसर-त्यागच्छति, 'वर्तमानसामीप्ये वर्तमानवद् वेशित वर्तमानपयोगः, ईश्वरे निवेदनमात्रं सेवककार्यं कर्तव्यं तुप्रसुरेव जानातीत्यस्य तृश्णीम्भावः, अभिन्नायस्तु यदीदानीं मारणीयस्तदा स्थातव्यं नो चेदन्यत्र गन्तव्यमिति, इदानीं मारणे ग्रुप्तत्या गोकुलवासिभिः सह क्रीडोद्धारादिकं न भविष्यतीति तत् कृत्वा पश्चान्मारणं, अतः पितुरिभन्नायादन्यत्र गतवानिति लक्ष्यते ॥ २२ ॥

त्र्णीं स्थितं वसुदेवे देवकी रूपोपसंहारं कंसस्य भगवज्जन्माज्ञानं च मार्थियतं प्रथमतः स्तौतीत्याहाथैनमिति, स्वस्यैवायं पुत्र इति ज्ञातवती, तथा बुद्धरुत्पादितत्वातः, परं स पुत्रश्चतुर्भुजादिकक्षणे
लोंकप्रसिद्धैर्भगवजुल्योयमिति ज्ञात्वा स्वबुद्ध्या स्मृतिपुराणेषु प्रसिद्धं भगवत्स्वरूपं पक्रतेनुवर्णनीयमिति तद्थमाह, महापुरूषस्य पुरुषोत्तमस्य लक्ष्यणानि यत्र तं भगवन्तमुपाधावच् छरणं गता,
स्तुत्वैव कारणं गमिष्यति, भगवित्रिमित्तमेव कंसाद् भीता, ति भगवत्स्वरूपज्ञानाद् भयमेव कथं न
निवर्तयतीत्याज्ञङ्क्याह सुविस्मितेति, आश्चर्यरस एव तस्या छत्मन्नो न तु निर्धारितं ज्ञानं जातं
येन भयं निवर्तेतेत्यर्थः, द्युचिस्मितेतिपाठे भगवत्स्तोत्रज्ञानार्थं तस्याः पातित्रत्यादिधमीं निरूपितः,
अथेति भिन्नप्रक्रमे न तु वेदादिप्रकारेण, अन्यथा पौनरुत्त्यं स्यात ॥ २३ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

अयं स्वित्यत्र पूर्वार्थमिति, लक्ष्यत इति, वैयाकरणमतेन वाक्ये शक्तमङ्गीकृत्य पूर्वोक्तरीत्या कंसकर्तृकोदायुधामिसरणसंसर्गरूपस्य शक्यार्थस्य सम्बन्धो गमनादाविति तादशोभित्रायोस्याजहत्त्वार्थया लक्ष्यते, 'तदवाचकत्वेषि तत्रातीतिजनकत्व'मितितात्पर्यलक्षणाङ्गीकारे तु तात्पर्यगोचरीकियत इति वार्थो बोध्यः ॥ २२॥

अधैनमित्यत्रेति तद्र्थमिति, एवम्प्रकारकश्रीदेवक्याशयज्ञापनार्थं, तर्होति, भगवन्निमित्तमेव॥२३॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवङ्गभिजनम्हाराजकृतः श्रीस्वोधिनीलेखः । अयं त्वसभ्य इत्यस्यामासे लौकिकस्येति, लौकिकः कंसकृतोपद्रनो वलिष्ठ इति भगवते ज्ञापनायेत्यर्थः ॥ २२ ॥

अधैनमित्यत्र देवक्याः स्पृतिप्रकारेण स्तुतौ हेतुमाहुः स्वज्ञद्भःयेति, क्षियाः श्रौतज्ञानेनिषकारादिति-भावः, आभासोक्तवाक्यार्थमुपपादयितुमाहुःस्तुत्वैवेति, कथं न नियतयतीति, मगवानितिशेषः ॥२३॥ जन्मप्रकरण

### ॥ श्रीदेवक्युवाच ॥

रूपं यत् तत् प्राहुर उयक्तमाद्यं ब्रह्म ज्योतिर्निर्गुणं निर्विकारम् ॥
सत्तामात्रं निर्विदेशेषं निरीहं स त्वं साक्षाद् विष्णुरध्यात्मदीपः ॥ २८ ॥
शरणं गता देवक्यष्टभिः स्तोत्रमाह, आधिदैविकमाध्यात्मिकमाधिभौतिकमिति भगवतो रूपत्रयमादौ निरूप्य शरणागमने हेतुं चोक्त्वा प्रकृते रक्षां भगवत्स्वरूपाझानं द्वयं प्रार्थयते, इदानीं मारणे युद्धार्थं प्रदृत्तावेव पूर्वझानसदशत्वात् प्राणा न स्थास्यन्ति, अतस्तेन मकारेण रक्षा न कर्तव्या, प्रकारान्तरेण रक्षां प्रार्थयन्त्यझानमपि प्रार्थयते, अन्यथा प्रथमपक्ष एव न स्यौद्य, रूपोपसंद्वारं च प्रार्थयते, सर्वाधिक्ये सर्वद्वेषसम्भवात्, सर्वमारणं चाक्षक्यं, अलौकिके च शीघ्रव्यप्तसंद्वारश्च स्थात्, अतः केवलं स्वाध्यपसंद्वारः, प्रार्थनाद्वयं तुषकृतोष्योगि, एवं प्रार्थनात्रयं स्वस्य गर्वाभावार्थं, इदं न जननरूपं किन्तु नटवदन्तकरणरूपिति भगवद्वतारं निरूप्यति ।

रूपत्रयं तथा हेतुः प्रार्थनात्रितयं तथा । नटस्विमितिविज्ञानं स्वस्य याद्यक् तथोदितम् ॥ १ ॥ आदौ भगवानाधिदैविक इति वदन्ती स्वाभिज्ञानप्रमाणे प्रसिद्ध्या निरूपयति, इदं रूपं तदेव यद सर्वेराधिदैविकत्वेनोच्यते, द्वयमन्यञ्जोकसिद्धं, अल्लोकिकं त्वाधिदैविकपेव, अन्यथा

### (१) श्रीप्रभुवरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

इदानीं मारण इत्यादि, युद्धे भगवतैव तन्मारणसम्भवेषि पूर्वभुवतायुधेन वाला मारिता इत्यधुनापि तादशतदर्शनं पूर्वज्ञानसदृशं, तथा च तन्मात्रेणैव तथेत्यर्थः, अन्यथेति, जनमाज्ञानाभावे प्राणास्थितिरेव स्यादित्यर्थः, न सिध्येदितिषाठे प्रथमः पक्षो रक्षा ॥ २४ ॥

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

रूपं यत् तदित्यत्राष्टिभिरिति, नन्नष्टाभिः स्तोत्रोक्तौ पूर्वोक्तकारिकासु पत्रभिरितिसङ्ख्योक्ति-विरोध इति चेत्, अत्रेदं प्रतिभाति, पूर्वं 'द्वाभ्यां चेव तथा पर'मितिचकारसूचितेन तृतीयेनापि प्रार्थनं छभ्यते, पत्रभिः स्तुतिस्तु टिष्पण्यामुपपादितैव, एवं सांते त्रयमिदमपि तत्र सङ्गृहीतिमिति न विरोध इति, अष्टानामर्थमाहुराधिदैविकमित्यादि, रूपत्रयं क्रमतस्त्रयाणां हेतुस्तुरीयस्य प्रकृत इत्यारभ्य पत्रमस्येदानीमित्यारभ्य सिर्ध्येदित्यन्तं षष्टस्य, तत्तात्यर्थं टिप्पण्यामाहुर्युद्ध इत्यादि, रूपेत्यादि सप्तमस्य स्वस्येत्यादिकमष्टमस्य, तदेतत् कारिकायां सङ्गृह्णन्ति रूपेत्यादि, प्रार्थनात्रित्यामिति, तचतुष्टयपटितं रुठोकत्रयं रूपादर्शनप्रार्थनस्य रूपोपसंहारप्रार्थनायामेव प्रवेशात् प्रार्थनात्रयं वा, विज्ञान-

### (५) भगवदीयनिर्भयरामभट्टनिर्मिता श्रीसुनोधिनीकारिकाच्यारूयां।

देवकीस्तुतौ 'रूपं यत् तदि'त्यस्याभासे---

रूपत्रयं तथा हेतुः प्रार्थनात्रितयं तथा। नरत्विमितिविज्ञानं स्वस्य याद्यक् तथोदितम्॥१॥ आधिदैविकादि रूपत्रयं तथा 'मत्यों मृत्युव्याले'त्यनेन शरणागमने हेतुः प्रार्थनात्रितयं 'स त्वं घोरा'दित्यादिभिक्षिभिः, नरत्विमितिविज्ञानं 'विश्वं यदेव तदिश्त्यनेन भगवजन्मनो नरवदन्तुकरणत्वज्ञानभित्यष्टभिर्देवकीस्तुतिः ॥ २४॥

प्रमाणानामनुवादकतं स्यात, अत इदं रूपं तदेव, कि तदित्याकाङ्क्षायामाह तत् यत् प्राष्ट्रिरित, यत्तेरानुपूर्वेण निरूपमाकाङ्क्षावैपरियेषि स्वानुभवदाईयार्थं, नन्वाधिदैविकमेतद् भवितुं नाईति वैलक्षण्यादित्याशङ्क्य वैलक्षण्यहेतुभूतात धर्मान्त्रेव साध्यत्यव्यक्तिमित्यादिनविभः पदैः, नवधा हि जगत्, तद्विलक्षणं ब्रह्म नवधा निरूप्यते, जगद्धर्माश्च तस्मिन् रूपे मतीयन्ते, तत्रा-"व्यक्तादीनि भूतानी"तिवाक्याद्व्यक्तं मूल्ल्यते, जगच स्वरूपकृतं कालकृतं च, वैलक्षण्यमुक्तं पदद्वयेन, देशकृतं वैलक्षण्यं वदन्ती परिमाणेन तदाह ब्रह्मोति, "बृहत्त्वाद वृहणत्वाच ब्रह्म " मूल्ल्यते, जगन्तु परिक्लिक्तमवृहितं च तथैवरूपं, एवं सदंशेन वैलक्षण्यत्रं निरूपितं, चिदंशेनापि त्रयमाह ज्योतिर्निगुणं निर्विकारिपिति, "प्रकाशकं तचैतन्यं" जगद प्रकाशयित, अन्यथा जगदिभिव्यक्तिने स्यात्, त्रिगुणात्मकं च जगत्, त्रिगुणातीतमेव हि कारणं भवति, गुणानामिप कारणत्वे भगवत्कारणता न स्याद स्वातन्त्र्याभावाद, सदंशा एव गुणा न चिति सम्भवन्ति, यत्रैव भूतेन्द्रियान्तःकरणानि तदेव सगुणं, तदेव कारणं भवति यद पपञ्चविलक्षणं, पपञ्चस्तूद्व-पत्त्यादिभाविकारयुक्तः, अतो निर्विकारमङ्गीकर्तव्यं, लौकिकानि च ज्ञानानि विकारयुक्तानि रूपादिगुणयुक्तानि चेन्द्रयादिभिश्च प्रकाश्यन्ते, विषयकृतं वैलक्षण्यमानन्दांशेनिराकरणीयिमित्येत-दर्थमाह सत्तामात्रमिति, सत्ता विद्यमानता कालत्रयावाधितसत्ता वा, सर्वमेव हि जगत

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः। मित्यादिकं त्वर्थचतुष्टये प्रत्येकमन्त्रेतीति बोध्यं, रूपं यत् तदित्यत्र स्वाभिज्ञानमिति, स्वस्य भगवत्-प्रत्यभिज्ञानं, अन्यथेति, अस्यापि लोकसिद्धत्वे, आकाङ्कावैपरीत्येपीति, यत् प्राहुस्तद् रूपमित्या-काङ्कायामपि, वैलक्षण्यादिति, आधिदैविकादस्य वैलक्षण्यादित्यर्थः, अन्नेवेति, जगत्सलक्षणत्वेन प्रतीयमान एवास्मिन् रूपे, कारणस्य गुणातीतत्वे युक्तिमाहुर्गुणानामित्यादि, कारणतेति, कर्तता. तत्र हेतुः स्वातन्त्रयाभावादिति, तथा च गुणानां कारणत्वे श्रुतिविरोध इति गुणातीतमेव कारणमित्यर्थः. न चितीति, ज्योतिरित्यनेन चिद्रपुरन्मुक्तं तद्विरुद्धाश्च गुणा न तत्र सम्भवन्तीत्यतोपि गुणातीतमेव कारणमित्यर्थः, प्रकृते संगुणलानुमापकमाहुर्यत्रैनेत्यादि, तथा चानया व्याप्त्या इदं संगुणं भुतादिमन्वाज् जगद्वत् यन्नैवं तन्नैवं पुरुषवं दिति चिद्विरुद्धसाधकमनुमानं प्रदर्शितं, तेन सिद्धमाह-स्तदेवेत्यादि, उत्पत्त्यादीति, उत्पत्तिस्थितिप्रलयवृद्धिविपरिणामापक्षयाख्यषड्भावविकारयुक्त इत्यर्थः, प्रकृते सविकारत्वाद्यनुमापकमाहरूँ किकानीत्यादि, ज्ञानानीति, ज्ञानविषयाणि, इन्द्रियादिभिरिति, आदिपदेन सूर्यादिसङ्गहः, परप्रकाश्यत्वानुमापकमेतत् , तथा च 'प्राकृतं ज्योतिरादिविरुद्धं विकारयक्त-त्वाद् रूपादिगुणयुक्तत्वादिन्द्रियादिशकाश्यत्वाच घटादिव'दितिम गो चोध्यः, नन्नानन्दांशे वक्तव्ये सत्तामात्रमिति किमित्युक्तमित्याकाङ्कायामाहुर्विषयेत्यादि, अत्र च सत्तापदेनोक्तरूपतया सन्नात्मैव सर्वशब्दवाच्य उच्यते, तथा च त्रैकालिकाबाधितसत्तामात्रत्वेन भूमरूपता बोधिता तेनानन्दांशिप न (३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

रूपं यत् तदित्यस्याभासे प्रसिद्ध्येति,प्रसिद्ध्या सहेत्यर्थः, यत् तत् पाहुरित्यनेन प्रासिद्धिरुक्ता, स त्वं साक्षाद् विष्णुरित्यनेनाभिज्ञानसुक्तं, अध्यात्मदीप इत्यनेन प्रमाणसुक्तमितिविभागः,

१ व्यापकरूपता।

**जन्मप्रकरणे** 

सद्रपपपि विशेषनामरूपधर्मवद् भवति, यावद्विशेषनिर्धक्तं सामान्यं न भविष्यतीत्पाशङ्क्य लौकिक एवं विषय इयं व्याप्तिर्न त्वलीकिक इति सत्तामात्रमि निर्विद्रोषिमत्याह, अन्यथा पीनहत्त्वं स्यात्, विशेषा हि ज्यावर्तकाः, मूलसत्तायां ज्यावर्त्याभावात् कि विशेषण ? कार्ये तु सी सर्वत्रातु-स्यूतेति कार्यं न व्यावर्तनीयं, अन्यशा तस्य कारणतैव न स्याद् घटपटयोरिव, "पूर्णमदः पूर्ण-मिद्''मित्यादिश्वतौ सर्वचेष्टारहितमेव कारणं भवति, कार्यं सर्वमेव चेष्टमानं, आकाशादेरि शब्द-जननलक्षणा चेष्टा वर्तत एव, आवरणापगमे कार्यापगमवदाकाशापगमस्यापि दृष्टत्वादन्धकारवदीहा तत्रापि, ब्रह्मणि त्वावरकासम्भवाद्व्यवहार्यत्वाच निरीहत्वं सिद्धमैव, यद्यप्येकस्मित्रपि विशेषणे सर्वे धर्माः क्रोडीकर्त् शक्यन्ते तथापि नवधा वैलक्षण्यस्य वक्तव्यत्वाञ्चव विशेषणान्युक्तानि, तादशमिद्मेव रूपं, नवविधानां प्राणिनां स्वदोषेणैव नवविधत्वप्रतीतिः, यथा भ्रमरिकादप्ट्या गृहीता भूमिरपि भ्रान्तेव दृश्यते तद्धि तस्यैव दृष्ट्यैवमत्रापि ब्रह्मविदां दृष्ट्या भगवान् वृणित-गुण एव, अन्यथा तदभिन्यत्त्यर्थे प्रयत्नं न कुर्युर्वह्मादयोपि पश्चादुत्पन्नं न नमस्कुर्युः सायुज्यं चात्र न प्राप्तुयुरेतज्ज्ञानेन च सर्वज्ञा न भवेयुरेतन्त्रिष्ठाश्च निर्पुणा न भवेयुरेतद्गजनेन च सर्वविकार-रहिता न भवेयुः सर्वेषु पदार्थेष्वेतं च न पश्येयुरेतज्ज्ञानेन च पपन्नो न निवर्तेतैतत्कृपया च ब्रह्मनिष्ठा न भवेयुः, अतोयमेतादृश एव, नन्वेतत् सर्वे सर्वज्ञान्ययास्यत्वे भगवतः सम्भवति न

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुदोधिनीटिष्पण्योः प्रकाशः। विषयकृतं वैरुक्षण्यमित्यर्थः, तर्हि निविद्योषपदस्य किं प्रयोजनमित्यतस्तदवतारयन्ति सर्वमित्यादि. विद्रोषनामरूपघभैवदिति, विद्रोषम्ता ये नामादयस्तद्यक्तं, इयं व्याप्तिरिति, सामान्यत्वेन विशेषत्वेन व्याप्तिः, इतीति, एतज्ज्ञापनार्थं, अन्यथेत्यादि, तक्किन्नभिन्नत्वे सति तदभिन्नत्वस्य मात्र-पदार्थत्वात् सत्तामात्रपदेनैवाशेषराहित्यप्राप्तावियं व्याप्तिरलैकिके कुतो नेत्याकाङ्कायां, तत्र तदभावं व्युत्पादयन्ति विद्रोषा हीत्यादि, मूलसत्तायामिति, आस्मरूपायां सत्तायां, तस्य कारणतेति, मूलसतः समंवायिता, निरीहपदं व्याकुर्वन्ति पूर्णीमित्यादि, ननु कार्येपि न चेष्टा नियता आकाशादौ व्यभिचारादित्यत आहुराकादोत्यादि, चेष्टा हि व्यापारः, नतु महाभाष्यकृता व्यापारश्रेष्टालेनाङ्गी-क्रतो न त्वन्येरत आकाशे चेष्टाराहित्यं न कारणासाधारणलक्षणमित्यत आहुरावरणेत्यादि, आका-शापगमस्यापीति, आवरणकृतावितिशेषः, तथा च दीपचलनेन्थकारचलनवदाकाशेपि दृष्टानुरोधा-त्रैसितिकी चेष्टाङ्गीकार्या, अन्यथा तादशप्रतीतेर्निविशेषत्वापत्तेः, न च सा अप इति वाच्यं, किं तावता ? प्रमत्वेपि सविषयत्वस्यावश्यकत्वात्, न च विषयोसन्नेव प्रतीयत इति वाच्यं, श्रीते मत आकाशस्य कार्यत्ववद्व्यापकत्वस्यापि सत्त्वात् , अन्यथा 'ज्यायानाकाशा'दितिश्चितिविरोधापत्तेः, एवं सिद्धेच्यापकत्वे तत्र कियाङ्गीकारोपि युक्त एवेति पूर्वोक्तप्रतीतेरभ्रान्तत्वमेव युक्तं, घियां वाधकं विना प्रमात्वस्यौत्सर्गिकत्वादिति, नन्वेवं सति ब्रह्मण्यपि चेष्टास्तु मिषत्त्वस्य तत्रापि श्रौतत्वादित्यत आहु-द्रीहाणीत्यादि, तथा च विरुद्धधर्माश्रयत्वादन्यवहार्यस्य तस्य सत्त्वेपि न्यवहार्यस्य तस्यासत्त्वा क्रिरीहर्त्वं

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लमजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिगीलेखः। ष्याख्यान आवरणापगम इति, यथावरणस्य घटादेरपगमे चलने कार्ये तदन्तर्वितं जलादिकमपि चलति तथा जलाद्यमावे तदन्तर्वर्त्याकाशोपि चलत्यतोन्धकारवदाकाशेपीहास्तीत्यर्थः ॥ २४ ॥

नष्टे छोके दिपरार्धावसाने महाभूतेष्वादिभूतं गतेषु ॥

व्यक्तेव्यक्तं काळवेगेन याते भवानेकः शिष्यतेशेषसंज्ञः ॥ २५ ॥ लिदानीमेवाविर्भृतस्य तथात्वं वक्तं शक्यत इत्याशङ्क्याह स त्वमिति, यदेताहशं तद् त्वमेव, तत्र हेतुर्विष्णुरिति, विष्णुहिं पूर्वोक्तप्रकारेण सर्वोपास्यः, स एव सर्वेषामिषदेवः, स एवाविर्मृत इति ब्रह्मवाक्यादवसीयते, नन्वेवमप्यंशावतारः स्याद ततश्च मूलत्वाभावादुक्तं सर्वे वाधितमित्यत आह साक्षादिति, नन वाक्यं गौणमिप भवति स्तुतिपरमिप भवति तस्मात् कथं निर्णय इति चेत् तत्राहाध्यात्मदीप इति, अध्यात्मं भैदन्तःकरणं वस्तुतो जबं मुग्धं सर्वशास्त्रविहीनं तश्चेदेवम्प्रकाश-युक्तं त्वत्सानिध्यात तदेवास्य कारणमित्यवसीयते, आधिदैविकस्यैवाध्यात्मप्रकाशजनकत्वात् , अतो

मदनुभवेनापि भवानुक्तरूप एव, कार्यं चान्यभिचारि छिङ्गम् ॥ २४ ॥ एवमाधिदैविकरूपं निरूप्याध्यात्मिकं रूपं निरूपयति नष्टे लोक इति, आधिभौतिकस्य सर्वस्थाध्यात्मन्येव लयः, तस्यैवात्मत्वप्रतिपादनात्, दश्यते च स्वमादौ वाह्यामकाशेष्यान्तरः प्रकाशः, तस्मादयं भगवानात्मा, अन्यस्य लयाविधत्वं नास्तीति तस्य लयाविधत्वमाह लोके प्रकारी चतुर्द्शलोकेषु च नष्टेषु सैर्वनाशी नियतकाल इति ब्रापियतुमाह द्विपरार्घावसान इति. ब्रह्मण आयुः परशब्देनोच्यते, तस्यार्धं परार्धः, परार्थद्वये ब्रह्मसमाप्तिः, वन्धमोक्षेव्यवस्थां लोके वक्तं ब्रह्मण आयुर्वोर्धन्यवहारी ब्रह्मण उत्तरायुष्येव ब्रह्माण्डस्थानां मुक्तिरितिज्ञापनार्थः,

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुदोधिनीटिष्पण्योः प्रकाशः। सिद्धमेवेत्यर्थः, वैलक्षण्यस्येति, जगद्वैलक्षण्यस्य, ताहदामिति, नविवेशेषणविशिष्टं, नन्वेकिसमन्निप .विशेषणे सर्वधर्मसङ्ग्रहसिद्धौ किमिति नवानामुक्तिरित्यत आहु**नीनावि**धेत्यादि, तस्यैवेति, भ्रमदोष-द्वष्टस्य, नतु भनत्वेवं तथाप्यत्रोक्तानां नवानां स्वरूपे प्रतीत्यभावात् कथं सिद्धिरित्याकाङ्कायां व्याप्ति-पूरुमुतिर्वित्वानुमानेन सिद्धिरित्याशयेनाहुरेविमत्यादि, अन्यथेतिपदमम्रिमेषु वाक्येषु सम्बध्यते, तथा च भगवानन्यक्तो ब्रह्मादिभिस्तदभिन्यक्तयर्थं प्रयत्नकरणाद् यन्नैवं तन्नैवं, आद्य: पश्चादुत्पन्नत्वेपि मह्मादिभिस्तन्नमस्करणात् , ब्रह्म तस्य तत्र सायुज्यशाप्तेर्यन्नेवं तन्नैवं, ज्योतिस्तज्ज्ञानेन तेषां सार्वज्ञमननाद् यदेवं तदेवं यत्रैवं तत्रैवं, गुणातीतस्ति न्निष्ठानां निर्गुणभवनात्, निर्विकारस्तद्भज्ञेन सर्वविकारराहित्यात्, सत्तामात्रः सर्वेषु पदार्थेषु तेषां तद्दर्शनात्, निर्विदेशेषस्तज्ज्ञानेन प्रपन्ननिवृत्ते-र्थत्रैवं तन्नैवं, आनन्दमात्रो निरीह एतत्कृपया तेषां त्रखनिष्ठत्वभवनाद् यन्नैवं तन्नैवं, अत इति. उक्तविधानुमानेभ्यः, कालिकव्यभिचारमाशङ्क्य परिहरतीत्याशयेनाहु नैन्वित्यादि, ब्रह्मचाक्यादिति, 'दिष्ट्याम्ब ते क्रिक्षिगतः पुरः पुमा'नितिवाक्यात् ॥ २४ ॥

नष्टे लोक इत्यत्र तस्यैद्रोति, अभिमन्तुः, लोकशब्दस्यार्थद्वयमभिषेतमित्याशयेनाहुलीक इत्यादि, लोक्यलेक्नेतिकरणन्युत्पत्ती लोको बाह्यप्रकाशः, लोक्यन्त इति लोकाः कर्मन्युत्पत्ती, ते (३) श्रीमद्रीस्वामिवछभजिन्महाराजकतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

नष्टे लोक इति, अध्यात्मन्येवेति, अधिक आलाध्यात्मा तस्मिन्नित्यर्थः, तत्र लयेत्रभवं प्रमाणयन्ति दश्यते चेति, अन्यस्येति, स्वग्नद्रष्टुर्जीवस्यत्यर्थः, अत्र प्रलयेवधिन भवति किन्तु स्वप्नमात्र

१ मदिति नास्ति कचन। २ समर्वनाश इति कचन।

**जिन्सप्रकरणे** 

# योयं कालस्तस्य तेव्यक्तवन्धो चेष्टामाहुश्चेष्ठते येन विश्वम् ॥

निभेषादिर्वत्सरान्तो महीयाँस्तं त्वेशानं क्षेमधाम प्रपद्ये ॥ २६ ॥ विषयार्थस्याप्यवसाने समाप्तो, ब्रह्माण्डस्य तु मलयस्तदैव भवति, तदा तत्त्वानि तिष्ठन्ति, तेषामपि मलयमाह महाभूतेष्वादिभृतं गतेष्विति, आदिभूतक्राब्दैनाहङ्कार उच्यते, अग्रे महत्तत्त्वस्यापि मक्रतो लयस्य वक्ष्यमाणत्वात्, अहङ्कारोपि महति लीयत इति क्षापितं, भूतानामादिभृत इतिच्युत्पत्यादिभृतक्षव्यव्यवेशङ्कारो भवति, आदौ भूतो जातश्रेन महत्तत्त्वमेष, व्यक्ते महत्तत्त्वेव्यक्तं मक्रतियुक्षप्योरप्यक्षरे लयः,कालादीनामव्यक्ततैव, कि वहुना १ सर्वमेव व्यक्तमव्यक्ते प्रविष्टं, तत्र प्रवेशे कालवेग एव हेतुः, भगवतः सर्वोपसंहारेन्छायां सर्वोपसंहारार्थमधिकारी कालो वेगवत्तरो भवति, एवं स्वयमप्यक्षरे, अक्षरं पुरुषोत्तमे, पुरुषोत्तमाभिने वाक्षरे, तदा भवानेवैकः शिष्यते, तस्य भगवतः सर्वेणाः सर्वोपसंहार्थिविकानि तेषामि लयमाञ्चक्य तिमृहत्त्वर्थमाद्याः शेषसंज्ञ इति, अश्रोषाः सर्वाः संज्ञा यस्य, सर्वशब्दवाच्यो भगवानेक एवेति, एक एव शिष्यतः इत्तर्थः, एवमाधिभौतिकानां सर्वेषां लयस्थानभूतोध्यात्मा उक्तः ॥ २५ ॥

आधिभौतिकं रूपमाह योयं काल इति, आधिभौतिकानामाधिभौतिकभूतो भगवान न त्वाधिभौतिक एव, तथात्वज्ञापकमाह कालो यस्य चेष्टेति, कालभेरितानि सर्वाण्येवाधिभौतिकानिः

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

व्यक्तेव्यक्तमित्यत्र पुरुषोत्तमाभिन्न इति, पुरुषोत्तमचरणात्मक इत्यर्थः ॥ २५ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

चतुर्दश, यद्यपि ब्रह्मणः 'सुष्ठुप्तिकाले सकले विलीने तमोभिभृतः सुखरूपमेती'तिश्रुत्याध्यात्मिक-स्यापि लय उच्यते परं सोत्र नाभिन्नेत इतिज्ञापनाय विवृण्यन्ति स चेत्यादि, स कालो ब्रह्मण इत्यादिना विवृतः, तथा च निद्रापूर्वभाग इत्यर्थः, तदैवेति, एतेनावान्तरकल्पेषु त्रिलोक्या इव महाकल्पेषु सतलेक्याः प्रलयः शेषाद् ब्रह्माण्डरूपा म्स्तिष्ठतीत्यनुसन्धेयामिति ज्ञापितं, आदौ भृत इतिपक्षेहङ्कारो नायातीतिमूलस्थे गतेष्वितिपदेहङ्कारद्वारा गतेष्वितिव्याख्यानं ज्ञेषं, एतत् सूचयतीति, एकस्यैव भगवतः स्थितं सर्वसंहारकाले वदन्ती व्याख्यायमानप्रक्रियां स्चयति, पुरुषोत्तमाभिन्न इति-पक्षस्यार्थिष्ठपणीतो ज्ञेयः, सर्वकाब्दबाच्य इति, सर्वैः शब्दैर्वाच्य इत्यर्थः ॥ २५॥

यो यं काल इत्यत्राधिभौतिकानामाधिभौतिकभृत इति, 'तद्भिष्यानादेव त्वि'तिन्यायेन तत्र प्रविष्टस्तिह्यङ्कः, स एवेति, 'प्रकृतेर्गुणसाम्यस्य निर्विशेषस्य मानवि चेष्टा यतः स भगवान् काल (३) श्रीमद्रोस्चामिचळ्ळभजिन्महाराजकृतः श्रीस्चवोधिनीलेखः ।

इत्यर्थः, ब्रह्माण्डस्थानां मुक्तिरिति, अधिकारिणां कममुक्तिं प्राप्तानां परान्तकालप्रारन्धानां चेतिशेषः, पूर्वपरार्थे स्पृष्टेक्तरोत्तरमभिवृद्धिरतोधिकारिणां बन्ध एवोत्तरायुषि स्पृष्टेक्तरोत्तरं हासोतोधिकारिणामपि कमेण बन्धिनवृत्त्यन्ते मोक्षोः 'ब्रह्मणा सह ते सर्वे सम्प्राप्ते प्रतिसञ्चरे परस्यान्ते कृतात्मानः प्रविश्चन्ति परं पद'मितिवाक्यादितिभावः, ब्रह्माण्डस्थानामित्युक्तेरिधकारिन्यायेन येषां येषां च कममुक्तौ ब्रह्मणः परान्तकाले प्रारन्थसमाप्त्या मोक्षः प्राप्तत्तेत्रोज्यन्तेन्येषां तु ज्ञानिनां भक्तानां च 'निश्चि नेति चेन् ने'ति-स्वत्रत्रयेण कालनियमाभावः प्रतिपादित एव ॥ २५ ॥

मत्यों मृत्युज्यालभीतः पलायन् सर्वाल्लोकान् निर्भयं नाध्यगच्छत् ॥ त्वत्यादाञ्जं प्राप्य यद्दच्छयाद्य स्वस्थः होते मृत्युरस्मादपैति॥२७॥

योगं कालः सर्वेषां निमित्तभूतः, तस्य सर्वेषां मूलभूतस्य,स एव भवानिति ते तव चेष्टामाहुः, नतु भगवतश्रेष्टासच्चे कि प्रमाणं चेष्टाया वा कालत्वे १ तत्राहुरिति चेष्टायाः कालत्वे मानसुक्तं, चेष्टासच्चे मानमाह चेष्टते येन विश्वमिति, येन कालेन विश्वमेव चेष्टते, न हि कारणस्य नेष्टाभावे कार्ये नेष्टा भवति, कालवशाच नेष्टा, नेष्टायाः कर्मरूपत्वाद, कर्म च कालजनितं, काले कर्मविधानात्, अतो भगवचेष्टारूपः कालः, नतु प्रकृतिकारणपक्षे तद्द्वारा कार्यपक्षे वा न चेष्टारूपः कालः सिध्येदित्याशङ्क्याहाव्यक्तबन्धो इति, अव्यक्तस्य प्रकृतेबिन्धुः सर्वेकार्यकर्ता, अतः माक्रतकार्यपक्षेपि चेष्टारूपः कालः, आधिदैविककालस्य भगवदूपत्वात् तद्व्यादृत्यर्थमाह निमेषादि-र्वत्सरान्त इति, यद्यपि परमाणुकाल आदिभूतस्तथापि परमाण्वादिलवान्तानामतिसूक्ष्मत्वाद व्यवद्यारानौपयिकत्वमाशङ्क्य निमेषादिरेव गृहीतः, ' द्विपरार्घावसान'त्वाचेष्टारूपकालस्य संवत्सरो मध्यम इति नतोष्याह महीयानिति, एवं यस्य चेष्टा कालो य"श्चावशिष्यते" यश्चाधिदैविकः सर्वकारणकारणभूतस्तं त्वां प्रपद्ये शरणं गच्छामि, अनेन 'वालकः पुत्रः कथं शरणाई' इति निरस्तं, तं त्वामित्यत्र प्रमाणं पूर्वमुक्तमे'वाहु'रित्य'ध्यात्मदीप' इति च 'विष्णु'रिति च, एवं सर्वरूपोपि यदि रक्षादिकं नाविष्कुर्यात् तदा शरणगतिरप्रयोजिकेति तद्व्याद्वत्यर्थमाहेशानमिति, यत्र भगवत एतावन्तो धर्माः स ईश एव भवति, ऐश्वर्य विलम्बं न सहते न चोपेक्षते, नन्वीश्वरो दैत्यपक्षपाती चेत तदापि कार्यं न सिध्यतीति तदर्थमाह क्षेमधामेति, क्षेमारूपं ग्रुद्धसत्त्वं धाम यस्य, अतः शिष्टानामेव पक्षपातं करिष्यतीति न काचिचिन्ता, आधाररूपधर्मस्यैव प्राधान्यख्यापनार्थं लिङ्गच्यत्ययः ॥ २६ ॥

एवं भगवतो रूपत्रयं प्रपत्ति च निरूप्य तस्याः प्रपत्तेः प्रकृतोपयोगित्वाय हेतुं निरूपयिति मर्त्य इति, अतीन्द्रियः कालो लोके स्वज्ञापनार्थं स्वप्तिकृति सर्पमुत्पादितवान्, लोकिकास्त्व-लोकिकं तद्झारेव प्रतिपद्यन्ते, यथा सिंहमतिकृतिर्प्रामसिंहः, एवं विद्यालगवादयश्च व्याघ्रगवयादीनां प्रतिकृतिरूपाः, कालः स्वभक्ष्यमेव सजित, अतः कालसृष्टा मर्त्या इत्युच्यन्ते, तस्य च भार्या

( २ ) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

इत्युपलक्षित' इति सृतीयस्कन्मे कपिलवाक्यात् काले निविष्टः कालिङ्कः, चेष्टामाहुरितिमूलवाक्यं तमित्यध्याद्दारेण पूरणीयं, योयमिति, यच्छन्दस्य तच्छन्दसापेक्षत्वादिति, चेष्टासत्त्वमुपपादयन्ति न हीत्यादि, चेष्टायाः कालत्वे प्राहुरिति यन्मानमुक्तं तदुवपादयन्ति कालेत्यादि,
अत इति, यो यज्ञनकः स तदात्मक इतिन्याप्तेः, प्राकृतकार्यपक्षेपीत्यादि, 'प्रकृतिर्श्वस्योपादानमाधारः पुरुषः परः सतोभिन्यञ्जकः कालो ब्रह्म तत् त्रितयं त्वह'मित्येकादशस्कन्धवाक्यादित्यर्थः,
ततोप्याहेति, ततोप्यिषकमाद्द, आधाररूपधमस्येति, आधारमृतस्य धर्मकूपस्य सत्त्वस्य ॥ २६॥

मत्ये इत्यत्र रूपत्रयमिति, कालरूपमीश्वररूपं विष्णुरूपं च, हेतुमिति, प्रपत्तिहेतुभूतं भयं, अलोकिकमिति, अतीन्द्रियं भयजनकं कालं, प्रतिकृत्या तादशपदार्थान्तरप्रतिपत्तौ दृष्टान्तमाहुर्यथेत्यादि, नतु मवलेवं तथापि भयं कुत इत्यत आह कालः स्व भक्ष्यमेव सृजतीति,कालस्य सृष्टिकर्तृत्वं तृतीयस्कन्धे

कुण्डलिनी शक्तिः स्वमर्तृज्ञापिका सर्वेषु पुरुषदेहेषु तिष्टति, योगो हि तदुद्धोधकः, तच्छरण गत एव योगी, तदा तया प्रार्थितः कालः शीर्घ न भक्षयति, तस्य चाध्यास्मा वेदः, तदुक्तकर्मणापि विलम्बो भवति, अन्ये च सर्वे देवाः पुराणोक्तास्तस्याधिभौतिकरूपाणि, तेपि विलम्बहेतवो भवन्ति, इमे त्रिविधा अपि धर्ममार्गवर्तिनो निरन्तरमेकनिष्ठास्तत्यवणाः, ये पुनलौकिकाः साधारणाः शीघं भक्षणार्थमेव स्थापिता ओदनभूतास्ते चेत् काळातिक्रमार्थ यतन्ते तदा काळकार्य स्वस्मित् रोगादिकमनुभूय कालनिवर्तकत्वेन श्रुतान् वहूनेव धर्मान् कर्तुं यतन्ते तद् व्यालभीतस्य पलायनं मूषकस्येवाग्रे पतितस्य, मृत्युः कालस्य मुखं, सोपि व्यालः, भयहेतुवाचको व्याल-शब्दो मुखहेतुक एव, यत्र कापि गच्छन् क्षुत्पिपासे जरावलीपलितायुचनीचधर्माननुभवति, अतः कालकार्यदर्शनाद् भयं न निवर्तते, देवत्वे मानुषत्वे द्वक्षत्वे वा बहुकालस्थितधर्मेषु भयं निवर्तत इत्याशङ्क्य लोकान् सर्वानित्युक्तं, निर्भयं भयाभावं, अतः केनाप्युपायेन मृत्युर्न निवर्तत इति निर्भयं नाध्यगच्छन् भयनिवर्तकस्थानं वा, शास्त्रानुभवयोः संवादे हि तन् निवर्तते, येपि पूर्वमुक्तास्त्रिविधास्ते कालाधीना इत्यवस्यभक्ष्यत्वे न समर्था भवन्ति, पार्थना हि दुर्बला, एवं शरणान्वेषणार्थं परिश्रमणे क्रियमाणे सर्वत्र पवर्तको भगवान् कदाचित् परितुष्यति तदा भग-वचरणप्राप्तिः, सत्सङ्गो भागवतं चेति भगवचरणद्वयमाधिभौतिकं, हानं भक्तिश्चाध्यात्मिकं, चरणावेव प्रसन्नस्याथिदैविकौ, तन्मध्ये अन्यतर्पाप्ताविष कृतार्थतेति ज्ञापियतुं त्वत्पादाञ्जमित्युक्तं, मग-वत्सहितं भगवचरणारिवन्दं प्राप्य, यहच्छया भगवदिच्छया, कालसम्बन्धाभावाय यहच्छयेत्युक्तं, नियतकालस्य यहच्छात्वाभावात, अञ्जपदेन चालौकिको लोक एव ज्ञापकः शोभातिशयो निरूपितः, जितयापेक्षयाप्यतिशयः, अनेनैव विश्वासेन, अद्यैव यदैव चरणपाप्तिस्तदैव, स्वस्थः द्योते, मृत्युनिवारणार्थं यत्नं च न करोति, मृत्युः पुनः स्वत एव निवर्तते, भगव्वरणार-विन्दमत्र वर्तत इत्यस्मादसाध्यादपगमनं युक्तमेव, शास्त्रं तु प्रमाणं, संवादस्त्वलौकिकभाव-सिद्धिः, काळनियन्ता च भगवात्, अतोनुभवप्रमाणयुक्तयोत्रैव सन्तीति न पूर्ववदस्मिन् मागे शङ्का, निःकपटतया प्रवृत्तौ तु नात्र व्यभिचारः ॥ २७ ॥

# (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

त्वत्पादाञ्जं प्राप्येत्यत्र ननुक्तपलायनविशिष्टस्य साक्षाद्भगवचरणप्राप्तिर्नं सम्भवत्यतोनुपपन्न-मिदमित्याशङ्क्य तत्तात्पर्यमाहुः सत्सङ्गो भागवतं चेत्यादिना ॥ २७ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाराः ।

'सीनन्तीन्तकरःकालोनादिरादिकृद्वयः जनं जनेन जनयन् मारयन् मृत्युनान्तक' इत्यत्र भारते राजधर्मेपि स्पष्टं, तत्र गमकमाहुरत इत्यादि, तदुपपादयन्ति तस्येत्यादि, तस्येति, कालासकस्य सर्पस्य, तस्य चिति, अतीन्द्रियस्य, त्रिविधा इति, योगिनः कर्मठा देवोपासकाश्च, तत्मवणा इति, कालाधीनाः, ओदनभूता इति, 'यस्य बद्ध च क्षत्रं च उमे भवत ओदन' इतिश्रुत्युक्ताः, मुखमिति, मक्षणे द्वारमुक्ततृतीयस्कन्धवाक्यात्, सोपीति, मृत्युरिष, व्याललमुपपादयन्ति भयेत्यादि, विविधमालमनमर्थोस्मादिति क्षीरस्वामिमिनिंक्कत्वाद् योगेन भयदेतुवाचको व्यालशब्दः, तथापि मुखन्देतुक एव 'व्यालो दुष्टग्जे सर्पे शठे रवापदसिंहयो'रितिकोशे मुखनतामेवोक्तत्वात् तेषु योगरूढः, अन्यथा 'नदीप्रवाहपतदिक्तिचिक्तिशा'दाविष योगस्य तुल्यत्वात् तत्रापि प्रयोगः स्यात्, अतस्तस्मात्

# स त्वं घोरादुग्रसेनात्मजाञ्चस्त्राहि त्रस्तान् भृत्यवित्रासहासि ॥ रूपं चेदं पौरुषं ध्यानधिष्णयं मा प्रत्यक्षं मांसदृशां कृषीष्टाः ॥२८॥

प्वं शरणागतौ हेतुपुण्याच त्रयं प्रार्थयित स त्विमत्यादित्रिभिः, अत्रावसरे त्रयं सम्भवित, भगवानिदानीमेवान्तिहितो भवेत पश्चात स्वेच्छ्यान्यत्र स्थितः कंसं मारयेत, तिदमां कथां कंसः श्रुत्वा मारयेदस्माञ् ज्ञानदापनयोनियोगात्, अतो रक्षा प्रार्थनीया, इदानीं वा कंसं मारयेत् ततो गच्छेत् ततः कंसपक्षणातिनः पश्चादस्मान् मारयेद्यः, तदैर्थमिदं रूपं छौकिके न ख्यापनीयिति प्रार्थनीयं, एवस्रूपेणात्रैव च स्थितिरिप सम्भवित तदाछौकिकं दृष्ट्वा प्राकृतो छोको द्वेषं द्वृयां-दस्मदाद्यश्च शीघ्रं मुच्येरन् भक्तिरसानुभवश्च न स्यान् मर्यादा च भज्येतेत्यतो रूपापदर्शन-प्रार्थना युक्तेत्र, एतत्सर्वदोषपरिहारार्थं साम्प्रतं कंसस्याज्ञानं भवितिप्रार्थना, इदानीं मारणे वा युद्धसमये स्वजीवनार्थमनुपसंहारे पूर्वोक्तपक्षसम्भवादुपसंहारोपि प्रार्थ्यः, भिगनीपतिश्चेति कदावित्र मारयेदित्याशङ्काच्युदासार्थमाह घोरादिति, प्रार्थनीयसर्वदानसामर्थ्यार्थं स त्विमिति, स पूर्वोक्तप्रमं एव त्वं, घोरो निर्दयो भयानकः, क्र्र इतियावत, उपायेन विषादिनाऽमारणार्थ-मुम्रसेनात्मजादित्युक्तं, उग्रसेनस्य शरीरजः कथं वध्यो भवेत १ घोरत्वात स मारयेदैव,

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिष्वण्योः प्रकाशः।
पठायनं मूषकस्येवेत्यर्थः, तदाहुर्यञ्जेत्यादि, इत्युक्तमिति, तथा च देवत्वादाविष न निवर्तत एवेत्यर्थः, कृतो नाध्यगच्छदित्यत आहुः शास्त्रेत्यादि, तथा च संवादाभावान्नाध्यगच्छदित्यर्थः, त्रिविधा इति, योगवेदोपासनाः, अवश्यभक्षकत्वे नेत्यत्र सप्तम्यनन्तरं नेति भिन्नं पदं, हिहेंती, 'योसी तपन्तुदेती'तिश्चृतिविधारे तथानिर्णयात्, तिर्हं कथं भयनिवृत्तिरित्याकाङ्कायामुत्तरार्धं व्याकुर्वन्त्येव-मित्यादि,तन्मध्य इति,त्रिविधयोईयोर्भध्ये,त्वत्पाद्यञ्जमित्यत्र समासस्यार्थमाहुभेगवत्सिहित्तमिति, त्वया सहित्तमितिव्युत्पत्या तथार्थः स्फुरित, लोक एवेति, सप्तमी, जित्त्यापेक्षयेति, कुण्डिनी वेददेवापेक्षया ते कालाधीना,इदं च तद्तीत्मिति,ततोतिशयः,स्वपदार्थमाहुर्श्वत्व्यादि, तिर्हे मृत्युःस्वतः कुतो न प्रवर्तत इत्यत आहुर्श्वत्यादि, एवं सर्वं व्याख्याय सिद्धमर्थं निगमयन्ति शास्त्रं त्वित्यादि, 'अय यदिदमस्मिन् वृत्वापुरे दहां पुण्डरीकं वेश्मे'तिश्चृतौ 'नास्य जरयतज् ज्ञीयति न वधेनास्य हन्यतं' इति तैत्तिरीये च 'यदा ह्रवेष एतस्मिन्नद्वयेनात्य्येनिरुक्तेभयं प्रतिष्ठां विन्दतेय सोभयं गतं' इतिशास्त्रं प्रमाणं, संवादस्तु स्वस्यालैकिकभावसिद्धः, 'युक्तिस्तु सर्वस्य वशी सर्वस्येशानों' 'भीषास्मा'दित्युपक्रम्य 'मृत्युर्धावित पञ्चम' इत्यादिश्वत्युक्ता, कालनियन्ता च भगवानत एभ्यो हेतुभ्यस्त्रयेत्यर्थः, नतु लोके व्यभिचारो दश्यत इत्यत आहुर्निःकपटतयेत्यादि, तथा च यथा प्रह्वादस्य तथास्यापि प्रवृत्तिश्चेत् स्यात् तदा न व्यभिचार इत्यथः ॥ २७ ॥ स त्वं घोरादित्यत्र श्लोकत्रयोक्तानां चतरणां प्रार्थनानां तात्ययं वदन्त्यत्रेत्यादि, एतेषु

स त्वं घोरादित्यत्र श्लोकत्रयोक्तानां चतर्यणां प्रार्थनानां तात्पर्यं वदन्त्यन्नेत्यादि, एतेषु श्लोकेषु प्रथमे प्रार्थनाद्वयं तत्र प्रार्थनीयेत्वन्तेन प्रथमायास्तात्पर्यमुक्तं, इदानीमित्यारम्य प्रार्थनीय-मित्यन्तेन द्वितीयस्याः, एवमित्यारम्य युक्तैवेत्यन्तेन तत्रैव पक्षान्तरोपपादनेन युक्तवसमर्थनं, न स्यादिति, अस्माकामितिशेषः, मर्यादेति, पुत्रभावमर्यादा, एवं युक्तैवेत्यन्तेन प्रथमश्लोकतात्पर्यमुक्तं, एतदित्यादिना द्वितीयस्य, इदानीं मारणेत्यादिना तृतीयस्य ॥ २८ ॥

१ तस्मादित्यपि पाठः कचित्।

# जन्म ते मय्यसौ पापो मा विद्यान् मधुसूदन ॥ समुद्रिजे भवद्धेतोः कंसादहमधीरधीः ॥ २९ ॥

त्रस्तानिति, पूर्वपुत्रमारणेन, त्राहि पालय, उभयपदी धातुरयं प्रचुरप्रयोगान्निश्चीयते, नतु पर्यवसाने वाधाभावादिदानीं मारणपन्ने किमिति रक्षा प्रार्थत इति चेत् तत्राह भृत्यिवत्रासहासीति, भृत्यानामस्मदादीनां वित्रासं भयं हन्तीति तथा, असीति तव सङ्कल्पः, यथा गन्धः पृथिन्या एवें भगवतो भक्तदुःखनिवर्तकत्वमेव, यथास्मद्रक्षेदानीममारणेनान्यत्र गमनेन च कर्तन्या तथा स्थितौ रूपोपसंहारश्च कर्तन्य इत्याह रूपं चेदिमिति, सर्वदानेन रूपेण स्थातुमयुक्तमिति, हदं रूपं मांसदशां चर्मवश्चुणं प्रत्यक्षं मा कृषिष्ठाः, तिहं कस्यापि मुक्तिनं स्यादित्याश्च्याह ध्यानिष्ठण्यमिति, ध्यानमेव धिष्ठण्यं स्थानं यस्य, ध्यान एव मकाशो भवतु न विहा, अतः सर्व मुस्यं मविष्यतीतिभावः, मा कृषिष्ठा इत्यनेन चेतज् ज्ञापितं, अयं स्वेच्छयेव प्रकटीकरोति, वस्तुत स्त्वन्द्रियावेद्यमेव, मांसददशामित्यनेन देत्या एते मांसभक्षका मांसमेव पश्यन्ति सर्वत्र न तु विहितं निषिद्धं वा विचारयन्तीत्युक्तं, चकारस्तुक्तसमुचयार्थः ॥ २८ ॥

अन्यतरकरणाभावाय मध्यमपक्षे स्वतो निष्टताविष कंसश्चेज् जानीयाद स्वयमागत्य युद्धं कुर्याद, अत एव स दोषस्तदवस्य इति तस्य जन्माज्ञानं प्रार्थयित जन्म त इति, असौ कंसस्ते जन्म मा विद्यात्, यतोयं पापः, तर्हि मत्स्वरूपं न जानासीतिचेद तत्राह मधुसद्दन इति, यद्यय्येतज्

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

स त्वं घोरादित्यत्रेदानीं मारणे वेत्यादि, रक्षाप्रार्थनेतिशेषः, अस्मिन् पक्षे स्पानुपसंहाराति-रिक्तस्य वाधकाभावात् तत् कृत्वान्यत्र स्थेयमितिभावः, एतदेवोक्तमनुपसंहार इत्यादिना, अन्यतरेति, इदानीमेव मारणं छोके चैतद्रपदर्शनमित्येतयोरन्यतरस्य तथात्वायेत्यर्थः, इदानीं मारणमन्यत्र गमनं च मध्यमः पक्षः, एवं सत्यपि यदि तममारियत्वैवान्यत्र गतिभैवति तदा स्वतस्तन्मारणानिवृत्तिभैवतीति, तथापि दोषानिवृत्तिरित्याहुर्मध्यमपक्षे स्वत इत्यादिना, तेन जन्माज्ञानस्यावश्यकत्वमुक्तं मवति ॥२८॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

जन्म त इत्यग्रिमश्लोकस्याभासं टिप्पण्यां विवृज्वन्तीदानीं मारणेत्यादि, इदानीममार-यित्वान्यत्र गमनं प्रथमः पक्षः, इदानीं मारियत्वान्यत्र गमनं मध्यमः पक्षः, इदानीममारियत्वानेन रूपेणात्र स्थितिस्तृतीयः, मध्यमपश्ले पक्षद्वयं, स्त्रत उपेत्य युद्धेन कंसस्य मारणिमत्येकः, स्वतो निवृत्ताविष कंसो युद्धार्थमायाति चेत तदा मारणिमिति द्वितीयः, एवं पक्षद्वये सत्यिष स स्वतो नायाति

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभिजन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

स त्विमत्यत्र रक्षाप्रार्थनायां हेतुः प्रथममुक्तः, रूपाप्रदर्शने हेतुमाहुरिदानीं वेति, पक्षान्तरेणेदं रूपिति, कंसमारकं रूपित्यर्थः, यद्यपि सर्वेदैवेरियतावेतदोषिनवृत्तिस्तयापि दोषान्तरं भवतीत्याहुस्त-देति, पूर्वोक्तपक्षेति, मारियत्वा गमने कंसपक्षपातिनोस्मान् मारियेयुरेवप्रूपेण स्थितौ च हेषं कुर्या-दित्युक्तानि द्वणानि भवेयुरित्यर्थः, तथा चेदानीं मारिये चेत्यनेन रक्षाप्रार्थनायामेव रक्षान्तरमुक्तमुप-संहारप्रार्थनायां तु पूर्वोक्तपक्ष एवानूदित इति ज्ञेयं, रूपं चेदामित्यस्याभासे स्थिताविति, अन्यत्रापि स्थितावित्यर्थः ॥ २८॥

### १ प्रार्थयत इस्यपि पाठ: कचित् ।

# उपसंहर विश्वातमन्नदो रूपमछौकिकम् ॥ शङ्कचक्रगदापद्मश्रिया जुष्टं चतुर्भुजम् ॥ ३० ॥

जानीमस्तथापि मध्यमपक्षशङ्कया प्राथ्येत, ननु मध्यमपक्षे को दोषोविश्वासस्तु न कर्तन्य इति चेत् तत्राह भयद्धेतोः कंसादृहं सम्यगुद्धिजे, विश्वासः कर्तन्य इति चेत् तत्राहाधीरधीरिति, न हि भगवत्युत्पने परमानन्दे कोपि क्षेशहेतुर्भवितुमुचितः, भवद्धेतोरित्यनेनैतज् ज्ञापयित यद्ययं जानीयादस्मादुत्पन्नो भगवानन्यत्र तिष्ठतीति तदा निर्वन्धेन समानयनं वा प्रार्थयेत् पूर्वं प्रतिज्ञातत्वात्, अतोस्य ज्ञानाभाव एवोचितः ॥ २९ ॥

ख्पान्तरस्वीकारे त्वन्यत्रापि स्थापियतुं शक्यते न त्वनेन रूपेणेत्युपसंहारं प्रार्थयत्युपसंहरेति, अदो वेदवेद्यमछोकिकं रूपं लोक उचितं न भवतीत्युपसंहर, विश्वात्मिनिति रूपग्रहण उपसंहारे च सामर्थ्यं चोतितं, स हि विश्वस्मिन सर्वाण्येव रूपाणि गृह्णात्युपसंहरति च, अद् इतिपदेन चैतज् ज्ञापयिति, अवतारो नोपसंहर्तव्योलोकिकत्वमात्रमुपसंहर्तव्यमिति, सर्वमेवालोकिकमिति सर्वस्यवोपसंहारे प्राप्ते यल् लोकिकसमानं तद स्थापनीयम्यदुपसंहर्तव्यमिति वदन्त्यलोकिकमंशमाह शाङ्ख्यकेति, शाङ्ख्यकायदापद्मान्यायुधान्युपसंहर्तव्यानि, अलोकिकी श्रीश्रोपसंहर्तव्या सजानां चतुष्टयं चोपसंहर्तव्यं द्वयं स्थापनीयं, उपलक्षणमेतद, माकृतभावायदितिरक्तं तदुपसंहर्तव्यं, अविद्यमानोपि पाकृतो भावः स्थापनीयः, यद्यपि चतुर्सुजं रूपं देवादीन् पति पाकृतमेव तथापि साधारणान् पति तादशमपि न प्रकटनीयमितिप्रार्थना ॥ ३० ॥

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

दाङ्क चकेत्यत्र यद्यपीति, केचिद् देवा अपि चतुर्भुजा भवन्तीति ताद्दशे रूपे देवानां नालौकिकत्वेन मानं, इतरेषां तु भवतीति तथा, ताद्दशमपीति, उपसंहतालौकिकप्रमं चतुर्भुजाकारमात्रमपीत्यर्थः, रूपं चेद्मित्यनेन कंसादीनामदर्शनं प्रार्थितमत एव "मांसद्दशा"मित्युक्तं, अनेन तु तददर्शनेपि मनुष्यमात्रस्य तथा दर्शनं नास्मद्धितमिति तदभावः प्रार्थितोतो नान्यतर्वेयर्थ्यं शङ्कनीयं, किच्च यद्यप्याद्येनेव द्वितीयचारितार्थ्यं भवति तथापि "रूप"पदमात्रं "ध्यानधिष्यय"पदं च श्रुत्वा सर्वाशेन तिरोधानं हरिर्मा करोत्विति विशेषप्रार्थनं द्वितीयं कृतमिति ज्ञेयम् ॥ ३०॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीद्धवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।
तदा तममारियत्वैवान्यत्र गतिभैवति तदा तथेत्यर्थः, सुबोधिन्यां क्केट्राहेतुरिति, अधीरत्वरूपक्षेत्राहेतुः,
तया च विश्वासेप्यधीरत्वाजन्माज्ञानं प्रार्थयत इत्यर्थः, नतु यद्येवं तर्हि भवदेतोः समुद्धिज इति
कृत उच्यत इत्यत आहुभैवदित्यादि ॥ २९ ॥

(३) श्रीमद्गोस्वामिवहाभिजन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

जन्म त इत्यत्र मध्यमिति, मध्य इदानीं मारणपक्षे शङ्कया विपरीतं कदाचित् भवेदिति-सन्देहेनेत्यर्थः ॥ २९ ॥

उपसंहरेत्यत्राद्दशब्दस्थार्थमाहुर्वेदवेद्यमिति, श्रीश्चेति, तथा च पद्मान्तैः श्रिया च जुष्ट-मितिग्रुले समासः ॥ ३० ॥

१ प्रार्थयत इत्युपसंहार इत्यिप पाठ: कचन ।

### श्रीभगवानुवाच ॥

्र 🏏 🛚 जन्मप्रकरणे

विश्वं यदेतत् स्वतनौ निशान्ते यथावकाशं पुरुषः परो भवान् ॥ विभिषे सोयं मम गर्भगोभूदहो नृलोकस्य विडम्बनं महत् ॥ ३१॥

प्वं स्तुत्वा प्रार्थियता च विरोधं परिहरित विश्वमिति, अथवार्थोपसंहारेणार्थस्थापने सामर्थ्यार्थं विरोधिगुणमन्द्र्यान्यतरस्य प्रदर्शनपरत्वेनोपपाद्रयन्ती समर्थयते विश्वमिति, स्वतनो स्वश्रारी विराणि ब्रह्मण्डाल्ये निद्यान्ते स्रष्टिसमये यथावकाशं चतुर्दशलोकात्मकं अवनं विभाषिं, प्रलये स्रक्ष्मतया निवेशनं भवतीति निद्यान्त इत्युक्तं, किमीरतया स्थितिनिषद्धा, नन्वत्र कि प्रमाणित्याश्रङ्क्याह पुरुषः पर इति, पुरुषो व्यष्टिः परः समष्टिः, भवानिति सम्मत्यथं, तेन स्वस्य एताहङ्माहात्म्यज्ञानवन्त्र्वसम्बोधनं, एवं विश्वाधारभूतोपि भवान् सम्मगभीगोभृत्, यद्यपि विरुद्धसर्वधर्माश्रयस्य भगवतो नेदमाश्रयं तथापि स्वपतीत्याश्रयं मत्वापरिहरत्यहो व्रलोकस्य विङम्बनं महिदिति, अहो इत्याश्चर्यं, व्रलोकस्य मनुष्यमात्रस्य महदेतदनुकरणितिसमाधानं, महानप्यल्पमनुकरोति यथा पुरुषो विडालं तथापि ब्रह्मण्डविग्रहस्य परमस्रक्षमताश्चर्यरूपेयाशङ्क्याह महदिति, अनुकरणं महदिति, अनुकरणं सत्यमेव, परमल्लीकिकमनुकरणं, अनेन गर्वाभावोप्युक्तः ॥ ३१ ॥

एवमुभयोः स्तोत्रे समार्थने कृते भगवान् स्वस्य पुत्रत्वे तादशरूपेण माकुळे च हेतुं वदं-स्तयोः पूर्वद्वतान्तमाद परिज्ञानार्थ, त्वसेवेति चतुर्दश्चिश्चतुर्दश्चविद्यानां मामाण्यार्थम् ।

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

भगवदुक्तवाक्यसङ्ख्यातात्पर्यमाहुश्चतुर्ददोति,पूर्णब्रह्मणो देवकीपुत्रत्वं न प्रमाणसिद्धमिति भ्रमा-भावाय सर्वा अपि विद्या अत्र प्रमाणानीतिज्ञापनाय तत्समानसङ्ख्यैर्वाक्येभैगवतोक्तमित्यर्थः, प्रमाणस्य भावः प्रामाण्यं, प्रमाणत्वमिति यावत्, तद्धंमित्यर्थः, न च सङ्ख्यायामपि तात्सर्यवक्त्वे प्रमाणाभाव इति वाच्यं, श्रुतिसिद्धत्वात्, तथा हि 'वैश्वानरं द्वादशकपाछं निर्वपेत् पुत्रे जाते यद्षाकपाछो भवति गायज्यैवैनं ब्रह्मवर्चसेन पुनाति यत्रवकपाछिश्ववृत्तैवास्मित्स्तेजो दधाति यद् दशकपाछो विराजवास्मित्रन्नाधं दधाति यदेकादशकपाछिश्रप्रमैवास्मिन्नि निद्रयं दधाति यद् द्वादशकपाछो जगत्यैवास्मिन् पश्चन् दधातिति-श्रुतौ कपाछेषु द्वादशसङ्ख्याविधानतात्त्रयं तदवयवभूतसङ्ख्याफ्छोक्त्या निरूपितं, तत्तत्सङ्ख्या-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

विञ्वं यदेतदित्यत्रोपपाद्यन्ती समर्थयत इति, विरोधाभावमुपपादयन्ती विरोधं समर्थयते, ज्ञानवत्त्रसम्बोधनमिति, ज्ञानवत्त्वस्य भगवते सम्यग्बोधनम् ॥ ३१ ॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवहभिजन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

विश्विमित्यस्य द्वितीयामासे विरोधीति, एतमन् समर्थयत इत्यन्वयः, अन्यतरस्येति, स्वगर्भगतत्वस्येत्यर्थः, अत्र कर्मणि सम्बन्धमात्रविवक्षया षष्ठी, गर्भगतत्वं प्रदर्शनार्थत्वेनोपपाद-यन्तीत्यर्थः, विश्वं भगवत्तनौ नित्यत्वात् सर्वदा तिष्ठतीति निशान्तपद्वैयर्थ्यमाशक्त्य तदानीन्तनं विशेषं वक्तुमाहुः प्रत्यय इति, तदा स्क्ष्मरूपेण स्थितिर्निशाया अन्ते जाते तु स्थूलरूपेण यथात्रकार्श्वं स्थितिरित्यर्थः, निषिद्धा इति, यथावकाशपदेनेतिशेषः ॥ ३१॥

त्वमेव पूर्वसर्गेभूः पृश्चिः खायम्भुवे सति ॥
तदायं सुतपा नाम प्रजापतिरकल्मषः ॥ ३२ ॥
युवां वै ब्रह्मणादिष्टौ प्रजासर्गे यदा ततः ॥
सिन्नयम्येन्द्रियग्रामं तेपाथे परमं तपः ॥ ३३ ॥

पूर्वस्थितिस्तथा कार्यं प्रकारो भजनं हरे: । कालस्तोषश्च प्राकट्यं वरप्रार्थनया सह ॥ १ ॥ अल्पबुद्धित्वभोगौ च जन्मत्रितयमेव च । त्रिगुणं भगवत्सत्यं लौकिकाद् वैदिकान् महत् ॥२॥ रूपदर्शनकार्यं च साधनं प्रोच्यते महत् ॥ २ ।। २ ।।

प्रथमं स्थितिमाह, पूर्वसर्गे प्रथमब्रह्माण्डे प्रथमकरूप इतः पूर्वकरूपे वा, साक्षाद् देवकीं प्रत्येवाह भगवान, तस्या दीनत्वेन स्नेहातिशयात्, प्रश्लिरितिनाम, त्वमेव प्रश्लिरसूः स्वायम्भुवे मन्वन्तरे, स्तीतिसम्बोधनं, अनेनास्या अधिककृपायां धर्मातिशयो हेतुरुक्तः, तदा तस्मिनेव समये, अध्यमि सुतवा इति नाम प्रसिद्धः, अयं च प्रजापतिब्रह्मणः स्रुतो मरीच्यादिवत् कर्दमवत् स्वभावत एवायमकल्मषः कामकोधलोभादिरहितः ॥ ३२ ॥

एताहशो पूर्व स्थितो ताहशो प्रति ब्रह्मण आज्ञामाह युवामिति, प्रजासमें ब्रह्मणादिष्टो तदा ततस्तदनन्तरमेव कविद् देशविशेषे सन्नियमयेन्द्रियामं ततः प्रभृति सम्बन्धमकृत्वा परमं तपस्तेपाथे, सर्वेन्द्रियनिरोधेन सर्वाहारपरिवर्जनेन वाय्वादिनिरोधे विहिते शरीरे सन्तापजननाद तपो भवति, परममुत्कृष्टं भगविद्वपयकत्वाद, एवं तस्मिञ् जन्मनि कार्यमुक्तम् ॥ ३३॥

(१) श्रीमत्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

यास्तत्तत्फलसाधकत्वोक्तेरि तत्तत्फलसङ्ख्यासजातीयत्वमेव प्रयोजकिमिति श्रेय "मष्टाक्षरा गायत्री तेजिक्षवृद् दश्चाक्षरा विराडेकादशाक्षरा त्रिष्ठवृ द्वादशाक्षरा जगती जागताः पश्चव " इतिश्चतिभ्यः, नतु सकृत्पुत्रत्वेषि वरवाक्यसत्यत्वे वारत्रयं तथात्वं कृत इत्यत आहुस्त्रिगुणमित्यादि, लौकिकमेकगुणं द्विगुणं वैदिकं भगवदीयं त्रिगुणमतः सर्वाधिकिमिहोक्तिमिहैव फलति चेत् तदा सत्यं भवति, वैदिकं तु जन्मान्तरेषि फलतीति तथा, भगवदुक्तं त्वामोक्षं यावन्ति जन्मानि तेषु सर्वेष्वेव फलतीत्येतदेवैकगुणत्वादिकं तेषु ॥ ३२॥

# (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुनोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

भगद्वाक्यतात्पर्योक्तिटिप्पण्यां नतु च 'सङ्ख्याया' इत्यारभ्य 'श्रुतिभ्य' इत्यन्तेन यत् सङ्ख्याया-स्तात्पर्यमुक्तं तन् न सङ्क्छते,सङ्ख्यायाः पुरोडाशिक्षेत्रीषणतया तत्र श्रावणेन पुरोडाशेष्टाकपाठत्वादिस्पधर्मे वा पर्यवसानादिति चेन्न, उदवसानीयविधायकश्चतौ तथा निर्णयात्, तत्र हि 'अप वै सोमेनेजानाद् देवताश्च यज्ञश्च कामन्त्याग्नेयं पश्चकपाठमुदवसानीयं निर्वपेद्यिः सर्वा देवताः पाङ्को यज्ञो देवताश्चैव यज्ञं चावरून्द्वे गायत्रो वा अग्निर्गायत्रच्छन्दास्तं छन्दसा व्यर्धयति यत् पश्चकपाठं करोत्यष्टाकपाठः कार्योष्टाक्षरा गायत्री गायत्रो वा अग्निर्गायत्रच्छन्दाः स्वेनैवैनं छन्दसा समर्थयति पाङ्क्तयौ याज्यानुवाक्ये भवतः पाङ्को यज्ञ-स्तेनैव यज्ञान्नैती'ति श्रावितं, तथा च तत्राष्टाकपाठपुरोडाश्चविधाने तस्मिन् पश्चकपाठस्य सक्त्वेपि तद्-नादृत्य याज्यानुवाक्ययोः पश्चसङ्ख्याकत्वविधानेन पश्चसङ्ख्याकयज्ञादनपगमविधानतस्तथा निश्चयात्, 🖊 जिल्मप्रक्रुणे

वर्षवातातपहिमधर्मकालगुणाननु ॥ सहमानौ स्वासरोधविनिर्धृतमनोमलौ ॥ ३४ ॥ शीर्णपर्णानिलाहारालुपशान्तेन चेतसा ॥ मत्तः कामानभीप्सन्तौ मदाराधनमीहतुः ॥ ३५ ॥

तस्य तपसः प्रकारमाह वर्षवातेति, वर्षवातयोः सहनं प्राहृट्कालेनावृतदेशेन्तरिक्षे स्थित्वा, आतपसहनं पश्चाप्रिपकारेण, हिमसहनं जलवासादिना, घर्मः कालान्तरीयोपि, कालगुणा अन्येपि जीतादयः साधारणाः, तेषामप्रतीकारेण स्थितिरेव सहनं, उभावपि सहमानौ न त्वेकस्तपः करोत्यपरस्तत्सेवामिति ॥ ३४ ॥

तादृशयोभगवत्सेवामाह शीर्णेति, कियत्कालतपसा चित्ते शुद्धे भगवत्सेवैव कार्या नान्यथेति 
झात्वा तपः कुर्वाणावेव परिचर्या कृतवन्तौ सर्वथाहाराभावे वहिस्संवेदनाभावे चोभयोः परिचर्या
न भवतीति यादृशेन तपसा परिचर्या कृतवन्तौ स विशेष उच्यते, शीर्णानि पर्णान्यनिलो वायुश्चाहारो ययोः, परमोपशान्तिः शुद्धसान्तिकगुणाविर्भावः, स एवोपशमः, सोपि चित्तस्य
स्वभावत एव चेज्ञातस्तदोपशान्तं चित्तं भवति, एवं यमा नियमाश्चोक्ताः, मन्तो हरेरेव,
कामान पुत्रादीनभीप्सन्तौ सकामौ मदाराधनं मत्परिचर्यामीहतुः कृतवन्तौ ॥ ३५ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिज्यण्योः प्रकाशः। अतः सत्ताया एव सतात्वर्यकत्वमपेक्षितस्यछे निश्चेयमनपेक्षितानां निस्तात्पर्यकत्वं चेति दिक्, सुबोधिन्यां पूर्वस्थितिरित्यादिकारिकामिर्मगवद्वाक्यार्थ उच्यते,तत्र जन्मञ्चितय इत्यारम्य श्लोकत्रयस्य तात्पर्य,तत्र त्रिगुणमित्यादिकथनस्य किं प्रयोजनमित्याकाङ्कायां टिज्यण्यां तदाहुनैन्वित्यादि तेष्वित्यन्तम् ॥३२॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिबङ्घमजिन्मद्दाराजकतः श्रीसुनोधिनीलेखः । युवां वे ब्रह्मणेत्यत्र भगविष्ठचयकत्वादिति, भगवन्तमुद्दिश्य कृतत्वादित्यर्थः ॥ ३३ ॥ वर्षवातेत्यत्रान्तरिक्षे स्थित्वेति, वृक्षाद्यपरि स्थित्वा वातसहनमित्यर्थः ॥ ३४ ॥

(५) भगवदीयनिर्भयरामभद्दनिर्मिता श्रीसुबोधिनीकारिकाव्याख्या ।

त्वमेव पूर्वसर्गेभ्रितिसत्र पूर्वस्थितिरित्यादि, पूर्वस्थितिस्तथाकार्थे प्रकारो भजनं हरेः । कालस्तोषश्च प्राकट्यं वरप्रार्थनया सह ॥१॥ अल्पबुद्धित्वभोगौ च जन्मजितयूमेव च। त्रिगुणंभगवत्सत्यं लौकिकाद् वैदिकान् महत्

रूपद्दीनकार्यं च साधनं प्रोच्यते महत् ॥२३॥

अत्र भगवदुक्तानां चतुर्दशक्षोकानां वाक्यार्थ उक्तस्तत्र 'त्वमेव पूर्वसर्गेभू'रितिप्रथमस्रोके नन्देयशोदयोःपूर्वजनमस्थितिक्ता, 'शुवां वे ब्रह्मणादिष्टा' वित्यत्र तर्गेरूपं कार्य, 'वर्षवाते'त्यत्र तस्य तथसः प्रकारः, 'शीर्णपर्णे'त्यत्र हरे भेजनं, 'एवं वां तप्यतोभेद्रे' इत्यत्र दिव्यद्वादशसहस्रवर्षात्मकः स्तपसः कार्ल 'स्तदा वां पितृष्टोह'मितिभगवक्तोषः, 'प्राहुरासं वरदराहि'तिस्रोके भगवदाविभावो चरप्रार्थनया सहितः, 'अजुष्टप्राग्यविषया'वित्यत्र तयोरसहुद्धित्वमुक्तं मोक्षयाचनामावात्, 'प्राग्याम् भोगा'नित्यत्र भोगः, 'अद्दृष्टे'त्यादित्रिभिभगवतो जनमज्ञित्यं वारत्रयं, पुत्रत्वे हेतुं ज्ञिगुणमित्यादि, लौकिकमेकगुणं वैदिकं द्विगुणं भगवदीयं सत्यं ज्ञिगुणमिति, 'एतद् वां दर्शितं रूप'मितिस्रोके पूर्व-जन्मस्मरणात्मकं रूपदर्शनकार्यं, चतुर्दशे 'युवां मां पुत्रभावे'नेत्यत्र स्नेहात्मकं महत्त् साधनमिति॥३३॥

एवं वां तप्यतोर्भद्रे तपः परमदुष्करम् ॥
दिव्यवर्षसहस्राणि द्वादशेयुर्मदात्मनोः ॥ ३६ ॥
तदा वां परितुष्टोहममुना वपुषानये ॥
तपसा श्रद्धया नित्यं भक्त्या च हृदि भावितः ॥ ३७ ॥
प्रादुरासं वरदराड् युवयोः कामदित्सया ॥
वियतां वर इत्युक्ते माहशो वां वृतः सुतः ॥ ३८ ॥

एवं तिष्ठतोर्यावान् कालो जातस्तमाहैविमिति, भद्रे इतिसम्बोधनं स्त्रीपुम्भावेन स्थितयोः सौभाग्यवोधनार्थं, उत्तरोत्तरतपोष्टद्धौ परमदुष्करता, द्वाद्दा दिव्धवर्षसेहस्त्राणि चतुर्युगं, युगधर्मा अपि तयोर्वाधका न जाता इतिज्ञापनार्थं, तावत्कालं देहस्थितौ हेतुर्भदात्मनोरिति, अह-मेवात्मिन ययोः ॥ ३६ ॥

एवं कृतेहं प्रसन्नो जात इत्याह तदेति, वां युवयोः परितस्तुष्टः सर्वभावेन, अहमिति, न मदंशो नाप्यहं तस्यांशः, परं वपुरिदं प्रदर्शितं, आकारोयं, वपुःपदेन पुत्रत्वं स्थापयित, अन्यथा तयोः परमस्नेहो न स्यात्, अनचे इतिसम्बोधनं ताद्दशेषि रूप इच्छाभावार्थं, तदिष च वाल्रूपं, रूपस्य वलिष्ठत्वात् स्थानात् प्रच्युतिर्भवेदिति, तोषे त्रयं हेतुस्तपः श्रद्धा नित्यं परिचर्या च, एवमिष विद्युत्तां न परितुष्यतीति हृदि भावित इत्युक्तं, हृद्दये सर्वदा मानसपूजादिना भावितिश्विन्तितः ॥ ३७ ॥

तदाहमाविर्भूतो जात इति वदनाविर्भावस्य फलनैकट्यनियमार्थं वरपार्थनामप्याह प्रादुरास-मिति, वरान् ददत इति वरदा अन्ये ब्रह्मादयः, यावत्प्रार्थितमेव हि ते प्रयच्छन्ति, तेषां राजा

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुदोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

सुवोधिन्यामेवं वामित्यत्राहमेवात्मिन ययोरित्यत्र सप्तमीविशेषणे बहुत्रीहावितिज्ञापकाद् व्यधिकरणपदे बहुत्रीहो गङ्कादेः परा सप्तमीति परिनपातः 'पद्मनाभ' इतिवत् ॥ ३६ ॥

तदा वामित्यत्र स्थापयतीति, वं सुखं पुष्णातीतिन्युत्पत्त्या स्थापयित, तदिप च बाल-रूपमिति, असुनेत्यस्य पदस्य तात्पर्यमिदं, ईक्षणस्यले बालकमितिविशेषणस्य पूर्वमुक्तत्वात् ॥ ३७ ॥

( ४ ) श्रोमद्दीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोघिनीयोजना ।

तदा वां परितृष्टोहमित्यस्य विवरणेनचेइतिपदिववरणं ताहरोपि इच्छाभावार्थिमिति, स्पस्य कोटिकन्दर्पाधिकळावण्यवन्त्वेन ताहग्दर्शने कामभावानुदयो भवत्या महापतिव्रताया एव भवेदतोनचा निष्पापा भवसीत्यर्थः, तद्पि च बाल्ररूपिमिति, अमुना वपुषानचेइतिवाक्यात् साम्प्रतमनुभूयमानरूपेमेव देवकीवसुदेवयोः प्रदेशितमिति ज्ञायते, साम्प्रतमनुभूयमानं तु बाल्ररूपं 'तमद्धतं बाल्क'मितिवाक्यात्, अतः पूर्वप्रदर्शितमि ज्ञायते, साम्प्रतमनुभूयमानं तु बाल्ररूपं 'तमद्धतं बाल्क'मितिवाक्यात्, अतः पूर्वप्रदर्शितमि बाल्यक्ररूपिनरपर्थः, ननु बाल्ररूपे कामभावोदय-स्यासम्भावितत्वात् कथं तदभावेन देवकी स्त्युत इत्याश्च्चयाह् स्वस्य बलिष्ठत्वात् स्थानात् प्रच्यानात् प्रच्यात्रभवेदिति, स्वस्य कोटिकन्दर्पाधिकसुन्दरत्वाद् त्वद्वित्रस्थीणां तु स्थानात् मर्यादातश्च्युति-भवेत् तव तु न च्युतिरिति पातिव्रत्यधर्मो भगवतानचापदेन स्थावतः ॥ ३७ ॥

**१ देवकीवसुदेवयोरित्यपेक्षितम्** ।

# अजुष्ट्रयाम्यविषयावनपत्यौ च दम्पती ॥ न वत्राथेपवर्गं में मोहितौ मम मायया ॥ ३९ ॥

वरदराट्, स तु ततो वहुगुणमलौकिकं च प्रयच्छिति, अत एव मादशस्तुत्वरणेहमेव वारत्रयं सुतो जात इति वरदराजः, आविर्भावे हेतुमाह युवयोः कामदित्सयेति, युवयोरिति वहुकाल-तपस्ताते निरूपितो, ताभ्यां चाल्पमेव माथनीयं तपश्च वहु, यतो मिन्नष्टयोस्तपः स्त्राभाविकादिप तपसोधिकफलमिति तदानार्थं वरदराङ्कतः, साधारण्येनैव ब्रियतां वर इत्युक्तं, ताविप मां साधारणं ज्ञात्वा वालकसौन्दर्येण च सम्मुण्यो त्वादशः पुत्रो भूयादिति द्वतवन्तावित्याह मादश इति, वां युवाभ्यां, सुतः, भूयादित्यर्थात् ॥ ३८॥

मोक्षावरणे हेतुमाहाज्ज्ञष्टेति, याम्यविषयः स्त्रीसम्भोगो लौकिकः, पीतिः स्थितैव सेवा न ट्रेन्ति,न जुष्टो याम्यविषयो याभ्यां, वैदिकेनाि लोकिकफलसिद्धिर्भवतीति तत्सम्भवेषि लौकिक-सिद्धिरिति तिल्लिपेश्यर्थमाहानपत्याविति, न विद्यतेपत्यं ययोः, चकारादन्येषि स्नगादयो नानुभूता इति स्चितं, दम्पतीपदेनोभयोः सहभावो नियत उक्तः, अतोषि मोक्षस्यावरणं, रागस्यानि- ट्रेन्त्वाहणानामनिवर्तितत्त्वाद् विरुद्धाश्रमनिष्टत्वाच मोक्षस्यावरणं, सर्वतः शास्त्रार्थपरिज्ञानेषि यदेतव त्रितयं तत्र हेतुर्मोहितौ मम माययेति, इयं विद्रोषमाया भगवल्लीलासाधिका साधारणी तु

### (१) श्रीपशुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

अजुष्टग्राम्येत्यत्र नतु प्रीतिसेवनार्थवाङ्ज्रिषेत्नयोः प्रीतिसत्त्वाद्जुष्टत्वं कथिति चेत्, सत्यं, तथि द्वितीयमर्थमादाय तथोक्तिनित्याहुः सेवा न वृत्तेतीति, नन्वजुष्टत्वेनपत्यत्वं प्राप्तमेवेति कथनं तस्य किम्प्रयोजनकिमत्याग्रङ्क्य तत्तात्पर्थमाहुवैदिकेनापीति, अलौकिकप्रकारकतिन्निपेघार्थकं तदित्यर्थः, अजुष्टेत्यादिविशेषणतात्पर्याणि रागस्येत्यादिना कमेणोक्तानि, नतु मोक्षाधिकविवक्षितलीला-मृताब्धिफलके मोक्षवरणपूर्वकहित्सदशपुत्रवरणे मायामोहस्य हेतुत्वोक्तिभिक्तिमार्गविरुद्धा मोक्षस्य चैवमाधिक्यं भवेदित्यत आहुरियं विद्रोषमायेत्यादि, तर्हि मदनुग्रहात् तन्न वनाथ इति वक्तुं युक्तं न त्वेवमिति चेद्, नानवबोधात्, प्रकटे भगवित ज्ञानशक्तरिप प्रकटत्वेपि ब्रह्मत्वेन भगवत्त्वादिना च ज्ञानाभावो यः स न मोहमृते, तथा ज्ञानं च लीलारसिवरोधिति न तथा ज्ञापनं, नन्वयमप्यनु-प्रहादेवेतिचेन् नतु मोहोप्यनुग्रहादेवेति बुध्यस्य, तथाप्येवंविषेथे मोहोक्तिः कथं भक्तमनोरमा भवेत् १ इत्यं, अचिन्त्यानन्तशक्तेर्भगवतो नियतकार्या हि ताः सर्वा लीला अप्यनेकविधाः, एवं सित यान्तरङ्गिलालामोवाधिकृता सा तल्लीलास्यभक्तानां मध्ये यस्मिन् यादशी लीला प्रभोश्रिकीर्षिता तस्मिस्तदुप-

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

अजुष्टेत्यत्र दिण्णयां ज्ञषधात्वर्थे किञ्चिदाशङ्कय परिहरन्तीत्याश्येनाहुर्नेनु प्रीतीत्यादि, पुनः किञ्चिदाशङ्कय परिहरन्ति नन्नु मोक्षेत्यादि, पुनः किञ्चिदाशङ्कय परिहरन्ति नन्नु मोक्षेत्यादि, सर्वा इति, शक्तयः, अत एवेति, ठीठार्थं मोहस्यावश्यकत्वादेव, अत एव भगवन्माया-पद्योरिति, उक्तमोहादस्य मोहस्य न्यूनत्वादेव मममायेतिपदयोः, अत्र प्रासङ्गिकानुप्रासङ्गिक-कथनं न प्रकृतोपयोगीत्यरूच्या पक्षान्तरमाहुर्वस्तुत इत्यादि, पुनः किञ्चिदाशङ्कय परिहरन्ति ननु तदित्यादि तिष्ठेदेवेत्यन्तं, तथा चाप्रतिहतेच्छत्वात् सत्यसङ्गल्याच्च तथेति न कोपि श्रङ्कालेशः ॥३९॥

# गते मिय युवां लब्ब्वा वरं मत्तहरां सुतम् ॥ प्राम्यान् भोगानभुक्षाथां युवां प्राप्तमनोरथौ ॥ ४० ॥

शास्त्रान् निवर्तत एव, अपवर्ग न च बद्माये, जन्ममरणानां समाप्तिरपवर्गः, यदि साक्षादपवर्ग-पप्यभाषेयित्वा मिक्तं माथेयेतं तथाप्यपवर्गो भवेत् सापि न माथितेति वै निश्चयेनापवर्गो न माथितः, मै इतिपाठे मत्तो मत्सम्बन्धि वा, प्रमेयबलेनापवर्ग न प्राधितवन्तावित्यर्थः ॥ ३९ ॥

वरदानमर्थसिद्धमिति तदनुक्ता भगविभगेमे जाते प्रथमतो रागनिष्टत्त्वर्थे ग्राम्यभोगा अका इत्पाह गते मयीति, मत्सदृशं मुतं वरत्वेन पाप्य तिन्नर्थारं कृत्वा ग्राम्यभोगेन च तत्र विन्नो भविष्य-तीतिशङ्कामकृत्वा ग्राम्यान् भोगानसुञ्जाथां, यतो युवां प्रासमनोरथाविति भिन्नं वाक्यं नैश्चिन्त्ये हेतुत्वार्थमुक्तं, पुनर्युवामितिग्रहणं संस्कारोद्घोधे सम्मत्वर्थम् ॥ ४० ॥

यद्यपि युनाभ्यां भ्रमादेव याचितो वरस्तथाप्यविद्यमानं न देयं कृत्रिमं तु न सम्भवति सर्व-भावेन स्वस्य द्वेरूप्ये श्रुतिविरोधो मर्यादाभङ्गश्च स्यात्, अदानेषि तथा, साद्दश्यस्य भेदसहिष्णु-स्वेषि तयोराकार एव तात्पर्यभिति तात्पर्यविरोधायावात् तात्पर्यज्ञापकं वचनमिति जीववाक्यत्वाद् यथाश्चतं वचनं वाधित्वाहमेव पुत्रो जात इत्याहाद्दक्षेति ।

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

योगिपदार्थेष्वासर्क्ति तदातिरिक्तविस्सृतिं च करोतीत्येतन्मात्रसाधर्म्येणैतच्छक्तिकार्थेपि मोहत्वोक्तिः, प्रकटे प्रभौ सर्वशक्तिप्राकट्येपि स्वानुरूपातिरिक्तज्ञानाद्यभावात् प्रमाणमार्गात् प्रमेयमार्गोति-विलक्षणो विलिष्ठश्चेतिज्ञापनाय च, अत एव "न न्यवर्तन्त मोहिता" इति वह्यते, न हि तत्रामोह उत्तम इति वक्तुं शक्यं निवृतिहेतुलात्, यथा यथैतन्मोहाधिक्यं तथा तथा पुष्टिमार्गे भावपाचुर्यमिति ज्ञेयं, अत एव 'गोविन्दापहृतात्म'त्वेनैवानिवृत्तिसम्भवेपि मोहिता इत्युक्तं, अत एव मगवन्मायावाचकपदयोरसमासः, दास्यभावात् पितृत्वादिभावस्य न्यूनत्वात्, यद्वा "समो मशकेने''तिश्रुतेर्भगवतः सर्वसमत्वेपि भगवत्समत्वं नान्यस्यास्तीति तादक्पुत्रवरणं मोहकार्यमिति तथोक्तिः, वस्तुत'स्त्वपवर्गं न वद्राये' इत्येतावतैव चारिताध्येपि म इति यदुक्तं तेन पुरुषोत्तम-सम्बन्धी भक्तिमार्गीयो दास्यरूपो योपवर्गः स उच्यते तस्य सर्वाधिकत्वात् ,तद्वरणं मोहादेवेति तथा, नतु तदवरणोक्तित्रयोजनं न पश्यामस्तया विनापि त्रकृतार्थोपपतेः, उच्यते, भगवद्भचनैरुक्त-प्रकारकस्त्रस्त्रपदर्शनेन च सर्वार्थतत्त्वज्ञानमसूदित्येवम्म्तास्मत्क्षेत्रोनाविर्मृतो भगवान् दास्यमेव कुतो न दत्तवानित्याराङ्काभावायैतदुक्तं, अत्रायं भावः, कामदित्सयेतिवचनान्नियतेच्छयैवाविर्भाव इति भवद-कामितं स्वतो न देयं, अपवर्गे च भवतोः कामो नाभूदिति तथिति ज्ञापयितुं तदुक्तिः, तथापि परम-क्रपाछरेवं कुतः कृतवानितिग्रङ्का 'त्वेवं सति यान्तरङ्को'त्यादिना प्रागेव निरस्ता, एतेनैव कामदित्सयेति-वाक्यादेवाकामितादानस्य प्राप्तेः कामाभावस्य च स्वतःसिद्धत्वात्तदनुवादः किमर्थ इत्याशङ्कापि निरस्ता ज्ञेया, कामाभावहेतोर्मोहस्यापि निरूपणात् , अन्यथा मोहनमेव कुतः कृतवानितिश्रङ्का तिष्ठेदेवेति॥३९॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लमजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

गते मयीत्यस्यासासे भोगा इति, 'अकर्तिरि च कारके संज्ञाया'मिस्तत्र प्राविकत्वसिद्धान्ताद-त्रापि कर्मणि घञ्, व्याख्याने लागस्य भावित्वाल् लञ्च्वेतिकत्वाप्रत्ययासम्भवमाशङ्क्याहुस्तक्तिर्धारं कृत्वेति ॥ ४० ॥

१ अयं टिप्पणीपाठः ।

अदृष्ट्वान्यतमं लोके शीलौदार्यग्रणैः समम् ॥ अहं सुतो वामभवं एश्विगर्भ इति स्मृतः ॥ ४१ ॥ तयोवा पुनरेवाहमदित्यामास कश्यपात् ॥ उपेन्द्र इति विख्यातो वामनत्वाच वामनः ॥ ४२ ॥

यद्यपि मत्तोन्ये केचन सम्भवन्ति मायया सृष्टाः, तेषामपि मत्सत्त्यैव सत्तेति सर्वात्मनन्यतमत्वं नास्ति, असतः सत्ता नाङ्गीक्रियत इति लोकेट छ्वेत्युक्तं, यद्यपि कृत्रिमेपि रूपसाम्यं शक्यते कर्तुं तथापि शिल्होदार्यगुणा आत्मान्तः करणिनष्टा अलोकिका नोत्पादनीया इति विशिष्टस्य मिलितस्य वादर्शनमेव, अतोहं सुतो वामभवं, उभयोरपि क्रमेण प्रादुर्भूत इत्यर्थः, "स एकथा भवति दश्या भवती"त्यादिश्रुत्या तथा तस्य भवने न कोपि विरोधः, जन्मैव मुख्यमिति पृश्चिगभे इति-तश्चाम्नैव लोकप्रसिद्धिकक्ता, स्मृत इतिममाणम् ॥ ४१ ॥

अपर्वगस्यामार्थितत्वाद पुनर्जन्मान्तरं जातं तस्मिन्नपि जन्मनि तयोस्तुल्यत्वाद पुनरहं पुत्रो जात इत्याह तयोचीमिति, तयोरेव युवयोः पुनरेवाहं स्वसद्दश्मदृष्ट्या पुनरेवाहं जातः, तयोर्जन्मान्तरेदितिकश्यपत्वं, तदाहादित्यामास कश्यपादिति, यद्यप्यत्रादितिगर्भ इति वक्तव्यं तथाप्युपेन्द्र इत्येव छोके विख्यातः, नामान्तरमित्द्वौ हेतुमाह बामनत्वादिति, द्वितीये जन्मिन नामद्वयप्रुपेन्द्रो वामन इति ॥ ४२ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

अद्येदयत्र भ्रमादिति, भगवत्समोपि कश्चिद्स्तीतिसम्भावनरूपाद्ञानात्, मर्यादाभङ्ग इति, एक एवेश्वर इतिमर्यादाया भङ्गः, तथेति, 'मां प्रपत्नो जनः कश्चिन् मूयो नाईति ग्रोचितु 'मित्युक्तमर्यादा- भङ्गः, नतु स्वसद्ययाच्यायां स्वदानेपि मर्यादाया भङ्गः स्वादेवेत्यत आहुः साद्द्ययेत्यादि, वचनं माधित्वेति, अनेना 'जुष्टे'त्येतिद्विप्पणीस्य मत्रायम्भाव' इत्यादिनोक्तं इढीकृतं ज्ञेयं, अन्यथा यथाश्चतावाधेनापि तदाकारकदाने वरसिद्धेर्वाधनं वृथा स्यादिति, नोत्पादनीया इति, कृत्रिमस्यासत्त्वात् तत्र त उत्पादित्यतुं न शक्या इत्यर्थः, कमेणेति, 'आविवेशे'त्यत्रोक्तप्रकारकक्रमेणेत्यर्थः, नतु तथापि जन्म ताद्शस्य न सङ्गळत एवेत्याशङ्कायामभवितिपदतात्पर्यमाहुः स एकघेत्यादि, तथा तस्य भवन इति, सुतत्वेन भवने, अनेकप्रकारमध्ये तस्यापि सङ्गहादिति ॥ ४१ ॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

अद्युन्यतमित्यत्र कृत्रिमेपीति, अंशेष्वपीत्यर्थः, रूपसाम्यमिति, चतुर्भुजाद्याकारश्यामरूपेण साम्यमित्यर्थः, आत्मान्तः करणिनष्ठा इति, आत्मनः स्वस्य भगवती यदन्तः करणं तिक्रष्ठा
इत्यर्थः, अनुत्पादने हेतुरलौकिका इति, भगवदतिरिक्तेषु भवितुमयोग्या इत्यर्थः, विशिष्ठस्येति,
आवन्तः सीलौदार्यगुणा भगवति सन्ति लौकिकैरपि ताबद्भित्रिशिष्ठस्येत्यर्थः, मिलितस्य चेति,
अलौकिकैरपि मिलितस्यत्यर्थः, तथा च मृले साम्यस्य भेदसहिष्णुत्वाद् भिन्नगवेषणायामन्यतममद्युंशेषु
च शिलौदार्यगुणैः सममद्येत्यव्याः, अन्यतमस्य स्वरूपत एवासत्त्वात् तत्र शीलाद्य आपादयितुमेव न
शक्यन्त इत्येवंव्याख्यानम् ॥ ४१॥

तयोर्वामित्यत्र पुनरेवाहमितिमूलस्यप्रतीकं स्वेत्यादिना तद्व्याख्यानमतो न पुनस्तिः॥४२॥

तृतीयेसिमन् भवेहं वै तेनैव वपुषा युवाम् ॥ जातो भूयस्तयोरेव सत्यं मे ज्याहृतं सति ॥ ४३ ॥ एतद् वां दर्शितं रूपं प्राग्जनमस्मरणाय मे ॥ नान्यथा मद्भवं ज्ञानं मर्त्याळिङ्गेन जन्यते ॥ ४४ ॥

पुनस्तृतीयं जन्म तयोर्जातं, तत्राप्यहमेव पुत्रो जात इत्याह तृतीयेस्मित्रिति, अयं परिहत्यमानो भवस्तृतीयो भवति, अत्रापि नामदृयं मुख्यं, तृतीयस्थाने वहूनि, देवकीनन्दन इति च मुख्यं, तद्र्ये वक्ष्यामः, पूर्वयोभवयो रूपभेदोस्ति तृतीये तु जन्मिन तेनैव प्रसन्नेनैव वपुषा तयोरेव भूयो जातः, एवं वारत्रयभवने हेतुमाह सत्यं मे व्याहृतमिति, यदि कस्मिन्नपि जन्मिन वरानन्तरभाव्ये भगवान् पुत्रो न भवेत् तदा वाक्यमसत्यं स्यात्, पूर्वदेहस्य त्यक्तत्वात् तत्पुत्रो न पुत्रो भवति, व्यवहाराभावात् प्रमाणाभावाच, अतः पुनर्जन्मान्तरे पुत्रत्वेन भाव्यं, अये तु जन्माभावात् पुत्रत्वाभावः, सतीतिसम्बोधनं सम्माननार्थं, सैव पतिन्वता भवित या कल्पाद्रौ यं पर्ति प्रामोति कल्पान्तपर्यन्तं सर्वजन्मम्न तमेव चेत् प्रामोति, तस्याश्च पुनर्थमां अभिज्ञानं च शास्त्रे निरूपितं, "या प्रथमं न च्रियते मृते च्रियेत तादशी त्वमिति ज्ञापयित मोक्षार्थं, व्यभिचारिण्याः स्त्रियास्तु न मुक्तिः, अतः सर्वदोषपरिहारार्थं सतीतिसम्बोधनमन्ते निरूपितम् ॥ ४३ ॥

एवं पुत्रत्वे हेतुमुत्त्वा तादृशूपेणाविभीवे हेतुमाहैतदिति, वां युवयोर्घ एतत् पूर्वानुभूतं रूपं दर्शितं, सम्वन्धिदर्शने सम्वन्धिनः संस्कार उद्घद्धो भवति, एतद्विषयको छप्तोपि संस्कारश्रोद्धद्धो

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुदोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

तृतीयेरिमन्नित्यत्र भव इति, वसुदेवदेवकीत्वेन भवः, अञ्चापि नामद्रयं सुख्यमिति, अञ्चापि प्रकटस्य कृष्णो वासुदेव इतिनामद्वयं गर्गेण नामकरणान् सुख्यत्वेन विवक्षितमित्यर्थः, नसु प्रथम एकं द्वितीये द्वयमिति तृतीये त्रयमपेक्षितामित्यत आहुस्तृतीयस्थाने बहूनीति, लोकवद् बहुत्वस्य त्रित्वे पर्यवसानाभावाद् बहूनीत्यर्थः, पक्षान्तरमाहुदेवकीत्यादि, यद्यपि कृष्ण इत्येव नाम सुख्यं 'कृषिर्भू-वाचक' इतिश्रुत्या त्रक्षनामत्ववोधनाद् ब्रह्मवैवर्तोक्तनिरुक्तिभिश्च ''नाम्नां सुख्यतरं नाम कृष्णाख्यं यत् परन्तपे"ति पुराणान्तराच तथाप्यवतारानन्तर्थमपेक्ष्यतेदुक्तं ज्ञेयम् ॥ ४३ ॥

एतद् वां दर्शितमित्यत्र नतु भगवत्सान्निध्यजनितसर्वज्ञतया स्रोकिकप्रत्यक्षसिद्धेः प्राग्जन्मादि-विषयकमरोकिकं प्रत्यक्षमेव सेतस्यतीत्येवं तत्त्सगरणस्य किं प्रयोजनमत आहुः सान्निध्यादित्यादि,

(३) श्रीमहोस्वामिबङ्घमजिन्महाराजकतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

तृतीयस्मिन्निस्यत्र नामद्रयमिति, रामःकुष्णश्चेत्यवतारद्वयस्य नामद्रयमित्यर्थः, तृतीयस्थान इति, कुष्ण इत्यर्थः, कृष्ण एव मूलक्ष्यत्वात् तृतीयस्थानत्वं, तस्यैव रूपान्तरं राम इतिभावः, देवकी-नन्दन इति च मुख्यमिति, अन्यानि नामान्यवतारान्तरेपि वक्तं शक्यानि न तु देवकीनन्दनेति, अतो मुख्यमंश्चेभ्योपि व्यावर्तकिमित्यर्थः, इदं गुणोपसंहारचरणे स्फुटं, कृष्णेत्यस्थापि मुख्यत्वमुक्तमिति चकारः, तद्म इति, देवक्यां पूर्णाविभावोतो न केनाप्यंशेन प्राकृतत्वमतो न देवकेय इति भवतीत्यष्टमाध्याये वक्ष्याम इत्यर्थः, स्वपभेद इति, 'तमद्भुत'मित्युक्तं रूपं पूर्वभवयोने प्रदर्शितमित्यर्थः ॥ ४३ ॥

चिन्तयन्तौ कृतस्नेहौ यास्येथे मद्गतिं पराम् ॥ ४५ ॥

भवति, सानिध्याद सर्वज्ञतायां तु वैराग्यं स्याद्, तदाविहितभक्तिरसो नातुभूयेत, रूपेण तदुद्धोधने तु तत्कालमात्रस्यैव स्मरणं वाक्याज् ज्ञानं तु प्रत्यक्षाद् दुर्वलमिति न काप्यतुपपितः, प्राग् जन्मनोः प्रथमजन्मन एव वा स्मरणाय, एतावता क्रेग्नेनायं भगवान् पुत्रो जात इति, केवलवाक्ये तु भगवतो माहात्म्यसुच्यमानं शासार्थपरं स्यात्, तदाह, अन्यथा रूपपदर्शनव्यतिरेके केवलसुच्यमाने मर्त्यलिङ्गे रूपे मानुषश्रीरे मद्भवं ज्ञानं न जायते साक्षाद्भगवानयमिति,प्रद्शिते तु रूप उच्यमानं ज्ञानमनुभवारूदं भवति ॥ ४४ ॥

अधुना तु अपार्थितेष्यपवर्गे मुक्तिर्भविष्यतीत्याह युवामिति, प्रमेयबलस्य प्रकटीकृतत्वाच्छास्त्रस्य गौणत्वाद्विहितस्तेहेन पुत्रभावेन विहितस्तेहेन ब्रह्मभावेन वा विषयस्य तुल्यत्वाद् प्रकारस्याप्रयोजकत्वाद् यथाकथि कृतस्तेही परां महितं इ्यापिनैकुण्डाख्यां यास्येथे 'माहात्म्यज्ञानपूर्वकमुद्ददसर्वतोधिकस्तेह'स्य तुल्यत्वाद्, अत एव भगवान् गोपिकादीनामपि माहात्म्यज्ञानमुत्वाद्यिष्यति, अन्यया वोधांशोधिकः

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

युवां मामित्यत्र यदि भक्तयङ्गत्वेन ज्ञानं नोच्येत किन्तु स्वातन्त्र्येण तदा यथाकथि ज्ञित् सेहमात्रेण निरोधपदार्थसिद्धेरस्मिन् स्कन्ये ज्ञानमुच्यमानमेतदर्थासङ्गत्यात्र प्रवेशमलभमानं वाक्यभेदापादकं मवेदित्याहरन्यथा बोधांश इत्यादि ॥ ४५ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाराः ।

तथा च यथा तस्य तत् फठं तथा वैराग्यमपीति नायं दोषः स्यादिति सर्वज्ञतां प्रतिवद्ध्येतेन बाठकरूपेण तत्सारणमित्यथेः, तत्कालमात्रस्येवेति, स कालो यस्य तत् तत्कालं तन्मात्रस्य तत्सामयिकमात्रस्येवेति यावत्, अत एव स्तुतिः प्रार्थनाबीजभूतं भयं चेतिद्वयं सान्निध्यरूपप्रदर्शनस्य च क्रमिकं कार्यमत्र सङ्गच्छते, अन्यथा तु प्रार्थनाबीजस्य भयस्याघटमानतेव स्यात् , नतु वाक्येन भगवत्तज्ञाने पुनस्तदोष-तादवस्थ्यमित्यत आहुर्वाक्यादित्यादि, न काष्यमुपपत्तिरिति, सान्निध्यस्य प्राधान्ये मोहकाभावात् तथा स्यात् भगवांस्तु यावत्स्वेच्छं च मोहं ज्ञानं च सम्पादयतीति न दोष इत्यर्थः, स्मारणफलमाहुरेता-वतेत्यादि, नतु रूपमद्शियत्वा केवलवाक्यमेव कुतो नोक्तवानित्यत आहुः केवलवाक्ये स्वित्यादि, केवलवाक्य इति, लौकिकरीतिकवालक्ष्येणोक्ते वाक्ये, तथा च शास्त्रानुभवयोः संवादार्थं प्रदर्शित-वानित्यर्थः, उत्तरार्थस्याभासोयं, उत्तरार्थं व्याकुर्वन्त्यन्यथेत्यादि, उच्चमान इति, वाक्ये उच्यमाने॥४४॥

युवां मामित्यत्र नतु विषयैक्येपि विहित्तभक्त्योः प्रकारभेदस्य सत्त्वात् फले कथमैक्यमित्यत आहु-मीहात्म्येत्यादि, तथा च विशेष्यांशस्यैक्यात् फलेक्यमित्यर्थः, उक्तयुक्तेरप्रयोजकत्वपरिहारायात्रिम-

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लमजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

युवां मामित्यत्र व्यापीति, व्यापिवैकुण्ठेनाख्या प्रसिद्धिर्थस्यास्तादशीं गृति नित्यलीलाश्रवेशो मविष्यतीत्यर्थः, अत एवेति, ज्ञानस्य भक्तयङ्गत्वादेवेत्यर्थः, पुत्रभावेषि माहातम्यज्ञानं श्लोकव्याख्यानान्ते व्युत्पादियष्यन्ति,व्याख्यानानन्तरमार्थिकमिति,गोकुरुगमनाभावे रह्षे यत् त'दितिश्लोकारम्भे सुबोधिन्यां स्यात, भक्तानां प्रपश्चामावस्य निरोधत्वात, अत एव पूर्वस्कन्धे उत्पत्तिनिरूपणेन स्वरूपत एव भक्ता निरूपिताः, पेमज्ञानं निरोधश्च यथैव भवित तद्वैन वक्ष्यते, आर्थिकमत्र नोच्यत इति 'मां गोकुछे नय तत्र स्थापित्वा तत्रत्यां कन्यामत्रानये'ति मुखतो नोक्तं, एतदुक्वैव पश्चात तृष्णीं जात इति ज्ञातन्यं, एभिर्वचनैर्भगवता वसुदेवदेवक्योः स्वावतारात पूर्व तदनन्तरं च दुःखमाप्तो हेतुरिष निरूपित इति होयं, तथा हि 'मत्तः कामानभीप्सन्ता'विति-वाक्यात तद्धेमेव भगवदाराधनं पूर्व कृतं न तु भगवद्धं, तस्य चानिष्फळत्वाद्धर्याविभिवे सौन्द्यं दृष्ठा तादृशः सुतो हतो न तु सहेनात्त्या पश्चमाकट्यं हतं, अत एव 'वरं मत्सदृश'मित्यादिना स्वमास्यनन्तरमिष 'प्राम्यभोग'भोजनमेवोक्तं, एवं सित स्वसाम्यमन्यत्रादृष्ठा स्वस्यैव तथाविभिवने मभोनिवन्धोभूत, सुक्तानामि दुरापस्य स्वरूपस्याल्याधें मकटीकरणमापिततं यतः, 'अदृष्ठान्यतम'-मितिवाक्येनायमेवार्थो ज्ञापितः पश्चणा, अतोधुना पश्चमाकट्यनिमित्तकः कंसकृतो निर्वन्धोभूत, पुत्रत्वे निर्वन्धात् कोर्तिमदादिपुत्रनाशोपि, साम्ये निर्वन्धाद् गुणैस्तत्सम्भवाद् गुणसमसङ्ख्यानां तेषां तथा, मर्यादारक्षाये तद्दण्ड इवायं प्रश्चणा सम्पादितः, अद्भुतकर्मत्वाद् भगवत एतयोः स क्रेशः स्नेहातिश्चायहेतुरसूत्, क्रेशेन प्राप्तेथे तस्यावश्यकत्वातः,

(२) श्रीपुरुषोत्तमवरणप्रणीतः श्रीख्रवोधिनीटिप्पयोः प्रकाशः।
ग्रन्थसम्मातिमाहुरत एवेत्यादि, अत एवेति, गोपिकादिस्रोहस्य भक्तित्वादेव, नन्वत्र माहात्य्यज्ञानस्य स्नेहाङ्गत्वेन प्रतिपादने कावश्यकतेत्याकाङ्क्षायां तदावश्यकते युक्तिं वदन्तीत्याशयेन टिप्पण्यामाहुर्यदीत्यादि, कथमधिकः स्यादित्याकाङ्क्षायां सुषोधिन्यामाहुभक्तानामित्यादि, ज्यापारत्वपस्य
निरोधस्य प्रपञ्चविस्तृतिपूर्वकभगवदासिक्तिस्परवात् करण्रूपया ठील्या तावन्मात्रसिद्धाविष भक्तानां
प्रपञ्चाभावरूपस्य निरोधस्य तावतेव सिद्धेन्नोधांश्रप्रयोजनाभावेन सोंशो वाक्यभेदमापादयन्नधिकः
स्यादित्यर्थः, अत्रैव युक्त्यन्तरमाहुरत एवेत्यादि, यस्माद् भक्ती बोधांश्रस्यावश्यकतात एव हेतोः
पूर्वस्कन्धे उत्पत्तीत्यादिप्रकारेण स्वरूपतो भक्ता भाववन्तो निरूपिताः, प्रेमाष्टुर्शतप्रकारस्त्वत्रेव
वक्ष्यते, अन्यथा पूर्वस्कन्धस्यास्य चैकवाक्यता न स्यादतोषि सोंशो नाधिक इत्यर्थः, ननु मातृप्रार्थनपान्यत्र गमनस्यावश्यकत्वेषि तत्त्थलादिकमनुक्तवा कथमत्र वाक्यं समापितमित्याकाङ्क्षायां समापनतात्पर्थमाहुरार्थिकमित्यादि, यदर्थात् लिद्रेतरत्वादिवत् सिध्यति तदत्र कण्ठतो नोज्यत इतिहेतोर्वाक्यपरिसमाप्तिरित्यर्थः ॥ ४५ ॥

(३) श्रीमहोस्वाभिवल्लमितन्तराज्ञातः श्रीख्रविधिनिलेलः ।
विवृतं देवकीप्रार्थितं रक्षादित्रयं च न सिध्येदतोर्यापत्तिलभ्यं तिदत्यथः, ख्रुखतो नोक्तमिति, भगवल्लचो-दित इत्युक्तत्वात् प्राकृतत्वानन्तरं मनस्येव प्रेरितिमित्यर्थः, कारिकास्वेवविधानन्तः माचैरिति, एभिभाविर-त्यातेयोवस्त्रदेवदेवक्योवियोगद्वायामिष भगवदर्शनं जाते सित तयोरेवं मिथस्तथाभावपूर्वकमालापतश्चका-रादन्तःस्थितभगवल्लभावत इन्द्रियाणामेकादशानां वृत्तयो हरिपरा आसिन्नत्यर्थः, अत्यातीं भगवदर्शनं गुणप्रकरण ऐखर्याच्याये निवन्धे विवृतं, तादशार्ताविप जीवन उपपत्तिमाहुः स एवति, दर्शनं कदाविद् द्वदेये स्थितिस्त सत्तिभत्यर्थः, तेनेति, इन्द्रियाणामेकादशत्वेन हेतुना, एकादशवषेपर्यन्तं तथेन्द्रियाणां स्वपरत्वं कुर्वन्नितिसङ्ख्यातात्वर्यं, वर्षाणीति, अत्यन्तसंयोगे द्वितीया, इममेवेति, व्यापिवैक्कण्यास्यगतेः स्नेहं विनासम्भवेन स्नेहं च सित नियतत्वेन स्नेहदानमेव वाक्यार्थं इत्येवकारः, तथा चाभासे सिक्तं

अ. ३. ऋो. ४६. ]

२०५

आविर्माव पुत्रतया साधनं तु तपोभवत्। अग्रे लीलारसमाप्ती साधनं मृग्यमेव हि ॥ १ ॥ भक्तिमार्गीयमित्यात्मवियोगमकरोद्धरिः । तदा तु स्वत एवासीद् भगवद्भावसन्ततिः ॥ २ ॥ करिष्यति ॥ ३ ॥ एतावन्ति दिनान्यासनेवं कुर्वन् भविष्यति । एतावन्मासिकश्चासीदेवमेवं प्तावद्वार्षिकश्चासीतः तेन चैवंविधाः ग्रुभाः । लीलाः कुर्वन् साग्रजः श्रीप्रभुस्तत्र भविष्यति ॥ ४ ॥ कुशल्यास्ते साप्रजो नु कदा द्रक्ष्यामि तादशम् । एवंविधानन्तभावैरत्यात्र्या दर्शने तयोः ॥ ५ ॥ सर्वयेन्द्रियहत्तयः । सर्वा हरिपरा आसन् स एव सततं हृदि ॥ ६ ॥ **मिथस्तथालापतश्च** वियोगतापतप्तेभूद् तेनासां जीवनं तयोः। तेनैकादश वर्षाणि तथा कुर्वन् इरिर्वभौ ॥ ७॥ 'युवां मा'मितिवाक्येन चेममेव वरं ददौ । अन्यथैतादशो भावो न भवत्येव कुत्रचित ॥ ८ ॥ अतो माहात्म्यवीयुक्तस्तेहोभवदिति प्रभुम् । चिरात्पाप्यापि पितरी सस्वजाते न शिङ्कतौ ॥ ९ ॥

श्रीसद्भागवतदशमस्कन्धसुबोधिनी ।

(३) श्रीमद्गोस्वामिवल्लमजिन्महाराजकृतः श्रीष्ठवोधिनीलेखः। भीविष्यति खेहदानादितिशेषः, अन्यथेति, दानाभाव इत्यर्थः,स्यविरुद्धं धर्मीमिति, प्राक्तत्वेन ज्ञानविषय त्वं स्वस्मात् स्वस्त्पाद् विरुद्धो धर्मस्तमित्यर्थः, सर्वदुःस्वेति, 'उपसंहर विश्वात्म'न्नितिदेवकीप्रार्थनया तथा कृतवानितिभावः, रूपस्य कार्यं भीष्मस्य प्रपतिज्ञीनस्य विश्वरूपदर्शनसम्पादितालौकिकत्वज्ञान-विषयत्वस्य कार्यमर्जुनस्य प्रपत्तिः, टिप्पण्यां प्रथमं स्वतन्त्रन्याख्यानं, तत्र'मूलं 'इत्युक्तवा हरिर्भगवान् तूष्णीं शिशुरासीत् प्रकट आत्ममायया पद्यतोः पित्रोः परं प्राकृतः प्राकृतत्वप्रकाशकः शिशुर्वभूवे'त्यन्वयः, 'अपरचे'त्यारम्य सुवोधिनीव्याख्यानं, तत्र यथाश्चतमेवान्वयः, चतुर्थाप्याये तस्योत्पत्तिर्निस्पितेत्युक्तत्वा-द्धुना न तत्स्वीकार इत्याशयेन एतद्व्याख्याने प्राकृतपदस्यार्थान्तराण्युक्तानि, भगवत्सामध्ये-स्येति, अत्र सामर्थ्वपदेन कंसमारणसामर्थ्य ज्ञेयं, तस्त्रकटनस्येदं ज्ञानद्वयं प्रतिबन्धकमतस्तदप्रकटयित्वा प्राकृतभावमेव स्वीकृतवानित्यर्थः ॥ ४५ ॥

( ५ ) भगवदीयनिर्भयरामभट्टनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या ।

'युवां मां पुत्रमावेने'त्यत्र भगवतः श्रीगोकुल एकादशवर्षस्थितिप्रयोजनमाहुराविर्भाव इत्यादिना, आविर्मावे पुत्रतया साधनं तु तपोभवत् । अग्रे लीलारसप्राप्तौ साधनं मृग्यमेव हि॥१॥ भक्तिमार्गीयमित्यात्मवियोगमकरोद्धरिः । तद्। तु स्वत एवासीद् भगवद्भावसन्ततिः २ एतावन्ति दिनान्यासन्नेवं कुर्वन् भविष्यति। एतावन्मासिकश्चासीदेवमेवं करिष्यति॥३॥ एतावृद्धार्षिकश्चासीत् तेन चैवंविघाःशुभाः ।लीलाःकुर्वेन् साग्रजःश्रीप्रशुस्तत्र भविष्यति क्रुशल्यास्ते साम्रजो नु कदा द्रक्ष्पामि ताहशम्। एवंविधानन्तभावैरत्यार्त्या दर्शने तयोः५ मिथस्तथालापतश्च सर्वधेन्द्रियवृत्तयः । सर्वो हरिपरा आसन् स एव सततं हृदि॥६॥

एवंविधानन्तभावैश्ति, एवं भावैरत्यार्त्या तयोर्वसुदेवदेवक्योर्द्रश्ने जाते सति तयोरेव मिथस्तथा भावपूर्वकमालापत इन्द्रियाणामेकादशानां वृत्तयो हरिपरा आसिक्रित्यर्थः ॥५-६॥ वियोगतापतसेभृत् तेनासीजीवनं तयोः । तेनैकाद्दा वर्षाणि तथा कुर्वन् हरिर्वभौ ॥७॥

पूर्वकारिकान्त उत्तरस्य 'स एव सततं हृदी'त्यस्योत्तरेणान्वयः, वियोगतापतसे हृदि स एव हरिः स्थितोभूत् तेनैव तयोर्जीवनमासीदित्यर्थः, तेनेति, इन्द्रियाणामेकादशलेनेकादशवर्षपर्यन्त तथा कुर्वेन्निन्द्रयाणां स्वपरलं कुर्वन् हरिर्वभौ ॥ ७ ॥

### ॥ श्रीशुक ख्वाच॥

# इत्युक्त्वासीद्धरिस्तुर्णी भगवानात्ममायया । पित्रोः सम्पर्यतोः सद्यो बभूव प्राकृतः शिशुः ॥ ४६ ॥

प्वमुक्त्वा रूपान्तरस्वीकरणं कृतवानित्याहेत्युक्त्वासीदिति, तूर्णीभावोतुक्तसिद्धोपि रूपवज् झानस्यापि तिरोभावपतिपादनार्थः, यथा रूपं पाकृतं स्वीकृतवानेवं पाकृतमेव झानं .स्त्रीकृतवानिति, तथा सति रूपान्तरस्त्रीकरणं सम्यगुत्पद्येत, नन्देवं स्वविरुद्धधर्मं कथं स्वीकृत-वानित्याह हरिरिति, यतः स सर्वदुःखहर्ता, स्वरूपमप्यन्यथा करिष्यतीत्याशङ्क्याह अगवानिति, रूपज्ञानकार्ययोरिप तदा प्राकट्यं न स्यादित्याशङ्क्याहात्ममाययेति, स्वस्यैव सर्वभवनसामर्थ्येन

# (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

इस्युक्तवासीखरिस्तूष्णीमित्यत्रातमपदेनेदमाकूतं, यथात्माविकृतो नित्यः शुद्धः सद्रूप-स्तथेयं मायाप्युक्तगुणविश्रिष्टा, अत एव तादशगुणविशिष्टलीलायाः प्रत्यायिका नासत्यदार्थस्य, संसार-हेतुभूता माया यथा जीवस्य स्वरूपं विस्मारयित्वा प्रापिश्वकविषयासक्तिं जनयत्येवभियमपि भक्तानां स्वस्वरूपविस्पृतिं भगवदासिक्तं च जनयतीत्येतावद्धर्भसाम्येनास्थामपि मायाशब्दप्रयोगः, वस्तुतस्तु यथान्ये ठीलोपयोगिनो गोपीगोपादय आनन्दरूपा एविमयमपीतिज्ञापनायात्मपदं, अन्यथा पुरुषोत्तम-वाचि भगवत्पदाव्यवहितोत्त्त्यैव मायाया भगवदीयत्वप्राप्तेरात्मपदं व्यर्थ स्यात्,एवं सति ''प्रकाशाश्रयवद् वा तेजस्त्वा "दितिन्यायेन भगवद्रपुत्वादत्र कर्मधारयोष्यभिन्नेत इति ज्ञेयं. तथा चेदम्पदं सर्वत्रानुष्ठयते. तथा हि, अत्र लीलार्थं मगवता तौ पितृत्वेनाङ्गीकृताविति भगवच्छत्त्यैव तयोस्तथाविर्भावः, अन्यथा निषेकजननाद्यभावेन तयोस्तथात्वमुच्यमानं बाधितं स्यात् , एतदेवाहात्ममायया पित्रोरिति, न"न्वेतद् वां दर्शितं रूप''मितिवाक्यात् पूर्वरूपदर्शन एव भगवदिच्छाया उक्तत्वाद् 'वान्यथा मद्भवं ज्ञान'-मितिवाक्याद् दर्शनस्यानन्यलम्यत्वाचैतद्रप्रदर्शनं कथमेत्योरत आहात्ममायया सम्पद्यतोरिति,

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

इत्युक्तवासीदित्यत्र रूपज्ञानेत्यादि, भगवत्त्वे तिरोधापिते प्राकृतरूपज्ञानयोर्ये कार्ये अविहित-भक्तिरसानुभावादिरसुरन्यामोहादिश्व तयोरिष प्राकट्यं न स्यात् तद्वाधकस्य भगवत्त्वस्योद्धृतत्वादित्या-शक्तय तत्र समाधिमाहेत्यर्थः,तथा कृतवानिति, एतहिष्णण्यां बहुधा स्फुटिष्यति,तत्कार्यभिति,स्वरूप-कार्य, ज्ञानप्राकट्टोप्येवमेव ज्ञेयं, आत्ममायापदे खस्य सर्वभवनसामर्थ्यं यदाचार्येर्व्याख्यातं तत्तारपर्य

(५) भगवदीयनिर्भयरामभट्टनिर्मिता श्रीस्वोधिनीकारिकाच्याख्या। युवां मामितिवाक्येन चेममेव वरं ददौ। अन्यथैताहको भावो न भवत्येव क्रुत्रचित् ॥८॥ अतो माहात्म्यधीयुक्तःस्नेहोभवदिति प्रशुम् । चिरात् प्राप्यापि पितरी'सस्वजाते न दाङ्कितौ' ॥ ९ ॥

अत इति, अतो वरदानादेव माहात्म्यज्ञानयुतः स्नेहोभवदितिहेतोः कंसं मारियखा बन्धनान्मोचियत्वोपस्थितं प्रभुं चिरादेकादशवर्षोत्तरं प्राप्यापि माहात्म्यज्ञानेन शङ्कितौ पितरौ न सस्वजाते नालिङ्गितवन्तौ, तदुक्तमेकचत्वारिशाध्याये 'देवकी वसुदेवश्र विज्ञाय जगदीश्वरौ कृतसंवेदनौ पुत्री सस्वजाते न शङ्किता'विति ॥ ८ ॥ ४५ ॥

२०६

अ. ३. ऋो. ४६. 1

तथा कृतवान, ततः स्वैच्छया यदा तस्कार्यमायास्यतीति गीतोपदेशने भीष्यमुक्ती च तथैव तदा प्रकटीभविष्यति, अन्यदा तु मातृपार्थनया रूपान्तरमेव प्रदर्शयिष्यतीतिभावः, यदैव तुर्ष्णी स्थितस्तदैव सद्यस्तत्क्षणमेव प्राकृतः क्रिशुर्वभूवाच्छिन्ननाछोवस्थितः, नदानां रूपान्तरस्वीकारे

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

एतेन चक्कुस्सामध्येनादृश्यत्वं सूचितं, अतिशयेनोपकान्तकार्योपयोगित्वं हि सम्यक्तवं, तेन पूर्वमीश्वर-त्वेन जानतोर्छीलोपयोगिमायाकरणकदरीने सम्यत्तवं स्वपुत्रत्वेनापि दर्शनं ज्ञेयं, तथैव लीलायाः कारिध्यमाणत्वात् 'पित्रो'रितिवचनाच्, यद्वा ठौकिकभावे सत्येव ठीछोपपत्तिरिति दर्शने ठीछोपयोगि-मायाकरणकत्वनिह्नपणेन पितृत्वोक्तया च पुत्रत्वज्ञानं प्राप्तमेव, तच न केवलं किन्त्वीश्वरत्वानुसन्धान-सहितामिति तदेव सम्यत्तवं, "युवां मां पुत्रभावेन ब्रह्मभावेन चे"तिभगवद्भचनात्, अथवोक्तरूप-मायाकरणकदर्शने तद्विरुद्धाविषयकत्वमेव सम्यत्तवं, तथा च ब्रह्मभावस्य लीलाविरोधित्वेन तद्रहितं स्वस्मादुत्पन्न इत्येव ज्ञानं सम्यग्दर्शनं, एवं सति तथा 'पश्यतोस्तयोः' परं 'प्राकृतः शिशुर्वभूते'ति तह्रशन-प्रकारकथनं, वस्तुतस्तु भगवान् षङ्गणसम्पन्नः परमकाष्ठापन्नः श्राद्धमसस्त्रप एव यः शिद्धाः शिश्चास्यः स सद्यस्तिसिन्नेवक्षण आसीद् दृष्टः प्रकटो वा जात इतियोजना, 'तत्राभवद् भगवान् व्यासपुत्र' इत्यत्रेवात्रा-प्यासीदितिपदस्य नोत्पत्तिर्थः, जातो हि बालो रोदिति, तच द्वाःस्थजागरणहेतुरिति तूर्जां तथासीत्, अपरोक्षत्वेप्यलौकिकत्वेन ज्ञानाभावात् सोंशः परोक्ष एवेति लिट्प्रयोगः, अपरं च, इह हि तत्तत्क्षण-सम्बन्धित्वेनोच्यमानापि सर्वा लीला तथामृतैव शुद्धब्रह्मधर्मेह्नपा नित्यैवेति 'कृतागसं त'मितिश्लोकोक्त-रूपवन् नालादिसहितशिशुरूपस्यापि शुद्धनवात्वाद् यथाश्रुतेपि न काप्यनुपपत्तिः, तच्छलोकोक्तरूपस्यैव 'न चान्त'रित्यादिना ग्रुद्धबद्धात्वमग्रे ग्रुकेनोक्तमिति न काचिच्छङ्कात्र, लीलाया निरोधार्थत्वाद् यथैव सम्भवति तथैव करोतीति न प्राकृतानुकरणलीलायां काचिनन्यूनता प्रत्युत भक्तार्थ एवमपि करोतीत्यद्भत-माहात्म्यख्यापकमित्येतत्सर्वं हृदि कृत्वा 'स्वस्येव सर्वभवनसामध्येन तथा कृतवा'नित्याद्यक्तमिति ज्ञेयं, अत एव 'चवन्य प्राकृतं यये'तिप्राकृतदृष्टान्त उक्तोग्रे, अथवा द्रोष इदं सूत्रं, शेषाधिकारकाण्य्रत्ययान्तोत्र पकृतिशब्दः, तेन यथा 'चक्षम श्राह्यं रूपं चाक्षम'मित्यादिशब्दास्तथायमपीति 'प्रकृत्या श्राह्यः प्राकृत' इत्यर्थः सम्पद्यते, लौकिकालौकिकभेदेन हि द्विविधा जीवाः, तेषां प्रकृतिरिप तथा, तथा च 'मल्लाना-मशनि'रितिश्लोको क्तरीतिवदलौकिकप्रकृतिभिरलौकिकत्वेन ग्राह्यो लौकिकप्रकृतिभिर्लौकिकत्वेनेत्येताह्यो

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीख़वोधिनोटिप्पण्योः प्रकाशः। टिप्पण्यां न्युत्पादयन्त्यत्रातमपदेनेत्यादि, यद्यात्मतुल्या तदास्या मायात्वं कृत उक्तमित्यत आहुः संसारे-त्यादि, तथा चैतत्कार्ये किञ्चत्तद्धर्मसाम्येन तथोक्तं 'कौण्डपायिनामयनेग्निहोत्रशब्द'विदित्यर्थः, तह्यात्म-पदस्य किं प्रयोजनिमत्यतस्तदाहुर्वस्तुत इत्यादि, एतमर्थं न्यायेनोपोद्धरुयन्ति सतीत्यादि, एवं सती-त्यादि, एवं तस्यां भगवत्तादात्म्यसाधनस्य प्रयोजनमाहुस्तथा चेत्यादि, अनुषज्यत इति, संयोगपृथकू-त्वेनानुष्डयते, तद् व्युत्पादयन्ति तथा हीत्यादि, अनुषङ्गान्तरं व्युत्पादयन्ति नन्वेतावदित्यादि, सूचित मिति, रूपान्तरस्य सूचितं, दर्शनेन्यप्रकारतः सम्यक्तं न्युत्पाद्यन्त एव समर्थयन्त्यतिदायेनेत्यादि, एतेषां त्रयाणामपि सम्यक्तवपक्षाणां समुचय एव न तु विकल्पः श्रुतार्थोपत्तिसिद्धत्वात्, व्याख्याने वाशब्दस्त नाक्यालङ्कारे, तेन सिद्धमाहुरेविमत्यारम्य तथासीदित्यन्तं, नन्नेनं सर्वेषु पदेव्वासीदितिक्रियाया

दिद्दश्चणां परोक्षतापेक्ष्यतेत्र तु तमापेक्ष्यत इत्याह पित्रोः सम्पद्धयतोरिति, लीकिक्जाननैपुण्यं मातुः परमार्थज्ञाननैपुण्यं पितुः, उभयमपि विद्यमानमेव न भगवस्सामध्येस्य प्रतिबम्धकम् ॥४६॥

श्रीटिप्पणीप्रकाशलेखयोजनाकारिकाच्यास्यदिभिर्विभूषिता ।

(१) श्रीप्रभुवरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

वस्तुतस्त्वलौकिक एव शिशुर्वभूवेस्पर्यः सम्पद्यते, अत्र लौकिकस्यवहारोपयोगि ज्ञानं लौकिकं, तद्वन्तस्तथा, शास्त्रीयं ज्ञानमहौकिकं तद्वन्तस्त्रयेत्युच्यन्ते, तेन नन्दादीनां हौकिकत्वेन मानेपि छीलाया अलौकिकत्वात्तन्मध्यपातित्वेन तज्ज्ञानादीनां न लौकिकत्वं, तेषां पुत्रत्वादित्वेन ज्ञानं आस्त्रेणानुबते परं न त विधीयत इति शास्त्ररीतिमपेक्ष्य लैकिकत्वमुच्यते. नैतावता काचिन्न्यनतात्र, लीलाखेनालौकिकत्वमुक्त-मेव, यद्वा प्रथमस्कन्धे भीष्मोक्ती "प्रकृतिमगमन् किल यस्य गोपवध्व"इत्यत्रेवात्रापि प्रकृतिशब्दो भगवत्स्वरूपवाची, तथा च पूर्ववत प्रकृत्या स्वरूपेणैव प्राह्मस्तथा, 'न तत्र सूर्यो भाती'त्यादिश्चतिभि-'र्नाहं वेदै'रित्यादिस्मृतिभिश्चेतरसाधननिषेधाच्छ्रत्यन्तरे च "नायमात्मा प्रवचनेन लभ्य"इत्यादिनेतर-साधननिषेधपूर्वकं ''यमेवैष वृण्ते तेन लम्य'' इत्यादिना मगवतेव मगवाँ छम्य इति निरूप्यते, तथा चैता-दशशुद्धश्रहरूपो लोकवेदप्रसिद्धः पुरुषोत्तमः शिशुर्वभूवेत्यर्थः, पिन्नोः सम्पर्धयतोरित्यत्र तयोः सम्पद्भयतोरेव तथाकरण उपपत्तिमाहुर्लोकिकज्ञानेत्यादिना, सामर्थ्यस्य सामर्थ्यप्रकटनस्येत्यर्थः, इदमत्राकृतं, अनेनेव रूपेणाधुनैव कंसं गारियत्वा सर्वसमाधानं कर्तुं सामध्ये सत्यिप यद् रूपान्तरप्रकटनं तत् 'समुद्धिजे भवद्धेतोरधीरधी'रित्यादिवाक्यैठौंकिकरीत्यैव खेहातिशयो ज्ञायते येन भगवतः कंसाभि-मुस्तत्वमात्रेपि प्राणापगमी भवेत् , ठोकविद्वेषभिया रूपोपसंहारप्रार्थनेनापि होकिकरीत्येव स ज्ञाप्यते मातुः, पितुस्तु पूर्णमाहात्म्यज्ञानवत्त्वेनोक्तराङ्काभावेप्यनेनैव रूपेणाधुनैव कंसमारणे भक्तदुःखनिवृत्ती सत्यां स्थितौ प्रयोजनाभावादस्माकं पुनर्दर्शनं न भविष्यति चेन्न प्राणस्थितिभविष्यतीत्यभिप्रायेण तद्वत्तान्तकथनादेतद्वरोपसंहारोन्यत्राधना गमनमभिष्रेतमिति ज्ञायते, अन्यथा माहारम्यज्ञानवत्त्वेन सर्वज्ञतामपि प्रमोर्जानातीति न तन् निवेदयेत् . तथा च तदा तद्दर्शनसत्त्वोत्तया तज्ज्ञानस्योक्तरूपस्य हेतुत्वं सूच्यत इति युक्तं तथात्वमिति ॥ ४६ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

सम्बद्धेषु सत्सु बभूवेतिकियान्तरं व्यर्थमसङ्गतं वा स्यादित्याकाङ्कायां तद्वैयर्थ्यप्रकारमाहुरपरोक्षे-त्यादि, सोंश इति, अत्राक्ततलांशः, तथा च प्राकृतो बभूवेति भिन्नं वाक्यमतो न वैयर्ध्यादिदोष इत्यर्थः, यद्यप्यत्र पूर्वसमुचायकश्चकारोपेक्ष्यते तथापि परोक्षत्वायैव तद् नुक्तिरित्यपि द्वेयं, पाकृतो बभूवे-त्यस्य तद्दर्शनप्रकारकथनत्वमभिप्रेत्य पक्षान्तरमाहुरपरश्चेत्यादि, तथाभृतेवेति, अप्राकृतैव, नतु तर्हि नालच्छेदादेः कथमुत्पत्तिरित्यत आहुस्तच्छ्रोकेत्यादि, नन्वनुक्तमिदं कथमङ्गीकर्तुं शक्यमित्यत आहुर्लीलाया इत्यादि, प्राकृतत्वप्रतीतेरौचित्ये युत्तयन्तरमाहुरेत एवेत्यादि, नतु प्राकृतो वभूवेत्यस्य दर्शनप्रकारकथनलाङ्गीकारे भवनिकयां प्रति प्राकृतदृत्यस्य कर्तृत्वमसङ्गतं स्यादित्यतः पक्षान्तर-माहरथ वेत्यादि मुक्तमेनेत्यन्तं, अस्मिन् पक्षे कल्पनाक्केशादरूच्या पक्षान्तरमाहर्यक्केत्यादि, अस्मिन् पक्षे ययाश्रुतमेव स्रोके वाक्यं ज्ञेयं, शेषं विवृज्वन्ति पित्रोरित्यादि, स्नेहातिदायो ज्ञायत इति, स्नेहातिशयरूपं ज्ञायत इत्यर्थः, मम तु स्नेहातिशयाज् ज्ञायत' इति पञ्चमीघटितः पाटः प्रतिमातिः स ज्ञाप्यत इति, खेहातिशयो ज्ञाप्यते ॥ ४६ ॥

ततश्च झोरिर्भगवरप्रचोदितः सुतं समादाय स सूतिकाग्रहात् ॥ यदा बहिर्गन्तुमियेष तर्छाजा या योगमायाजनि नन्दजायया ॥ ४७ ॥ एवं स्वीकृत्य रूपान्तरं तत्र स्थितौ पयोजनाभावाद स्वयं गमने रूपान्तरस्वीकारवैयर्ध्याद

एवं स्वीकृत्य रूपान्तरं तत्र स्थिती प्रयोजनाभावात स्वयं गमने रूपान्तरस्वीकारवैयथ्यति तस्य चान्नानान् सर्वसमाधानार्थं तं बोधियत्वा तद्द्वारा स्वयं गोकुले गतवानित्याह तत्रश्चेति, पाकृतभावानन्तरं द्यौरिश्चकारादान्नापनानन्तरं च सुतं भगवन्तं समादाय सम्यग् गृहीत्वोत्तप-पात्रं वस्तं च प्रसार्य तदुपरि स्थापित्वा स सृतिकागृहाद् यदा बहिगेन्तुमियेष तिहिं तस्मिन् समये नन्दजायया योगमायाजनि जनिता, द्यौरिरिति गमने भयाभावः, स इति भगवद्वाक्ये विश्वासः, सुतमिति, तस्यापि पुत्रत्वबुद्धिः पाकृतेव जातेति ज्ञापितं,

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी।

तत्रश्च शोरिरित्यत्र सर्वमोहनस्वभावायास्तस्या आविर्भावे वसुदेवे तथात्वं कृतो नेत्याश्चक्य तिव्वारणाय भगवत्र्यचोदित इतिपदतात्पर्यभाहुःसाधारणमोहस्येति, भगवता गोकुले स्वनयनार्थं ततः कन्यायाश्चानयनार्थं संप्रेरित इत्येतावति कार्ये भगवज्ज्ञानशक्त्येव व्याप्त इति योगमायाजनितसर्वसाधारणमोहस्य निवर्तकमुक्तरूपं ज्ञानमिति तथेत्यर्थः, यथान्यः कश्चिचौर्येण गच्छन्

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

ततस्रोत्यत्र तस्य चेति, वसुदेवस्य च, भगवत्यचोदित इत्यादेस्तात्पर्यं तु टिप्पण्यामेवः प्रकाशितमिति ततोवधेयं, तस्रोवेत्यादिशब्दस्चितमर्थं सुवोधिन्यामाहुरनेनेत्यादि, यदा बहिर्गन्तु-मियेष तर्छ्यं या योगमायाजनीत्यादिकथनेन भगवत्याकट्यान्सहूर्त्तानन्तर्यं ठभ्यते, 'नवम्यां योगनिद्राया जन्माष्टम्यां हरेरतः नवमीसिहतोपोष्याः रोहिणी चुधसंसुते'तिभविष्योत्तरवाक्यान्नवम्यां सा जातेति ज्ञायते'थ सर्वगुणोपेत' इत्यत्र 'यर्खेवाजनजन्मर्क्ष'मिति निशीयारम्मे रोहिण्यारम्भकथनाद्, रोहिणी तु

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभिजन्महाराजकृतः श्रीसुद्योधिनीलेखः।

तत्रश्चेत्यस्याभासे भगवत्प्रचोदितपदस्यार्थमाहुर्बोधयित्वेति, 'मां नय कन्यामानये'त्यादि-प्रकारं, मनसेतिशेषः, गतवानित्याहेति, भगवत्प्रचोदितत्वकथनाद् भगवत एव मुख्यत्वात् स्वातन्य-मितिभावः, तथा च भगवान् स्वयं गोकुले गतवानित्यनेन 'नन्दन्नजं शौरिरुपेत्ये'त्यन्तस्यार्थ उक्तः इति हेतोः शुक्त आह्, वसुदेवस्य वहिर्गमनं मायाजननं चेतिशेषः, अनेनैतद्वाक्यार्थ उक्तः, व्याख्याने नन्दग्रहीयप्राद्धभावोत्तरक्षण एव मायाजननमन्यथा नन्दग्रहीप भगवद्यां स्यादतस्तत्वहत्यद्यव्यवधानतात्पर्यकत्वश्चः व्यावर्तियतुमाहुः प्राकृतभावानन्तरमिति, तत्सामियकप्राद्धभावे गमकं जातं परमबुध्यते'ति सामान्यतो ज्ञानं भगवत्यादुर्भावाद् द्वितीये मायाजननक्षणे जातमेव विशेषतस्त भगवत्यादुर्भावात् तृतीये मायाजननेत्रत्रक्षणे दर्शनं भवेत् तदैव मायाकार्यं जातमतो क्रेत्रे न दर्शनं मशुरायां तु मुहूर्तपर्यन्तं दर्शनस्य जातत्वात् तत्यभावेणेव मायाकार्याभाव इतिमावः, आज्ञापनानन्तरं चेति, 'युवां वा'मितिश्लोके पुत्रत्वेन नव्यत्वेन चिन्तनं कर्तव्यं तेनात्रिमलीलात्तम्य इतिकथनानन्तरमित्यर्थः, तथा च प्राकृतमावैतदाज्ञापनयोर्भगवद्यहणे हेतुत्वस्यनाय ततः इत्यनेन तदानन्तर्यमुक्तं न तु किश्चद् व्यवधानं सूचियतुमितिभावः, भगवद्यञ्चतेत् हेत्तस्यार्थस्त्वामास उक्त एव, समुपसर्गस्यार्थमाहुक्तमन्ति, भगवदावस्य इति, एवंचिन्तनेनैव लीलारसप्रापिभिविश्यतीतिवाक्य इत्यथः, प्राकृतेवेति,

स्तिकाग्रहादिति, पसवधर्मास्तजापि ग्रह आविर्भूताः, देवक्या अपि स्तिकात्वं जातं, साधारणमोहस्य निवर्तकं साधारणं ज्ञानमिति गमनस्वाच्छन्धं कपाटोद्घाटनं च, आत्मन इव देहस्यापि विस्मरणं यथा भवति तद्धं तस्मिन्नेव समये घोगमाया जाता, भगवत्समान-काले चेज् जाता भवेत तदा देवकीवसुदेवयोरपि पस्वापः स्यात, अनेन सुहूर्तानन्तरं सा

श्रीदिपणीप्रकाशलेखयोजनाकारिकान्याख्याविभिर्विभूषिता ।

(१) श्रीप्रसुचरणविरचिता श्रोटिप्पणी।

पद्भ्यां शनैश्च गच्छति स्वचातुर्येण तथैव वसुदेवोपीति ज्ञाने साधारणत्वं, अन्यया गोपाला भाण्डीर-मिवायमिष गोकुलं प्रापितः स्यात्, यद्वा भगविद्विषयक्ज्ञानतारतम्येन मोहापगमतारतम्यमिति भगविति लोकसाधारणं ज्ञानमधुनास्यास्तीति ताद्व् मोहोप्यपगत इति तथेत्यर्थः, तावान् बाह्योपि वन्धो निवर्तत इत्याहुः कपाटोद्धाटनं चेति, तदा देवकीत्यादि, दर्शनेन हि मोहाभावः, समानकालते जन्मनो दर्शनलक्षणो मोह एव भवेदित्यर्थः ॥ ४७॥

## ॥ टिप्पण्यां समाप्तस्तृतीयोध्यायः ॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

अत्रवार्थे चशब्दः, आत्मन एवेति, गोकुल्स्थानां यथा स्वात्मनो विस्मरणं तथा पुत्रदेहस्यापि विस्मरणं पुत्रः पुत्री वेतिसंस्कारोद्दोषो न भवेदित्यर्थः, अनेनेति, पित्रोः प्रस्वापाभावकथनेनेत्यर्थः, तथापि मुहूर्तिनियम उपपत्त्यन्तरमाहुर्नवम्यां चेति, पुराणान्तरसम्मत्येदमुक्तं, पित्रोः प्रस्वापाभावेन भगवद्शिने मायाजननाभावस्य हेतुत्वोक्तया गोकुले भगवद्शीने तत्समकालमायाजननं हेतुरिति सूच्यतेतो वजे नवम्यां प्रादुर्भावो भगवत्प्रादुर्भावानन्तरं मायाजनने तु प्राथमिकभगवद्शिनप्रभावेणैवाग्रेपि दर्शनं भवेन् मथुराया-मिव, समकालं जनने भगवद्शीनमेव न सम्पद्येतातो न भगवद्शीनप्रभाव इति टिप्पण्यां स्फुटं, नवु

( ४ ) श्रीमद्दीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।

ततश्च शौरिभेगवत्प्रचोदित इत्यस्य विवरणे मुहूर्तानन्तरं च सा जातेत्यादि, अनेन वसुदेवबहिर्गमनेच्छासमानकालिकयोगमायाजन्मकथनेन, मुहुर्तानन्तरमिति, वसुदेवगृहीयप्रादुर्भावनकालान् मुहूर्तानन्तरमित्यर्थः, अत्रेदं तत्त्वं, 'अथ सर्वगुणोपेत' इतिसन्दर्भे निरूपितस्याधिदैविक-कालात्मकपञ्चन्त्वारिंशत्ष्य्यत्वारिंशद्घटिकाद्वयरूपनिशीथस्यारम्भे मथुरायां पुरुषोत्तमजन्माभृत्, निशीयावसानसमये नन्दगृहे पुरुषोत्तमजन्म, एवं मथुरायां श्रीगोकुलेपि पुरुषोत्तमजन्माभृत्, निशीयकालेधिकरणं, तावत्येवाष्टमी तिथिः, तदनन्तरं नवमी अवृत्ता, तस्यां गोकुले मायाया जन्म भविष्ये 'नवम्यां योगिनद्राया जन्माष्टम्यां हरेस्ततः नवमीसिहतोपोष्या रोहिणी खुवसंयुते'त्यनेन विष्णुपुराणे पञ्चमेशे प्रथमाध्याये 'प्रावृद्काले च नमसि कृष्णाष्टम्यां महानिशि उत्पत्स्यामि नवम्यां च प्रसूर्ति त्वमवाप्स्यसी'त्यनेनैव नवम्यां मायाजन्मकथनात्, अत एव 'नवम्यां सा जाते'ति सुवोधिन्यामुक्तं, तथा सित चसुदेवगृहीयप्रादुर्भावकालान्मायाजन्मकथनात्, अत एव 'नवम्यां सा जाते'ति सुवोधिन्यामुक्तं, तथा सित चसुदेवगृहीयप्रादुर्भावकालान्मायाजन्मकथनात्, अत एव 'नवम्यां सा जाते'ति सुवोधिन्यामुक्तं, भगनत्त्यापनं चेत्येतावकृतौ तावान् काले व्यतीयायेति युक्तं मथुराप्राक्रकालान् मायाजन्मनो मुहूर्तानन्तरत्वं पुरुषोत्तमप्राकळां चसुदेवगृहे नन्दगृहेष्टम्यां निशीधकाल एवेति न तिथिमुहूर्तोवन्तरत्वं पुरुषोत्तमप्राकळां चसुदेवगृहे नन्दगृहेष्टम्यां निशीधकाल एवेति न तिथिमुहूर्तोवन्तर्तः सुरुषोत्तमात्रं, अत एव जन्माष्टमीनिर्गयप्रन्यसमाप्ता'विति श्रीगोकुरुलाधाशाद्वामाद्वा

२०८

जातेति श्रायते, नवम्यां च सा जाता, रोहिणी तु तुल्या, अतो रोहिण्याः कृत्तिकावेघो न दोषाय, सप्तमीवेधस्तु दोषायैव, पुत्रोत्सवादिकं शुद्धनवम्यामेव जातमिति शुद्धाष्ट-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिष्पयोः प्रकाशः ।
भगवन्मायाजन्मनोस्तुल्या, अतो निशीये रोहिण्यारम्भकयनाद् रोहिण्याः कृत्तिकावेषो न दोषाय, तेन
रामानुजमतीयेथेत् कृत्तिकाविद्धा रोहिणी नाद्रियते तद्सङ्गतमुक्तवाक्यविरुद्धत्वात्, सप्तमीवेषस्तु दोषायैवोक्तभविष्योत्तरवाक्यविरुद्धत्वात् 'सऋक्षापि न कर्तव्या सप्तमीसंयुताष्टमी अविद्धायां
सऋक्षायां जातो देविकेनन्दन' इति ब्रह्मवैवर्तवाक्यविरुद्धत्वाच् 'अष्टमी सप्तमीविद्धा हन्ति पुण्यं
पुराकृतं ब्रह्महत्याफ्रं द्याद्धिवैमुख्यकारणा'दिति गौतमीयतन्त्रवाक्ये दोषोक्तेश्च, पुत्रोत्सवादिकं च
द्रमुद्धनवम्यामेव जात्तमिति शुद्धाष्टम्यभाव उत्सवाधिकरणकाल्यमादाय 'स्वकालादुत्तरः कालो

(३) श्रीमहोस्वामिवञ्चभिनास्याजकतः श्रीखुवोधिनीलेखः ।
यथा नन्दण्हीयप्राद्धर्भावश्चण एव मशुरायां तद्दर्शनं तथा तिसमन्नेव श्चणं व्रजेपि दर्शनं भवेन्मायायास्तूत्तरक्षणं जातत्वादिति चेत्, अत्रैवं ज्ञेयं, दर्शने हि प्राद्धभावो हेतुः, तथा च प्राद्धभावस्य हेतुत्वार्थं
दर्शनात् पूर्ववितित्वं वाच्यमतः प्राद्धभावोत्तरक्षणं 'जातं परमबुध्यते'तिसामान्यज्ञाने जाते तदुत्तरक्षणं
भगवत्प्राद्धभावात् तृतीये मायाजननाद् द्वितीये विशेषदर्शनं व्रजे भवेत् तावता स्तोत्रक्षणं
मायाकार्यं जातमिति न दर्शनं, सामान्यतस्तु 'जातं परमबुध्यते'तिज्ञानं प्राद्धभावाद् द्वितीये मायाजननक्षणं
जातमेव, मशुरायां दर्शने पूर्वप्राद्धभाव एव हेतुः, तस्यव रूपस्येतदन्तर्भृतत्वेनाशुनापि दर्शनात्, अतो मशुरायां
नन्दण्हीयप्राद्धभावश्चण एव दर्शनमिति, सस्तमीवेधिस्त्विति, नवमीसाहित्यं सप्तमीवेधस्यासम्भावितत्वेन,
सप्तमीविद्धायां जन्मतिथित्वाभावादितिभावः, दोषायेति, विद्धोपवासे जन्मतिथौ पारणप्राप्तेदिषः
स्यादित्यर्थः, तिथिक्षये निर्णयमाहुः पुत्रोत्सवादिकमिति, नवमीसहिताष्टमी जन्मतिथिः, तथा
(४) श्रीमहोश्चितलाल्यमङ्वयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना ।

भीवदिनन्नतमस्माभिर्निरणाय्येत'दिति निरूपितं, अन्यथा नन्दगृहीयप्रादुर्भावस्य नवम्यधिकरणले जन्माष्टम्यां 'गोकुलाधीशप्रादुर्भावदिन'त्येन न स्यात्, तथा सित 'श्रीगोकुलाधीशप्रादुर्भावदिन'त्यं न वदेयुः, किञ्च प्रादुर्भावसमये 'थ सर्वगुणोपेत' इत्यादिकथिता गुणा अपेक्षितास्ते तु तस्मिन्ने निशीय वाच्यास्तत्रैवोक्तत्वात्, नवम्यां तु नोक्ता इति गोकुलीयप्राकट्यसमये तद्धणानामप्रसिक्तः स्यादत उभयत्राप्यष्टम्यां निशीथ आविभाव इतिसिद्धान्तः, नन्वेवं 'पुरुवोत्तमस्तु नन्दगृह एव मायया सह जात' इति सहोक्तिर्विक्ष्यत इति चेन् न, स्वत्यव्यवधाने 'सहोक्ते'रिविक्द्यतात्, युग्मप्रसवे हि सर्वत्रस्वरूपकालेभेदेनोत्पत्तौ 'सहैवोत्पन्नावेता'विति प्रयुक्तते विद्वांसः, एविमहापीति नास्वा-रस्यं किमिप, 'नन्दगृहीयपुरुवोत्तमप्राकट्यकालमायाजन्मकालयोः स्वत्यमेव व्यवधान'मित्युक्तं प्राक्, रोहिणी तु तुल्येति, वसुदेवगृहे नन्दगृहे भगवत्याकट्यं तत्त्रयुक्तो नन्दगृह उत्सवश्च रोहिण्यामेवेति प्राकट्योत्सवयोक्तमयोर्प्यकेनक्षत्राधिकरणत्विति जन्मनस्तत्प्रयुक्तस्योत्सवस्य च रोहिणी तुल्येत्यर्थः, नैयमप्रमितिथिः, किन्तु जन्ममात्रस्याधिकरणमिति तुश्चेत्नाष्टमी व्यावर्त्यते, अतो रोहिण्याः कृतिकावेधो न दोषायेति, रोहिण्यारम्भे भगवजन्मनो जातत्वेन तत्प्रयुक्तोत्सवयोविद्यमाना रोहिण्युमयोस्तुत्येति कृतिकया विद्वेत जन्मनक्षत्रमतः कृतिकाविद्धरेहिण्यां व्रतादिकृतिर्न दोषायेत्यर्थः,

नवम्यप्युपोच्या, अन्तःस्थिते भगवति मायोद्गमो न भवतीति यदैव बहिर्गन्तुमियेष तर्छेव

( ४ ) श्रीमद्दीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुवोधिनीयोजना । क्रत्तिकाविद्धरोहिणीनक्षत्रस्य जन्माधिकरणस्वाद्धत्सवाधिकरणस्वाच, इदमत्र तत्त्वं, निशीथका**ले** रोहिणीनक्षत्रारम्भे भगवजन्म 'यहींनाजनजनमक्षी'मितिवाक्यात्, 'नक्षत्रारम्भे जन्मे'ति विवृतत्वाच, अतो रोहिणी नवग्यां सर्वस्मिन्नहर्नाति जन्मोत्सवौ तदधिकरणावेव, सप्तमीवेधस्त्वित, व्रतकरणे दोषावह इत्यर्थः, नवमीयुताष्टम्यां कृष्णाविभीवस्तत्र सप्तमीवेधोसम्भवपराहतः, अत एवोक्त-'मविद्धायां सऋक्षायां जातो देवकिनन्दन' इति, अतः सप्तमीवेधो व्रतादौ त्याज्य एव. नत् नवमी-सहिताष्ट्रम्याः प्राकट्यकारुत्वेन सप्तमीविद्धां पूर्वाष्टमीं त्यक्ला नवमीयताष्ट्रम्यां व्रतादि कार्यमिति त युक्तं विद्धाक्षये तु विद्धेव ग्राह्या न तु केवला नवमी जन्मतिथित्वाभावादित्याशङ्क्याहः पुत्रोत्-सवादिकं शद्भनवन्यामेव जातिमिति शद्धाष्टम्य भावे केवला नवम्युपोष्येति, व्रतकरणे हि भगवदावि-भीवस्तस्त्रयुक्त उत्सवश्च निमित्तमिति भक्तिमार्गमर्यादा प्रमाणसिद्धा, अत एवोक्तं निवन्धे 'भुक्तवा चोत्सवो निषिद्धो भगवदावेशाभावा'दिति, तत्रोत्सवस्य प्राकट्यप्रयुक्तत्वेन प्राकट्यापेक्षया न्यूनवलतया प्राकट्यकाललाभे तत्रैव व्रताचनुष्टेयं, तदलाभे तुरसवकाले व्रतादि कार्यमितिनिष्कर्षः, अन्यत्रावतार प्राकट्यकाल उत्सवकालश्चेक एव श्रीकृष्णावतारे त्वष्टमी जनमकालो नवस्यत्सवकाल इति कालभेदः. वसुदेवकर्तृकमायानयनानन्तरं नन्दारुये पुत्रज्ञाने नवम्युत्सवकरणात्, उत्सवस्य जन्मप्रसुक्तत्वेन जन्मापेक्षया गौणतया जन्मनो मुख्यतया जन्मकाळलाभे तत्रैव व्रतं, तदलाभ उत्सवकालहप-केवलनवम्यामुपोषणं युक्तमितितात्पर्यं, विद्धाक्षयेपि विद्धोपवासो न कार्यो वेधस्य सर्वथा निषिद्धत्वात् , उक्तप्रकारेण केवलनवम्यामप्यपवासादेरीकत्वाच , अत एव 'जन्माष्टमीं पूर्वविद्धां सऋक्षां सकलामि विहाय नवमीं शुद्धासुपोध्य व्रतमाचरेदि'त्यार्षवाक्यं वैष्णवग्रन्थेषुपलभ्यते,नतु पूर्वविद्धाष्टमी-क्षये केवला नवम्युपोष्येत्युक्तं,तज् जन्माष्टमीनिर्णयग्रन्थेन विरुध्यते,तथा हि ''केचित् तु'जन्माष्टमीपूर्व-विद्धां सऋक्षां सकलाम्पि विहाय नवमीं ग्रद्धामुपोध्य व्रतमाचरे दिति व्यासवचनात् पूर्वविद्धायाः क्षये शुद्धैव नवम्युपोष्या वचनवलादेकाद्रशां दशमीवेधे शुद्धद्वादशीवदिति वदन्ती''तिमतान्तरमुपन्यस्य 'तत्र यद्येतद् वचनं समूलकं तदा तथैव नो चेत् पूर्वीक्तरीतिरेवानुसर्तव्ये'ति प्रसुचरणैर्जनमाष्टमीनिर्णयप्रन्थे निरूपितं, एवं सति वचनस्य समूळत्वे सन्देहप्रदर्शनेन तत्त्रयुक्तव्रतेषिःसन्देह एव प्रतिपादितो न त निर्णय इति चेन्न, अनवबोधात .तथा हि प्रभुचरणैर्हि तत्र 'यद्येतद् वचनं समूळकं तदा तथैव नो चेत् पूर्वीक्तरीति-रेवाजुसर्तन्ये'तिनिर्णायकपाक्किकोक्ता, तस्या अयमर्थः,यदि 'जन्माष्टमीं पूर्वविद्धा'मितिवचनं समूलकं तदा तथैव तद्वचनवलादेव केवला नवस्यपोध्या नो चेद वचनस्य समूलत्वाभावे पूर्वोक्तरीति-रेकादश्यां दश्मीवेषे शुद्धद्वादशीव'दितिरीतिरेचानु सतेच्या,केवला नवम्युपोष्येत्यर्थः,तैर्हि चचनमुपन्यस्तं 'शुद्धादशीव'दितिरीतिरप्युक्ता, तत्र वचनस्य सन्दिग्धत्वेपि रीतेरसन्दिग्धत्वात तद्रीत्या विद्धाक्षये द्भाद्धा नवम्येवोपोष्या, 'साधूनां समयश्चापि प्रमाणं वेदवद् भवेदि' तिस्कान्दात् ,अतो वचनस्य मूललाभे वचनं रीतिं चाश्रित्य केवला नवस्युपोष्या,वचनस्य मूलालाभे तु रीतिमेवाश्रित्य केवला नवस्युपोष्येति-फिक्कार्थः सिद्धः, एवं सित पूर्वविद्धाक्षये केवला नवस्येवोपोच्या न त पूर्वविद्धेतिनिर्णयः सम्पन्नो न तु संशयो न वा विरुद्धनिर्णय इति निरवद्यः पन्था आर्याणां, नतु सिद्धान्ते जन्माष्टम्यां नन्दारुये प्राकट्यं स्वीकृतं तम्न युक्तं 'व्यवहारविषयत्वं प्राकट्यं'मिति लक्षणाप्रसङ्गात् , अष्टम्यां निशीयसमये गौक्रले

२१२ ↔

(४) श्रीमद्दीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीसुबोधिनीयोजना ।

सर्वेषामेव भगवञ्ज्ञानाभावात् , किञ्च 'जातं परमञ्ज्यत न तिलक्ष्टं परिश्रान्ते'तिवाक्यान् मायाया अपि सामान्यज्ञानं मातुरभून् न त विशिष्टं, तत्र पुरुषोत्तमज्ञानस्य कावकाशः ? अतो व्यवहारविषयत्वस्यः प्राद्धभीवो दुरुपपाद इति चेत्, सत्यं भगवत्प्राद्धभीवस्थाचतारस्वपत्वव्यवहारिवष्यतारूपत्वाभ्यां द्वेषाङ्गीकारान्निशीथसमय आविभीवस्त्ववताररूपे। ज्ञेयः, 'अवतारो नाम व्याप्विकुण्ठाद् भगवतः प्रपन्ने समागमन'मिति सुबोधिनीसिद्धलक्षणेन प्रपन्ने सपागमनमवतारः, स बिभुजस्य पुरुषोत्तमस्याष्ट्रम्यां निशीयसमये श्रीगोकुरु जातः, द्वितीयो ब्यवहारिवषयत्वरूपः प्राद्धर्भावस्तु नवम्यां नन्दगृहे जातः, देवकीवसदेवकृतप्राकृतभावाङ्गीकारप्रार्थनानन्तरं नन्दालयेवतीर्णस्य द्विसुजस्य देवकीवसदेवाभ्यां मधुरायां दर्शनं लेभे, तदुक्तं टिप्पयां 'नन्द्रगृहे प्रादुर्भूतस्यैव सर्वतःपाणिपादान्तत्वेन तदा कार्यमस्तीति वसदेवपृहे प्राह्मांव इति ज्ञायते स एव 'वभूव प्राकृतः शिशु'रित्यनेनोक्त' इति, तथा च सिद्धमेतत् , अवताररूपं व्यवहारविषयत्वरूपं चेति प्राकट्यं देशा, तत्र द्विभुजपुरुषोत्तमस्यावताररूपं प्राकट्य-मष्टम्यां निश्चीथसमये श्रीगोकुले, ज्यवहारविषयत्वरूपं शाकट्यं तु प्राकृतभावाङ्गीकारप्रार्थनानन्तरं देवकीवसुदेवयोरमे समभूत्, श्रीमोकुले व्यवहारविषयलकूषं विभुजस्य प्राकट्यं नवभ्यामासीत् तत्प्रयुक्त उत्सवश्रेति न कापि दोष्ठेशः, इदमत्र तत्त्वं, अवतारुह्मं प्राकट्यं तु नियतदेशकालसङ्ख्यं व्यवहारविषयत्वरूपं तु यत्रैव भक्तेरुद्रेकस्तद्भक्तार्थं तत्रैव मायाजवनिकादुरीकरणेन भवतीत्यनियतदेश-कालसङ्ख्यं, यथा रासे बह्वीनामर्थे बहुधा, अस्मिन् प्राकट्ये नोत्पत्तिभ्रमः, अवतारहृते प्राकट्ये त माययोत्पत्तिम्रमः कार्यतेज्ञानामितिविशेषो ज्ञेयः, नतु पुरुषोत्तमाविभीवो मथुरायां श्रीगोक्छे च स्वीकृतस्तत्र नन्दालये पुरुषोत्तमप्राकट्यं न सम्भवति मानाभावान्मशुराधिकरणाविभीवेन चरितार्थत्वा-चेति चेन्न, 'नायं सुखापो भगवान् देहिनां गोपिकासुत' इत्यादिश्री द्वाकोक्तीनां मानत्वात . गौतमीयतन्त्रादिषु 'बल्लवीनन्दनं वन्द'इस्यादिवाक्यैर्भन्त्रेष्विष यशोदानन्दनत्वन्यवहाराच्च, न चेदं लोक-प्रसिद्धिमात्रमूलकं भ्रान्तिप्रतिपन्नमनूदितमिति वक्तव्यं, भ्रान्तिप्रतिपन्नस्यासतो मन्त्रादौ व्यवहारे दोषा-थिक्यस्मरणातु, 'योन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिषद्यते किं तेन न कृतं पापं चौरेणात्मापहारिणे'ति-वाक्यात . अन्यया भ्रान्तिप्रतिपन्नं मनुष्यत्वादिकमिष क्षत्रचिदन्नदितं स्यात् , प्रस्यत 'मायामनुष्यस्य वदस्य विद्व'न्नित्यादिवाक्यैर्मतुष्यत्वादि भ्रान्तिप्रतिपन्नमपोद्यतेतो 'नन्दस्त्वात्मज उत्पन्न'इत्यादि-वाक्यवलान्नन्दालये पृथक् प्राकत्यमङ्गीकार्यं, न च 'न खलु गोपिकानन्दनो भवानि'त्यादिभिर्यशोदा-नन्दनत्वं निषद्धिनित वाच्यं, प्राकृतरीत्या प्राप्तस्यैव 'गोपिकानन्दन'त्वस्य निषेधात् , 'देवकीजन्मवाद' इत्यादिवाक्यैर्देवकीनन्दनत्विवेववदत्रापि स्वीकारात् , अन्यथोक्तवाक्येन देवकीनन्दनत्वमपि वाध्येत, अपि च ब्रह्मादिप्रार्थनया भूम्यद्वारार्थं चसुदेवगृहे चतुर्भुजरूपेण पुरुषोत्तमोवतीर्णः, एवमक्षरात्मकव्यापि-वैकुण्ठस्थाभिः श्रुतिभिश्चिरं स्तुत्या प्रसाद्य प्रार्थितो नित्यलीलास्थभक्तवृन्दनिराचितरासंमडण्लमण्डनो भग-वान पुरुषोत्तमो द्विभुजरूपेण नन्दालयेवततार, अतो यादशं द्विभुजं नित्यलीलामध्यपाति गोपनितिम्बर्ना-चन्दवेष्टितं रासस्थं दृष्टा समुत्पन्नरिरंसाभिः श्रुतिभिः प्रार्थनायां क्रियमाणायां 'पृथिव्यां भारते क्षेत्रे माशुरे मम मण्डले वृन्दावने भविष्यामि प्रेयान् वो रासमण्डल'इतिवरं दत्तवान् ,ताद्य'द्विसुज'रूपेणावतरणम्पेक्षि-

मायायाः स्वतन्त्रज्ञानपक्षं व्यावर्तियतुं नन्दजायया जनितेत्युक्तं, न तु भगवानिव सा स्वत आविभ्रेतेति ॥ ४७ ॥

अ. ३. स्त्रो. ४७ ] श्रीटिप्पणीप्रकाशलेखयोजनाकारिकाञ्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीदिप्यण्योः प्रकाशः। गौणः सर्वस्य कर्भण' इति गौणकालत्वं चादाय नवम्युपोच्या न तु तादशस्यलेभरात्रवेधादिकमादरणीय-मित्यर्थः, इदं यथा तथोत्सवनिर्णयान्तर्भतजन्माष्टमीनिर्णयविवरणे सम्यक् प्रपश्चितमिति ततोवधेयं, नृतं गृहाद् वहिर्गमनावसरे मायाजन्म कृत उक्तमित्याकाङ्कायामाह्ररन्तरित्यादि, तत्र हेतुमाहुः सा हीत्यादि, कार्योपायार्थमिति, कार्यसाधनार्थम् ॥ ४७ ॥

(३) श्रीमद्गोस्वामिवञ्चभितन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

चाष्ट्रमी मुख्या नवमी तदङ्गं, एवं सति मुख्यालामे तदङ्गे व्रतं कर्तव्यं न त्वजनमतिथौ सप्तमी-विद्धायामितिभावः, उक्तरीत्या नन्दगृहे प्राद्धभीवस्य नवम्यां निर्धारितत्वात् , प्रत्रोत्सवावादिभूतौ यस्य, सर्वसम्पत्समृद्धिपूर्वकरमाक्रीडत्वस्येति तद्गुणसंविज्ञानो बहुवीहिः, जातं प्राद्धर्भुतमित्यर्थः, स्वरूपवर्ही-लाया अपि नित्यसिद्धाया एवाविभीव इति पुत्रोत्सवयोः समत्वं सूचितुं द्वन्द्वः, अन्तःस्थित इति, यावद् भगवानन्तस्तिष्ठति न तावन्मायाया उद्गमः, कार्यं पौरातुशायनार्दिकं न भवति प्रयोजनाभावा-दित्यर्थः, इदं विवृज्वन्ति सा हीति, कार्योपायार्थमिति, कार्ये गमन उपायः प्रतिबन्धाभावस्तदर्थे लोकान पौरादीन ज्यामोहयति शाययतीत्यर्थः ॥ ४७ ॥

( ४ ) श्रीमदीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीस्रवोधिनीयोजना । तिभिति नन्दालये पृथगेव द्विभुजावतारः, पुरुषोत्तमस्य चतुर्भुजलि सभुजलयोः प्रमाणसिद्धलात् , 'परि-पूर्णतमः कृष्णो वैकुण्ठे गोकुले स्वयं चतुर्भुजश्च वैकुण्ठे गोकुले द्विसुजः स्वयं मिति ब्रह्मवैवर्तात् , न चोपसंहर विश्वारम'त्रितिदेवकीप्रार्थनानन्तरं चतुर्भुजस्वरूपमेव भुजद्वयोपसंहारेण तथा प्रदर्शितवानिति वाच्यं, नन्दगृहे प्राहुर्भूतस्य द्विभुजस्यैन मथुरायां प्राकृतभावाङ्गीकारात् प्रार्थनानन्तरं दर्शनिमतिसिद्धान्तात् , अन्यथा चतुर्भुजस्य द्विभुजप्रदर्शनं मायिकं स्यात् , तथा सति तादशद्विभुजरूपेण कृता लीला मायिक-ह्मपपर्यवसिताः स्युः, तत् तु न सम्भवति, अनेकप्रमाणविरुद्धत्वात् , अतो 'मोकुले खिसुजः स्वय'-भित्यादिप्रमाणसिद्धं मायासम्बन्धरहितं द्विभुजं परमकाष्टापन्नं पुरुषोत्तमस्वरूपं नन्दगृहाविर्भूतमेव प्राकृतभावस्त्रीकारप्रार्थनानन्तरं मथुरायां देवकीवसुदेवयोः प्रकटीकृतमित्यङ्गीकर्तव्यं, साहजिक-द्विभुजस्वरूपस्य सिद्धत्वात्, प्रदर्शनार्थं चतुर्भुजस्यैव द्विभुजत्वकरणे तु द्विभुजत्वं कल्पनीयं स्यात् . तादशकल्पिततद्दिसुजरूरेणान्यासां ठीलानामसम्भवात् , न हि श्रुतिम्यो वरदानं कल्पितद्विसुजरूरोण कृतं किन्तु साहजिकद्विभुजरूपेण, अतः फलदानमपि साहजिकद्विभुजरूपेणेव भवितुमहीति. तदर्थ द्विभाजस्य नन्दालयेवतारः प्रथगेव स्वीकार्यः, 'नन्दस्त्वात्मज उत्पन्न'तन्मातरौ निजसुतौ घृणया स्तुवन्त्या'-वित्यादि बहुवाक्यस्वारस्याच तस्यैव मधुरायां प्राकृतभावप्रार्थनानन्तरं पित्रोर्दर्शनमिति निर्देष्ट-मखिलं, 'बभूव प्राकृतः शिशु'रित्यत्र प्राकृतपदार्थस्तु प्रभुचरणैष्टिप्पण्यामुपपादितः, स ततोवधेयः, 'प्राकृतत्वं द्विभुजत्व'मिति केचिदाहुस्तन्तु पूर्वोक्तरीत्या ब्रह्मवैवतीदिविरुद्धं बृहद्वामनीयसन्दर्भविरुद्धं यक्तिविरुद्धं भक्तिमार्गविरुद्धं चेति नादर्तव्यं सुधीमिः ॥ ४७ ॥

॥ योजनायां तृतीयाध्यायः समाप्तः॥

जन्मप्रकर्ण

तया हुतप्रत्ययसर्ववृत्तिषु द्धाःस्थेषु पौरेष्वनुशायितेष्वथ ॥ द्वारस्तु सर्वाः पिहिता दुरस्या बृहस्कपाटायसकीलशृङ्ख्येः ॥४८॥ ताः क्रुष्णवाहे वसुदेव आगते खयं व्यवर्यन्त यथा तमी रवेः ॥ ववर्ष पर्जन्य उपांशुगर्जितः शेषोन्वगाद् वारि निवारयन् फणैः॥ ४९॥ तस्याः कार्यमाह तयेति, तया मायया हृताः प्रत्ययानां सर्ववृत्तयो येषु जावत्स्वापयोः प्रत्ययानां ज्ञानानां वृत्तयः संशयादय उत्पचनते, मायामोहितास्त मुर्चिछता एव जाताः, जगति तस्या-मुत्पन्नार्थां तत्मभावः, यशोदोदयस्तु मुग्धा एव गोकुलवासिनश्च, ततः क्रमेण मधुरायां द्वास्थास्ततः पौराः, न केवलं पूर्ववद् बुद्धिरेव गृहीता किन्तु निद्रयातिरिक्तबुद्धिरपि सम्पादिताः यथा भूयान कालो लोकान्तरं गतानामिव मुम्धतया गच्छति तथानुद्यायितेषु सुषुप्ति पापितेषु सत्सु, इयं हि मायैतावत्कार्यमेव कृतवती, अन्यत् त्वन्यथा जातमिति वदन् प्रक्रमान्तरमाहाथेति, पर्व तैरेत्र द्वारपालकैः सर्वा एव बारो बृहत्कपाटायसकीलश्चक्करैः पिहिताः स्वभावतीपि दुरत्यया गजा व्याघाः कचित् सिंहा विषमाश्चैव भूमयः । दिवसेषि गतौ नित्यं सर्वथा भवहेतवः ॥ १ ॥ येषु द्वारेषु, गमनमात्रेपि साधारणानां वन्धो भवति, तत्रापि पिहिताः, ब्रहन्ति कपाटानि यत्र, आयसाः कीलाः श्रङ्खलाश्च यामु, कीलसहिता वा श्रृङ्खला यामु, कुश्चिकयैवोद्घाटियतुं शक्याः, कुश्चिकापि विषमा, एतादृशा अपि कुष्णवाहे वसुदेवे समागते स्वयमेव व्यवर्धन्त विश्वीर्णा जाताः, स्वयमेवोद्धाटितकपाटा जाताः, भगवतः सर्वमोक्षदातृत्वात् कपाटानामप्यचेतनानाः मतितामसैर्वेद्धानां मुक्तिः पदर्शिता, अनेनान्येषां मुक्तिन्यीख्याता, यदि शुद्धसन्तं भगवद्वाहकं चेद भवति, एतत्पदर्शनार्थमेव कृष्णवाहे वस्त्रदेव इत्युक्तं, अयमेवोपाय इति ज्ञापयितं दृष्टान्तमाह यथा तमो रवेरिति, उपायसइस्रेणापि सर्व तमो न गच्छति, उदिते त सूर्ये स्वत एव गच्छति.

(२) श्रीषुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः । ववर्षत्यस्याभास उभयोः साम्मुख्येति, मायाभगवतोः साम्मुख्ये ॥ ४९ ॥

(३) श्रीमद्रोश्वामिवल्लभिजन्महाराजकतः श्रीसुवोधिनीलेखः । तथा हृतेत्यत्रैताबत्कार्यमेवेति, प्रत्ययवृत्तिहरणमनुशायनं च कृतवतीत्यर्थः, तयेत्यस्यानु-शायितेष्वित्यनेनाप्यन्वयः, अन्यास्त्विति, द्वारिषधानादिकं कंसाज्ञया पूर्वमेव जातं स्थितं तदुद्धाटनं तु भगवत्प्रभावादेव जातमित्यर्थः, श्रृङ्खन्लाश्च यास्विति पिहिता इत्यस्यार्थक्यनं न तु बहुवीहिः ॥४८॥

तथा छुद्धसत्त्वे भगवत्सहिते सत्येव सर्वाविद्यानाशः, सर्वासाध्यानां स्वत एव सिद्धिर्नान्यथेति

निरूपितं, अन्तद्वरिषु निर्गतेषु मायायाः प्रवेश उभयोः साम्प्रुख्ये यदासीत तदाइ ववर्षेति, दृष्ट्रिपि

सर्वेषामनुत्थाने हेतुः, उपांद्वामर्जितं चानुत्थाने शब्दान्तरपतिवन्धे च, अधिकगर्जने तेनैव

(५) भगवदीयिनभैयरामभद्दनिर्मिता श्रीखुवोधिनीकारिकाव्याख्या । तथा हृतप्रत्ययेत्वत्र गजा व्याघाः कचित् सिंहा विषमाश्चैय भूमयः। दिवसेपि गतौ नित्यं सर्वथा भयहेतवः१॥ द्वारस्तु सर्वाः पिहिता दुरत्यया इत्यत्र दुरत्यया इतिपदव्याख्यानिर्मदं स्पष्टमेव ॥४८॥ ॥ इति श्रीतृतीयाष्ट्यायकारिकार्थः समासः॥ मघोनि वर्षत्यसकृद् यमानुजा गम्भीरतोयौधजवोर्मिफेनिला ॥
भयानकावर्तशताकुला नदी मार्ग ददौ सिन्धुरिव श्रियः पतेः ॥ ५०॥
नन्दव्रजं शौरिरुपेत्य तत्र तान् गोपान् प्रमुप्तानुपलभ्य निद्रया ॥
शिशुं यशोदाशयने निधाय तत्मुतामुपादाय पुनर्शहानगात् ॥ ५१॥

पनोधः, एतावन्मायाकार्यं साधारण्येन प्रष्टतं वस्नुदेवस्यापि खेदहेतुर्भवति, अतस्तन्निवारणार्थं दोषोन्वगात्, पातालात् समागत्य फणोः पर्जन्यवारि निवारयन्नन्वगात्, पश्चाद्रागेन गतवान, भगवत्सम्बन्धात् तत्कृतं तु भयं न भवति, अन्तरिक्षे निवारयन् गच्छतीत्येके, फणौरितिपदा-दन्वगादिति च पश्चादेव छत्रधारीव गच्छतीति ज्ञायते ॥ ४८ ॥ ४९ ॥

यथा यथा गोकुलनिकटे गमनं तथा तथा मायासानिध्याद् गमने क्रेजाधिक्यं भगवतसानिध्याच तदभाव इति ज्ञापियतुं यमुनोत्तरणे प्रकारमाह मघोनि वर्षतीति, भगवज्जन्मसमये स्वतो
निष्टता अपि मेघा मायाजन्मनि सर्वे समागताः, इन्द्रोपि मायामोहितो मेघमेरको जातः, केवलाश्चेद्
भगवित गच्छिति निष्टता अपि भवेयुः, अल्पानां मोहितानामल्पभैर्यवन्त्वेन महित विरोधासम्भवाद,
अत आह मघोनीन्द्रेसकुद् वर्षति सित, स्वभावतोपि यमुना क्रूरेत्याह यमानुजेति, अत एव
गम्भीरतोयौधजवोर्मिफेनिला, गम्भीरो भयानकोगाधो यस्तोयौधस्तस्य जवेन वायुवशाच य
ऊर्भयस्तत्सिहता फेनिला च, त्रिविधोपि दोषस्तस्या निरूपितः, अतिवेगो राजसः, फेनादिस्तामसः, एवं कालकृतं दोषमुक्त्वा स्वाभाविकं दोषमाह भयानकावर्तशताकुलेति, भयानका
भयजनका ये आवर्ता भ्रमरास्तेषां शतैराकुला, समप्रवाहरहिता व्यग्रा वा, आवर्तास्तामसाः,
वैषय्यं राजसं, एवं स्वाभाविका अपि त्रयो दोषाः, एवं दुष्टापि भयान् मार्ग ददौ, सर्वा नद्यः
समुद्रपल्यः, रामावतारे समुद्रोपि मार्गमप्रच्छन शोषितः कि पुनस्तस्याल्यस्त्वा भार्या ? अतः
स्वरूपादेव प्रच्युता भविष्यामिति सिन्धुरिव मार्ग ददौ, किश्च यमुनाजलेग्रे लक्ष्मीभिः सह
क्रीडां करिष्यति, अतः सन्तोषादिवि ददौ, यथा लक्ष्मीपतेर्जामातुः श्वगुरः समुद्रः कदाचित् स्वगृहे नयन् मार्ग प्रयच्छिति, अथवा श्रीः सीतैव, तस्या एकस्याः कामुकथेत् समुद्रशोषं कृतवान्
वहुनां गोपिकानां कामुकः कथं न कुर्यात् ? ५० ॥

एवं मार्गवन्नदीमुत्तीर्थ गोकुले गतस्य कृत्यमाह नन्दझक्तमिति, दाौरिरित्यभये नन्दस्य च मित्रत्वात, त्रजे च गवामि कदाचिच्छक्दो भवत्यतः पुरुषगमनशक्देनापि न तत्रत्यानां जागरणं, उपेत्य समीपे गत्वा, अनेन शनैर्गमनं सचितं, तत्र च तान् सर्वदा जागरणयुक्तानिप तदा प्रसुसानुपलभ्य, केवलपि शयनं सम्भवतीति निद्रयेत्युक्तं, शिद्युं वालकं भगवन्तं, भगवन्त्वश्चनेन पुत्रत्वस्य वनतुमश्चयत्वान्नामान्तराणामकृतत्वाद् भगवन्त्वे स्थापनस्यायुक्तत्वाच्छिद्युक्तं, शायने शय्यायां, अयुक्तमित्याशङ्क्य शयनपदं दत्तं, यशोदायाः शयने सित यशोदायाः शयनं यत्रेति निधाय नितरां स्थापयित्वा तत्सुतां मायामुपादाय पुनस्तेनैव मार्गण स्वयहानगात्।। ५१॥

देवक्याः शयने न्यस्य वसुदेवोथ दारिकाम् ॥ प्रतिमुच्य पदोर्छोहमास्ते पूर्ववदावृतः ॥ ५२ ॥ यशोदा नन्दपत्नी च जातं परमबुध्यत ॥ न तिहिङ्गं परिश्रान्ता निद्रयापगतस्मृतिः ॥ ५३ ॥

॥ इति श्रीमद्भागवते महापुराणे दशमस्त्रन्ये श्रीकृष्णजन्मनामतृतीयोध्यायः॥ ३ ॥

ततो देवक्याः दायने तस्या अपि शय्यास्थानं कृत्वा तां स्थापथित्वा, अधितिभिन्नप्रक्रमे, यशोदारायने तूर्व्णां शनैरशापयन्, अत्र तु तदभावः, दारिकां कन्यां, अनादरे दारिका, स्वयमेव पदोः पादयोर्छोहं प्रतिसुच्य पूर्ववदेव यदा भगवज्ञन्य न जातं तदा यथा॥ ५२॥

अत्र यशोदायाः श्रयनं न सम्भवति, प्रसवे लोकेशानासम्भवादित्याशङ्क्याह यशोदिति, यशो ददातीति प्रसवे शाते भर्तुः सुखं भवतीति, नन्दस्य पत्नीति, ताहशे समयेन्यदापि जागरणं जातकर्माद्यावश्यकत्वात् पत्नी भूत्वापि सावधानापि, जातमेव परमबुध्यत न तु जातस्य लिङ्गं पुत्रः पुत्री वेति, यतः परिश्रान्ता प्रसवार्थं वेदना महती जाता, पश्चाच्छ्रान्ता यदा तदैव प्रसवो जात इति प्रसवेन सह निद्रापि जाता, तथा कृत्वापगता स्पृतिर्यस्थाः, मम प्रसवो जात इति पूर्वानुसन्धानं स्मृतिः, अतः पूर्वं वसुदेवकृतं सुस्थम् ॥ ५३ ॥

॥ इति श्रीमद्भागवतसुबोधिन्यां श्रीमद्रस्थभदीक्षितविरचितायां द्शमस्कन्धविवरणे तृतीयाध्यायविवरणम् ॥ ३ ॥

(२) श्रीपुरुगोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुगोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।
यमानुजेत्यत्र कालकृतदोषमध्ये गाम्मीर्यं सात्त्विकं, फेनादिरित्यादिपदेन उर्मय मकरादयो जीवाः, स्वाभाविकदोषनिरूपणे समप्रवाहराहित्यं सात्त्विकं सात्त्विकस्य स्तम्भहेतुत्वात् ॥ ५०-५३॥ ॥ इति श्रीमद्रह्मभनन्दनचरणैकतानश्रीयदुपतितनुजपीताम्यरविरचिते दशमस्कन्ध-सुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशे तृतीयाध्यायविवरणम् ॥

मघोनीत्यत्र गम्भीरतोयौयजनसहिता ऊर्मयो यत्रेत्यन्तं बहुत्रीह्यन्तं पदं विधाय फेनिलेत्य-नेन कर्मधारयो द्वेयः, अतिवेग इति, तथा च गम्भीरत्वाद् भयानकत्वं सात्त्विको दोषो द्वेयः अग्रिमविशेषणेपि तथा ॥ ५०॥

॥ लेखे तृतीयाध्यायः समाप्तः॥



# ॥ चतुर्थोध्यायः ॥

॥ श्रीशुक उवाच ॥

बहिरन्तः पुरद्वारः सर्वाः पूर्ववदावृताः ॥ ततो बालध्वनिं श्रुत्वा ग्रहपालाः समुस्थिताः ॥ १ ॥

मायायाः कार्यमधुना चतुर्थे त्रिनिरूप्यते । अन्यथा भगवत्कार्थं न भवेदनिमित्ततः ॥ १॥ ज्ञापने दुःखसुखदे ततीपि ज्ञापने तथा । कंसस्य सहभृत्यस्य धर्मवाधो न चान्यथा ॥ २ ॥ तामसमसुके राज्ये कृतो धर्मस्तु तद्गतः । अतः पूर्वस्य नाशौ वै कर्तव्यं तामसाश्च ते ॥ ३ ॥ ब्राह्मणा अपि तद्देशे स्वभावाद तामसा मताः । कालस्तथाविधो यस्माद पश्चाज्ञातस्तु सात्त्विकः ॥४॥

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

चतुर्थोभ्यायेनिमित्ततं इति, मक्तदुःखाभावादित्यर्थः, ज्ञापने इति, मायाकृतरोदनेन स्वज्ञापनं ततो गृहपालकृतवालजन्मज्ञापनं च कंसे, एते उमे अपि तथेत्यर्थः, तत्नोपीति, एतदुभयज्ञापनानन्तरं 'यत्र क वा जात' इति मायाकृतं भगवजन्मज्ञापनं कंसकृतज्ञापनं च मित्रष्ठ, एते उमे अपि दुःखसुखदे इत्यर्थः, न चान्यथेति, मायामोहं विना नेत्यर्थः, नतु धर्मस्थापनहेतोभेगवदवतारस्य तन्नाशहेतुत्वं कथमुच्यते 'जातः

(५) भगवदीयनिर्भयरामभद्दनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या।

चतुर्थाध्याये मायाया इत्यादि ।

मायायाः कार्यमधुना चतुर्थे विनिरूप्यते । अन्यथा भगवत्कार्यं न भवेदनिमित्ततः ॥ १ ॥ ज्ञापने दुःखसुखदे ततोषि ज्ञापने तथा।कंसस्य सहभृत्यस्य धर्मवाधो न चान्यथा॥२॥ तामस्रमभुके राज्ये कृतो धर्मस्त तद्भतः।अतः पूर्वस्य नाशो वै कर्तव्यस्तामसाक्षते ॥३॥

ब्राह्मणा अपि तद्देशे स्वभावात् तामसा मताः। कालस्तथाविधो यस्मात् पश्चाज्ञातस्तु सान्त्विकः॥ ४॥

अधुना चतुर्थेध्याये मायायाः कार्ये सर्वेषां दुःखदानं धर्मनाशश्च निरूष्यते, अन्यथा गायाकार्याभावेनिमित्तत भक्तदुःखात्मकनिमित्ताभावाद् भगवत्कार्यं देवक्यादीनां बन्धनिवृत्तिः सर्वेषां सुखदानं धर्मरक्षादिकं च न भवेदित्यर्थः ॥ १॥ ज्ञापने इति प्रथमादिवचनान्तं, मायाकृतेन रोदनेन स्वज्ञापनं(ततो गृह्वालकृतवालजनमञ्जापनं च कंसे),एते उभे अपि ज्ञापने दुःखसुखदे इत्यर्थः, बसुदेवादिनां दुःखदे कंसस्य सुखदे इतिभावः, ततोपीति, एतदुभयज्ञापनानन्तरं 'यत्र क वा जात'मिति मायाकृतन्यान्यक्षना कंसे कंसकृतज्ञापनं च मन्त्रिष्ठ, एते उभे अपि ज्ञापने तथा दुःखसुखदे इत्यर्थः, न चान्यथेति, अन्यथा मायामोहं विना भृत्यसिहतस्य कंसस्य धर्मबाधो न स्यादित्यर्थः ॥ २ ॥ नतु धर्मस्थापनहेतोभगवदवतारस्य धर्मनाशहेतुत्वं कथमुच्यत इत्याग्रङ्क्यादुस्तामसप्रसुक इति, तामसाश्च त इति, कंसेन हता पश्वादयोपि तामसा इत्यर्थः, अतस्तामसप्रसुके राज्ये यज्ञाङ्गानां पश्वादीनां तामसत्वात् तत्र कृतो यज्ञादिधर्मस्तामस एवेति पूर्वस्य धर्मस्य माराः कर्तव्य एवेत्यर्थः ॥ ३ ॥ अन्येषामपि धर्मोङ्गानां तामसत्वादेव नाग इत्याग्रयेनाहुर्ज्ञाद्याणा इत्यादि, पश्चादिति, तमःकार्यनिवृत्तेः पश्चाञ्चातो धर्मस्तु सान्विक इत्यर्थः ॥ ४ ॥

**जिन्मप्रकरणे** 

भगवत्कार्यवैपरीत्यं मायाकार्य इति ज्ञापियतुमुद्धाटितकपाटानां द्वाराणां पुनः पिधानमाह बिहरन्तिरित, पुरो बिहर्द्वाराण्यवान्तरद्वाराणि च सर्वाः पूर्ववदेवावृताः, वैलक्षण्ये रक्षकाणां ज्ञानसम्भवाज् ज्ञानं भवेदिति पुनर्वन्थनं मायाकार्यमुक्त्वा पूर्वं वमुदेवदेवक्योनिवृत्तस्यापि भयस्य जननार्थं रोदनमपि कृतवती, तेन रोदनेन सर्वेषां जागरणं जातमित्याह तत इति, बालस्योत्पन्नस्य ध्वनि अत्वा गृहपालाः स्तीपृहरक्षकाः सम्यग्रुत्थिताः ॥ १ ॥

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

खलु तवान्तकृद् यत्र क वे'तिवाक्यश्रवणेनैवा'निर्दशान्त्रिर्दशां'श्रेत्यादिमन्नणस्य जातत्वादित्यत आहु-स्तामसप्रभुक इति, तामसाश्च त इति, तद्धताः पश्वादय इत्यर्थः, एवमपि कण्टकन्यायेन धर्मप्रतिपक्ष-दूरीकरणं युक्तमितिभावः, पश्चादिति, तमःकार्यनिवृत्तेः पश्चाद्धात्तानो धर्मस्तयेत्यर्थः ॥ १ ॥

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः ।

अय चतुर्थाध्यायं विवरिषवो जन्मप्रकरणार्थस्य हेतुचमरूपान्तरस्वीकरणकापट्याल्यार्थचत्रष्टय-विटतलात् तत्र स्वीकरणस्यैव मुख्यलात् तत्पूर्वाङ्गयोहेत् यमयोः पूर्वाध्यायद्वय उक्तत्वात् तत्स्वी-करणोत्तरमत्रोत्तराङ्गभूतं कापट्यं वक्तन्यं, तदत्रावसरसङ्गस्या निरूपयति, यद्वा कापट्यं विना रूपान्तर-स्वीकरणं न सम्भवतीति प्रकृतघटकोपोद्घातसङ्गत्येदं निरूपयतीत्याश्चयेनाहुर्मीयाधाः कार्यमित्यादि, तच कपाटावरणादिसर्वधर्मनाशान्तं ज्ञेयं, नन्वेतन्निरूपणस्य किं प्रयोजनमत आहुरन्यथेत्यादि, यदि कापख्यरूपं मायाकार्यं न मवेत् तदानिमित्ततो भगवत्कार्यं न भवेत्, अनिमित्तत इत्यस्यार्थं टिप्पण्यामाहरनिमित्तत इत्यादि, तथा च मायाकार्याभावे भक्तदःखाभावात तत्सखदानुरूपं भग-वत्कार्धे न भवेत्, अतस्तद्र्धं तत्प्रयोजकं मायाकार्यमत्रावश्यं निरूपणीयमिति प्रथमकारिकार्धः, यद्वा नत् मायाकार्यं पूर्वाध्याये निरूपितमित्यधुनेतिकथनं न सम्भवतीत्याशङ्क्याह चतुर्थेति, यद्यपि पूर्वाध्याये निरूपितं तथापि तन्न भगवत्शाकट्यकार्योपयोगि किन्तु नाट्योपयोगि, अधुना तु चतुर्थे चतुर्थस्यानिरुद्धस्य प्राकट्यं निरूप्य तन्निमित्तं निरूप्यत इति न दोषः, तद् विश्वदय-न्त्यन्यथेति, मायाकार्याभावेनिरुद्धशकट्याभावेन भगवन्कार्यं सर्वधर्मरक्षा देवक्यादिवन्धन्तिवृत्तिव न स्यादित्यर्थः, यद्वा पूर्वनिरूपितमपि मायाकार्यं निरूप्यते, तदनिरूपणे संवादाद्यमावे कंसेनाप-राधाद्यकरणे भक्तदुःखाभावात् पूर्वोक्तं भगवत्कार्यं नाट्यं देवक्यादिचन्धनिवृत्तिगौक्रलीयलीला च तथेत्यर्थः, एवं सङ्क्षेपेणाध्यायार्थं तत्रयोजनं चोत्तवा तदवान्तरार्थानम्रे कारिकात्रयेणाहज्ञीपने इत्यादि. तदेतिहिप्पण्यां निवृण्वन्ति ज्ञापने इत्यादि,ज्ञापने इतिपदं प्रथमाद्विवचनान्तं ज्ञेयं, मायामोहं विना ने'ति, इद 'मिति प्रभाष्ये'त्यस्य सुबोधिन्यां स्फुटिष्यति ॥ १ ॥

### (३) श्रीमद्गोस्वामिवल्लमजिन्महाराजकृतः श्रीसुवीधिनीलेखः।

चतुर्थाध्याये मायायाः कार्यमिति, 'अनिर्दशनिर्दश'शिशुहननादि मायाकार्यं भगवत्कार्य-सिद्धार्थं निरूप्यते, अध्यायार्थस्तु निवन्धोक्तमनिरुद्धकार्थमेवेतिभावः, ज्ञापने इति टिप्पण्यां विवृतं, ज्ञापनद्धयमि वसुदेवादीनां दुःखदं कंसस्य सुस्वद्मित्यर्थः, नतु शिशुहननादेः कथं मायाकार्यत्वं मायाया अनुक्तत्वादित्याशङ्क्ये'ति प्रभाष्ये'तिश्होके व्याख्यास्यमानसंवादान्तरमि जातमस्तीत्याशयेनाहुः कंस-स्येति, मायामोहं विना तथा करणं न सम्भवतीति तस्यापि मायोक्तत्वान् मायाकार्यत्वमित्यर्थः ॥ १॥ ते तु तूर्णमुपत्रज्य देवक्या गर्भजन्म तत् ॥
आचस्युर्भोजराजाय यदुद्धिमः प्रतीक्षते ॥ २ ॥
स तस्यात् तूर्णमुत्थाय कालोयमिति विह्वलः ॥
सूतीगृहमगाच् छीघ्रं प्रस्खलन् मुक्तमूर्धजः ॥ ३ ॥
तमाह श्रातरं देवी कृपणा करुणं सती ॥
स्नुषेयं तव कल्याण स्त्रियं मा हन्तुमहिति ॥ ४ ॥

अ. ४. फ्रो. २-४. ] श्रीटिप्पणीप्रकाशलेखयोजनाकारिकाव्याख्याविभिविभूषिता ।

तेषां कृत्यगाह ते त्विति, देवक्यादिभिः पार्थिता अपि तत्पार्थनां न कृतवन्त इतिज्ञापनार्थस्तुशब्दः, तृणीमिति मध्ये कृत्यान्तरच्याद्वस्यर्थं, दूरात कथने निल्रायनादिकं सम्भविष्यतीति
तिश्वद्यर्थस्रुपत्रज्येत्युक्तं, देवक्या गर्भस्य जन्म, न तु पुत्रः कन्यका वेतिभेदः, तदिति, सिद्धमष्टमं, अकथनेनिष्टं करिष्यतीतिज्ञापनार्थं भोजराजायेत्युक्तं, यज् जन्म प्रतीक्ष्तत एव कदा
भविष्यतीति, अर्थादेतादशाय, प्रतीक्षायां हेतुमाहोद्विग्न इति ॥ २ ॥

ततः कंसस्य कृत्यमाह, सोषि शय्यायां पतित एव स्थितः स महानिष तल्पाच् छय्यातस्तूर्णमिवचारेण प्रथमत उत्थितः पश्चात् कालोयमिति विह्नलः, अतः परं जीवसम्भावना
नास्तीतिनिश्चयात्, अयं भगवानेव कालो मृत्युदः, विह्नलः सर्वावयविकलः, स्तूतीगृहं
प्रसूतिस्थानं, शीद्यमिति सर्वकार्थपरित्यागे सर्वसाधनानतुसन्धाने हेतुः, प्रस्खलित्निति मार्गाज्ञानं,
मुक्तसूर्थज इति देहाज्ञानम् ॥ ३॥

्ट्या छिङ्गमज्ञात्वा पुत्रबुद्ध्यैवमारणार्थं पृष्टत्तौ यशोदायाः कन्याया मारणं स्त्रपुत्रमारणा-दप्यधिकदुःखदं जातमिति ज्ञापयितुं तस्या वाक्यमाह तमाहेति त्रिभिः, त्वदीया कन्यका चेयमतो महां प्रदीयताम् । भगिनी दानपात्रं हि हेतुकार्यफलैखिभिः ॥ १ ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।

ते तु तूर्णिमित्यत्र निलायनादिकमिति, बालकस्य निलायनं, आदिपदेन शब्दान्तरेण प्रतिबन्धश्च ॥ २ ॥

(३) श्रीमद्गोस्वामिवल्लमजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

ते त्वित्यत्र प्रार्थनां न कृतवन्त इति, व्याजान्तरमुक्तवा ततो निर्गता स्रोजराजाय निवेदितवन्त इत्यर्थः, निलायनादिकमिति, दूरादुक्ते देवक्यपि शृणुयात् ततो बालस्य निलायनं कुर्यादित्यर्थः॥२॥

(५) भगवदीयनिर्भयरामभट्टनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या ।

तमाह भातरं देवीत्यादिश्लोकत्रयप्रतिपाद्यानर्थीनाहुस्त्वदीयेति,

त्वदीया जन्यका चेयमतो महां प्रदीयताम् । भगिनी दानपात्रं हि हेतुकार्यफलेस्त्रिभिः॥१॥ फलकार्यहेतुनिरूपकैस्तिभः श्लोकैः कारिकोक्तानर्थानाहेत्यर्थः, तत्र त्वदीया जन्यका चेति फलिन्दूएणं प्रथमश्लोकार्थः,अतो महां प्रदीयतामितिदानलक्षणकार्यनिरूपणं द्वितीयश्लोकार्थः, भगिनी दानपात्रं हीतिहेतुनिरूपणं नृतीयश्लोकार्थः, मूले प्रथमतः फलिन्देशः कंसप्ररोचनार्थः, कारिकायां हेलादिकमेण निर्देशो लोके हेतुकार्यफलानां पौर्वापर्यप्रसिद्धिमादायेति प्रतिभाति ॥ ४ ॥ २२०

तं कंसं आतरमाह,यतो देवी साचित्रवयि स्त्री, ज्ञात्वा वा दैन्यमदर्शनार्थ तथा कृतवतीति, असत्यमपि प्राणसङ्कटे परार्थं वक्तव्यमितिज्ञापनार्थं वा, कृपणानालोचितयाचिका, 'कृपणः स तु विज्ञेयो योनालोचितयाचक' इतिवाक्यात्, करुणं यथा भवति तथा तमाहेतिसम्बन्धः, सतीति कालज्ञानाद् याचनं, सर्वात्मकत्वाद् भगवतस्तथा करिष्यति, भर्तुर्दौपनिष्टन्यर्थं वा सतीति, अन्यथा स्त्रपुत्रं स्थापयित्वा परकन्यामारणे दोषः स्यात्, स्तुषेति, मातुलकन्यापरिणयनपक्षे पितृष्वसुरिप कन्या परिणेया यथा मित्रविन्दा, यदा कंसस्य पुत्रो देवकीकन्यामुद्रहेत तदेयं स्तुषा भवति, अनेन तस्याः स्वकन्यात्वं सहजमित्युक्तं, नतु पुत्र एव नास्ति कथमियं स्तुपेति चेत् तत्राह कल्याणेति, त्वं पुत्रजननसमर्थः, मदपत्यरक्षणेन तवापि पुत्रो भविष्यतीति, अथवा मास्तु स्तुषा स्त्रियं हन्तुं माईस्ति, अन्यथाहमेव कथं न हता ? 'स्त्रियाः स्वस्नुर्गुरुमत्या वधीय'मिति यत-स्त्वयैव निरूपितम् ॥ ४॥

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिपण्योः प्रकादाः।

तमाहेलत्र सान्विक्यपि स्त्रीति, यद्यपि ज्ञानयुक्ता तथापि स्नीस्वाभाव्यादाहेलर्थः, अनालोचितयाचिकेति, न विचारितं कन्यायाचने कंसस्य स्वरूपं यया तादशीलर्थः, कृषणशुन्दस्य तादशार्थवाचकत्वे प्रमाणमाहः कृपण इत्यादि, कालज्ञानादित्यादि, अयं याचनस्य काल इति-ज्ञानार् याचनं कृतवती,तथा च याचनया कन्यादाने भगवान् सर्वोत्मक इति भगवतस्तथात्वात् तं दातं प्रेरियष्यति तदा तदपराधक्षमामपि करिष्यति तदा कदाप्यनिष्टं न भविष्यतीतिज्ञापनाय सतीपदिमत्यर्थः, प्रयोजनान्तरमाहर्भेर्तुरित्यादि, अन्यथेति, अयाचने सति कन्यामारणे ॥ ४ ॥

### (३) श्रीमहोस्वामिवल्लमजिन्महाराजकृतः श्रीसुधोधिनीलेखः।

तमाहेत्यत्र कालज्ञानादिति, क्षत्रियस्य याचनानौचित्येप्यापत्काले तद्वचितमेवेति तादसकालज्ञानादित्यर्थः, तथा करिष्यतीति, भगवानितिशेषः, याचनानुरूपं तस्या मोचनं भगवान् सम्पादियव्यत्येवेत्यर्थः ॥ ४ ॥

### (४) श्रीमद्दीक्षितलालुभट्टयोजिता श्रीस्रवोधिनीयोजना ।

चतुर्थाध्याये तमाह भ्रातरमित्यत्र यतो देवी सात्त्विक्यपि स्त्रीत्यादि,देवत्वात् सात्त्विकत्वं देवशन्दार्थः स्त्रीलं तु डीवर्थः,तथा च देवलाद् द्यया परकन्यामोचनार्थं करुणा कृता स्नात्वेन तामस-त्वा'दङ्गेमां चरमां प्रजा'मितिमृषोक्तमित्यपिशन्दार्थः, तदुक्तं सान्विक्यपि स्त्रीति, ज्ञात्वा वेति, देवीत्वात् सर्वोपायवित्त्वमतोयं दुष्टः कंसो 'त्युग्रं स्तुतिभि'रितिन्यायेन दैन्येनैव सन्तोषणीय इति ज्ञात्वा दैन्यं कृतवतीतिभावः, नतु देवत्वादतृतभाषित्वं न सङ्गच्छते नृतं वै मतुष्याणा भितिश्चतेरतः कथं मुषोक्तवतीति चेत् तत्राहरसत्यमपीत्यादि, 'वृत्त्यर्थे प्राणसङ्कटे गोत्राह्मणार्थे हिंसायां नानृतं स्याज् ज्रुगुप्सतं मितिवाक्यात् परकन्या प्राणपालनमसत्यवाक्येनापि यक्तमेव ॥ ४ ॥

॥ इति श्रीमद्गोवर्धनधरश्रीवछभाचार्धवरश्रीविद्वरेश्वरचरणानुचरसेवकेन लाॡभद्दोपनामकेन दीक्षितवालकृष्णेन विरचितायां द्दामस्कन्ध-सुबोधिनीयोजनायां जन्मवकरणसुबोधिनीयोजना सम्पूर्णा ॥४॥

---

बहवो हिंसिता भ्रातः शिशवः पावकोपमाः ॥ त्वया दैवनिमुष्टेन पुत्रिकैका प्रदीयताम् ॥ ५ ॥ नन्वहं ते ह्यवरजा दीना हतस्रता प्रभो ॥ दातुमहीसे मन्दाया अङ्गेमां चरमां प्रजाम् ॥ ६ ॥ उपगृह्यात्मजामेवं रुदन्त्या दीनदीनवत् ॥ याचितस्तां विनिर्भस्त्यं हस्तादाचिच्छिदे खलः॥ ७॥

अ. ४. श्ली. ५-७. ] श्रीटिप्पणीप्रकाशलेखयो ननाकारिकाव्याख्यादिभिर्विभूपिता ।

अष्टमी मारणीय इति चेत् तत्राह बहची हिंसिता भ्रातरिति, क्षिया मारकत्वं शास्त्रे न सिद्धं, पुत्रास्त इता एव, यग्रप्येक एव मारणीयस्तत्स्थाने बहुवो हताः, भ्रातरितिसम्बोधनं दयार्थ, आकृत्या पराक्रमोपि तेषु सम्भान्यत इति तदर्थमाह पानकोपमा इति, स्नेहे त्यक्ष्यतीति तस्य दोषाभावगाह त्वया दैवनिसृष्टेनेति, अनुरक्तो गुणान् ब्रुत' इतिवाक्याद् दैवेन भगवदिच्छया प्रेरितेन भवता पुत्रा इताः, एषा त्ववध्येति दैवेन न प्रेर्यत इतिभावः, एकेयं पुत्रिका-भारमतीतीमामप्यन्ततो गत्वा प्रत्रिकाधमेंण दत्वा ससन्ताना भविष्यामीति ज्ञापयत्येकेति, यद्यपरोत्पत्स्यते तदा मारणीयेति झापितं, प्रकर्षेण दीयतामिति कालान्तरेप्यमारणीया ॥ ५ ॥

अवस्य दाने हेत्रमाह नन्वहमिति, अवस्यं दानमेव फुळं, नन्वितिसम्बोधनं युक्तिग्रहणार्थं अहं ते ह्यवरजेति. अवरजत्व उभयातुभवः प्रमाणं, अवरजा दयापात्रं, दीना दुःखिता बोकादिना, तत्र हेतुईतसुतेति, प्रभो इतिसम्बोधनं दानसामर्थ्यद्योतनार्थ, अत एव दात्रमईसि. मन्दाया इत्यतः परं रजोभावः सुचितः, अतश्चरमां प्रजामिमामिति, अन्या कन्यात्वेन न देयेयमेव देयेति ॥ ६ ॥

तयापि न त्यक्तवानित्याहोपगृह्योति, एवमात्मजामुपगृह्य विलापनपूर्वकं रुदन्त्या हस्तात तां बालामाचिक्छिदे देवकीं विनिर्भस्त्ये, विनिर्भत्सेने हेतुस्तां याचितः सन्, आत्मजामिति,आत्मनो भगवतः सकाशाज्जातां, 'न्यवहारे शब्दाः परमार्था एवे'तिन्यायाद् देहादावात्मशब्दवदात्मजशब्दोपि पुत्रत्वेन परिग्रहमात्रत्वेपि वक्तं शक्यते, एयमितिपदा-देतानीदृशानि वाक्यानि बहुवारमुक्तानीति शापितं, रोदनं यशोदाकन्यकेति, दीनादपि दीना यथा दैवहता पुत्रभूत्रीदिरहिता व्याधिग्रस्तापि भवति सा दीनदीना तथेयं स्वपुत्रनाशं दृष्टवती परापत्यनाशमपि पश्यतीति, हस्तादिति, एकेन हस्तेन तस्या एकं हस्तं धृत्वा द्वितीयेन तस्या दितीयहस्तादाचिच्छिदे, एवङ्करणे हेतः खल इति ॥ ७ ॥

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः ।

नन्वहमित्यत्र फलमिति, याचनफलम् ॥ ६ ॥

उपगृह्येत्यत्र नतु कन्यायां श्रीदेवक्या आत्मजल्बप्रतीतेरभावात् तत्र सर्वज्ञत्वेन द्वाकस्यापि तदभावाञ्छकेनात्मजापदं किमित्युक्तमित्यत आहरात्मन इत्यादि, न व्यवहार इत्यादि, यथा नाम-पहल्यां भाषायां कथमर्थे केनचित् सङ्केतितादिप केनलगन्दात् तन्ज्ञानं कथमस्यैन बोध इतरेषां तु नेति-वद्त्र शुक्तैरात्मजाशब्द उक्त इत्यर्थः, शुक्रस्येवङ्गथने प्रयोजनाभाव इत्यरूच्या पक्षान्तरमाहुर्देहेत्यादि,

तां गृहीत्वा चरणयोजीतमात्रा खसुः सुताम् ॥ अपोथयच्छिलापृष्ठे खार्थोन्मूलितसौहदः ॥ ८ ॥ सा तद्धस्तात् समुत्पत्य सद्यो देव्यम्बरं गता ॥ अदृद्यतानुजा विष्णोः सायुषाष्ट्रमहाभुजा॥ ९ ॥

गृहीत्वा यद् कृतवांस्तदाह तां गृहीत्वेति, चरणयोरिति, मारणार्थमेव विपरीततया ग्रहण-मात्रेणैव तस्या नात्रः सूचितः, जातमात्रामिति, नालादिसहितां, अतिकोमलत्वमद्द्यानेन तस्य 'खल'त्वं समर्थितं, स्वसुः सुतामिति सर्वया विरुद्धकर्तृत्वमुक्तं, अपोथयद् प्रशाल्यमानवस्नमिव प्रक्षिप्तवाद, शिलाङ्गणस्था यथा स्नानार्था भवति, नतु सौहार्द्मुभयविषयकं कथं त्यक्तवानित्याह स्वार्थोन्मृलितसौहृद इति, स्वार्थमुन्मृलितं सौहृदं येन ॥ ८ ॥

ततो यज्ञातं तदाह सा तन्द्रस्तादिति, यदैव पाषाणं प्रति प्रक्षिप्तवांस्तदैव हस्तात् सम्य-गुत्पच्योत्पत्तं कृत्वा सद्य एव सा देवतारूपा जाता, ततोम्बरं गता, आकाशे श्येनवत् स्थिता कंसादिभिः सर्वेरेव तयादृश्यत्, तस्यास्त्रथात्वे सामध्ये विष्णोरनुजेति, यशोदा देवकी परस्पर-विचारेणैकैव, पश्चाच जाता, यदि वा भगवान् यशोदासुतो यदि वा देवन्या उभयथापि सानुजा लोकप्रसिद्धेः, विष्णोरनुजात्वेन तथा सामध्ये श्चापितं, द्विगुणं रूपमाह सायुधाष्ट-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्रण्योः प्रकाशः।

सा तन्द्रस्तादित्यत्रानुजालं हि न भगवजन्मोत्तरकाठिकजन्मताप्रयुक्तमितप्रसङ्गात् प्रकृते च समातृकत्वसिप्तृकत्वयोरभावाञ्छकेन कथमस्यामगुजालमुक्तमित्यत आहुर्यद्रादेत्यादि, कृष्णोपनिषदि 'यो नन्दः परमानन्दो यशोदा मुक्तिगेहिनी'ति श्रावितं, तथा 'देनकी महाविद्या सा या वेदैरुपगीयते निगमो वसुदेवोय'मिति च श्रावितं,तत्र ज्ञेथस्य ज्ञानरूपठामहेतुत्वमर्थस्य च सञ्द्रप्रयोगहेतुत्वं लोकेपि स्पष्टं, एवं सति श्रीयशोदाया मुक्तिरूपत्वेन श्रीदेवकीरूपम्रह्मविद्याविषयत्वयाधिदैविकत्वमिति सेयं च परस्परविचारेणैकैव, आधिदैविकाध्यात्मिकयोस्तयात्वात्, भगवजन्मनः पश्चान्माया जाता, एवं तयोरैक्यत्वात् पश्चाजातत्वे सिद्धे यदि भगवानाधिदैविक्याः सुतो यदि वाध्यात्मिक्या उभयधापि सानुजा, तत्र हेतुल्लोकसिद्धेरिति, लोकप्रसिद्धिरैतिह्यं तस्मात्, 'श्रुतिप्रत्यक्षमैतिह्य'मितिश्रुतौ भगवद्वाक्ये च तस्य प्रमाणत्वेनाङ्गीकारादित्यर्थः ॥ ९॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवछमजिन्महाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

सा तद्धस्तादित्यत्रानुजालं साघयन्ति यशादेति, वसुदेवनन्दयोर्घमभ्रातृलं, तथा च आतृपुत्रयोरप्यन्योन्यं भ्रातृभगिनीच्यवहारस्य लोकसिद्धलात् तत्तत्यत्नी भ्रात्रोः परस्परविचारेणैकैव, अन्योन्यं भ्रातृलविशिष्टसुताः पश्चापि पाण्डवाः परीक्षितः पितामहा मीष्मश्चेषां तत्र यथा प्रपितामह- पुत्रत्वेन तेषामैक्यमादाय पितामहत्वं तथात्र भर्त्रोभ्रीतृत्वेनैक्यात् तत्पत्योश्चेक्यमादाय तत्पुत्रयोभ्रीतृ-भगिनीच्यवहार इति तयोरैक्यमितिमावः, नन्न भगवतो यशोदासुतत्वपक्षे भगवत्प्रादुर्भावोत्तरक्षणे माया- जननाक्षोके च सहजातयोर्भध्येनन्तरोत्पन्नस्य ज्येष्टत्वव्यवहारात् कथ्यस्या अनुजात्वमित्यत्र आहुः पश्चाचिति, यशोदासुतत्वपक्षेप्यनु पश्चाज्वातेतियोगिकार्थमादाय तथत्यर्थः, फलितमाहुर्धदि वेति, भगवत्कार्यमिति, निवन्षोक्तप्रकारेणानिकृद्धकार्यमित्यर्थः ॥ ८॥

दिव्यस्रगम्बरालेपरत्नाभरणभूषिता ॥ धनुःज्ञूलेषुचर्मासिशङ्खचक्रगदाधरा ॥ १० ॥ सिद्धचारणगन्धवैरप्सरःकिन्नरोरगैः ॥ उपाहृतोरुबलिभिः स्तूयमानेदमन्नवीत् ॥ ११ ॥ ॥ देव्युवाच ॥

अ.४.स्रो. १०-१२. ] श्रीटिप्पणीप्रकाशलेखयोजनाकारिकाव्याख्यादिभिर्विभूषिता ।

किं मया हतया मन्द जातः खलु तवान्तऋत् ॥ यत्र कचित् पूर्वशत्रुमी हिंसीः ऋपणां वृथा ॥ १२ ॥

महासुजेति, भगवत्कार्यं स्वकार्यं च करिष्यतीत्यष्टसुजत्वं, भगवत्कार्यं देवक्यादीनां वन्धनिष्टत्तिः, स्वकार्यं सर्वेषां दुःखदानं धर्मनाश्चश्च, भगवत्कृतिसिद्ध्यर्थमायुधसहिता अष्टौ महासुजा यस्याः, यथा भगवानाविभावे विपरीतं रूपं पदर्शितवानेविमयमिष् ॥ ९ ॥

आविर्भावादिदानीं रूपान्तरं गृहीतवतीति तस्याः सामग्रीमाह दिञ्येति, दिञ्याः स्रजो मालाः, अम्बराणि वस्नाणि दिञ्यान्येव, आलेपश्चन्दनादि, रत्नयुक्तान्याभरणानि च, एवमलङ्करण-चतुष्ट्यसहिता, दर्शनकृतीयं क्रमः, प्रथमतो गन्धाददृष्टाया अपि स्रजः भतीतिः, ततो वस्नाणां,तत- श्चन्दनाभरणानामिति,आयुधानि गणयति धनुरिति, धनुर्वोमभागहस्ते, शूलमिषुश्च दक्षिणयोः, चर्म वामे,असिर्दक्षिणे,दाङ्को वामे,चक्रं दक्षिणे,गदावाम इतिगदानतानि विभर्तीति गदाधरः १०

तस्याः स्वरूपं भगवत इव सर्वजनीनिमिति ज्ञापियतुमाह सिद्धःचारणेति,सिद्धःचारणगन्ध-वीसिगुणाः, अन्ये च,अप्सरैरिति 'वहुलं छन्दसी'त्यनेन,ऐकपद्यं तु सुगमं,अस्याः षह्नुणोपजीवका एते कंसदर्शन एव, उपाहृता उरुवलयः पूजासाधनानि येः, बलिशब्दो जयजयादिशब्दानामप्युप-लक्षकः, अतस्तैः स्तूयमाना कंसवधं कर्तुं शक्ताहमिति ज्ञापयन्तीदं वक्ष्यमाणमञ्जवीत् ॥ ११ ॥

द्वयमत्र वक्तव्यं कथं न हन्यते कथं वा रक्षार्थं न स्थीयत इत्युभयसमाधानं तदाह किं मयेति, मया इतया किम ? अहं तु हननेप्यपकारं न करोमि, किं पुनरहता ? अत एतहृत्तान्ता- ज्ञानात त्वं मन्दः, अवधे हेतुर्जातः खल्छ तवान्तकृदिति, यस्तु तवान्तं नाशं करिष्यति स तु ज्ञात एव कचित्, यत्र कचिदितिविशेषाकथनं देवगुर्ह्यं, ननु शहत्वाविशेषेपि सामध्यें विद्यमानेपि यद् भगवतैव हन्यते न त्वयेति को विशेष इति चेत् तत्राह पूर्वश्रष्ठरिति, मम त्विदानीं भवाञ्च्छन्नः, तद्य्यन्यनुद्ध्या, भगवांस्तु भवतः पूर्वश्रष्ठरतस्तेनैव हन्तव्यः, आकाश-वाण्यापि तथैवोक्तं, अतः कृषणां देवकीं मा हिंसीः, तस्या वधे न कोपि पुरुषार्थः सिध्येत, अतो कृषेव मा हिंसीः।। १२।।

(३) श्रीमद्रोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुबोधिनीलेखः।

कि मयेत्यस्यामासे न हन्यत इति, कंस इतिशेषः, रक्षार्थमिति, देवक्यादीनामितिशेषः, अहं न त्वद्पकारकर्यतो मया देवक्या रक्षा कर्तुं न शक्यते इतिप्रथमचरण उक्तं, तवान्तकृदन्योस्त्यतो मया तं न हन्यस इत्युक्तं, अग्ने वाक्यं त्विति, भगवता सह वाच्यवाचकभावसम्बन्धयुक्तं मायया तु वाच्यवक्तृत्वसम्बन्धयुक्तं अष्टमगर्भरूषा माया तु वक्ती हन्ता त्वन्य एवेत्यर्थः, तथा चाकाशवाण्या विकद्धवाक्यमाकर्ण्येत्यर्थः ॥ १२ ॥

॥ श्रीशुक उवाच ॥
इति प्रभाष्य तं देवी माया भगवती भुवि ॥
बहुनामनिकेतेषु बहुनामा वभूव ह ॥ १३ ॥
तया कथितमाकण्यं कंसः परमविस्मितः ॥
देवकीं वसुदेवं च विमुच्य प्रश्रितोन्नवीत् ॥ १४ ॥
॥ कंस उवाच ॥
अहो भगिन्यहो भाम मया वां वत पाप्मना ॥
पुरुषाद इवाभ्येत्य बहुवो हिंसिताः सुताः ॥ १५ ॥

एवमुक्त्वा गतेत्याह इतीति, प्रकर्षेण भाषित्वा स्पष्टतया निरूप्य, अनेन संवादान्तर-मिष कंसेन सह कृतवतीति लक्ष्यते, अन्यथा ब्राह्मणैः सह विरोधं न कुर्यात्, तेन सह संवादेनैव कार्यं सर्वं सिद्धमिति ज्ञातवतीत्यत्र हेतुमाह देवीति, यद्यन्याप्यागत्य स्पष्टमन्यथा वदेत् तथापि तया मोहितः कंसो नान्यदङ्गीकुर्यादित्यत्र हेतुमाह भगवतीति, सा हि भगवद्गावप्राक्तव्यं कृत्वा लोके पूनां प्राप्त्यतीति भगवद्गाक्यानुसारेण बहुनामनिकेतेषु भूमौ यावन्ति स्थानानि यन्नामानि तत्र सर्वत्रैव स्थिता बहुनि रूपाणि कृत्वा बहुनामा बभूव, दुर्गादिम् तिषु रूपभेदस्य स्पष्टत्वाद्, देवकीवसुदेवयोनिर्वन्धो व्यर्थः ॥ १३ ॥

शहरतु 'जात' इतिमायावचनं श्रुत्वा कंसः किं कृतवानित्याकाङ्कायामाह तयेति, वाक्यं तु भगवत्सम्बन्धि तया तु परं केवलमभिहितं, तदाकण्य परमं विस्मयं प्राप्तवान, यदीयं देवता ज्ञायेत धृत्वेव स्थाप्येत, तद्वाक्यविश्वासाद् देवकीं वस्तुदेवं च विमुच्य शृङ्खलां दृशिकृत्य देवी-वाक्यादुत्पन्नशुद्धभावः प्रश्चितो विनीतोन्नवीत् , कायिकं मानसं च शुद्धभावं प्रदर्भय वाचिकं प्रदर्शितवानित्यर्थः ॥ १४ ॥

तस्य वाक्यान्याहाहो इत्यष्टभिः। स्वापराधस्य कथनं फलस्यापि च कीर्तनम्। भ्रमाचैवापराधोयं श्लोकदूरीकृतिस्तथा ॥१॥ एवं चतुर्भिलोकोक्तया शोकाभावो निरूपितः। तत्त्वाववोधनेनापि चतुर्भिः शोकनाशनम्॥२॥ आत्मनो न हि शोकोस्ति ज्ञानदृष्टेश्च नश्यति। अतः शोको न कर्तव्यः कर्माज्ञानवशो यतः॥३॥

मथमतः स्वापराधकितिनेन क्षमापयित, अहो इत्याश्चर्येण सम्बोधनं, आश्चर्याविष्टस्तयैवागैत्य देवकीं वसुदेवं च पृथक् प्रार्थयते, अहो इतिपृथ्यवचनं, 'भामस्तु भगिनीपितः,' सम्बन्धेन सम्बोधनं स्नेहार्थ, वां युवयोः, पापस्य स्वस्यःच भेदाभावं वदबाह पाप्मनेति, बतेति खेदे, पश्चाचापेन वदामीति ज्ञापयित, न त्विदं पतारणार्थ, पुरुषादो राक्षसः, स हि भक्षणार्थं वालकान

(५) भगवदीयनिर्भयरामभद्दनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या।
अहो भगिनीत्याद्यश्लोकानां वाक्यार्थानाहुः स्वापराधस्य कथनभित्यादिना,
स्वापराधस्य कथनं फलस्यापि च कीर्तनम्। भ्रमाचैवापराधोयं शोकदूरीकृतिस्तथा॥१॥
एवं चतुर्भिलीकोक्त्या शोकाभावो निरूपितः। तत्त्वावबोधनेनापि चतुर्भिः शोकनाशनम्
आत्मनो न हि शोकोस्ति ज्ञानदृष्टेश्च नश्यति। अतः शोको नकर्तव्यः कर्माज्ञानवशो यतः

स त्वहं त्यक्तकारुण्यस्त्यक्तज्ञातिसुहृत् खलः ॥
काँह्योकान् सङ्गमिष्यामि ब्रह्महेव मृतः श्वसन् ॥ १६ ॥
दैवमप्यनृतं वक्ति न मर्त्या एव केवलम् ॥
यद्विश्रम्भादहं पापः स्वसुर्निहतवाञ्च्लिशून् ॥ १७ ॥
मा शोचतं महाभागावात्मजान् स्वकृतम्भुजः ॥
जन्तवो न सदैकत्र दैवाधीनाः सदासते ॥ १८ ॥

नयति, तथा मया स्वदेहरक्षाश्रमाद् युवयोर्बहृषः स्नुता विहिस्तिताः, राक्षसानां सम्बन्धायपेक्षा शास्त्रापेक्षा च नास्ति किन्तु माणरक्षार्थमेव सर्वेषां सर्वपुरुषार्थसाधकान्यपंत्यानि भक्षयन्ति तथा मया मारिता इतितुरुयता, ततोपि विशेषस्तु बहुच इत्यनेन ज्ञापितः ॥ १५ ॥

एवमपराधस्य फलमपि सम्भावयति स त्वहमिति, दैश्यावेशात् कृतं स्वतस्त्वं समीचीन इति न तव नरकसस्भावनेत्याशङ्क्य तुशब्दस्तं पश्चं व्यावर्तयति, मया कृतमिति य एव मन्यते स एव तत्कलं प्रामोतीति यतः सोहं, 'जिघांसन्तं जिघांसीया'दितिवान्यात तव को दोष इति चेत तत्राह त्यक्तकारुण्य इति, पथमतो ये हतास्ते तु न जिघांसवी भवन्ति तथा त्वं वा, यदा ते मारियतमायान्ति समर्था वा तदैव वध्या न तु बालका दीनाः,अतो येषु कारुण्यं कर्तन्यं वालकेषु भागिनेयेषु तेषु न कृतमिति त्यक्तकारुण्यः, नतु सम्भावनयापि शत्रवो मार्यन्ते शत्रुपुत्राश्चातो राज्ञां सम्भवानयापि वथो न दोषायेति चेत् तत्राह त्यक्तज्ञातिसहृदिति, त्यक्ता ज्ञातयः मुहृदो मित्राणि च येन, नन्वात्मधातकाः सर्व एव वध्या 'भ्रातापि भ्रातरं हन्या'दिति तत्राह खळ इति, मंपैव परं ते मारिता न तु तैरहं, अतोहमेव खळो हथैव परधातकः, अतो दृष्टकर्भणः कृतत्वात कान् लोकान् सङ्गमिष्यामि ? ननु सिद्धा एव तामिस्रादयो यातकानां ये तत्राह ब्रह्महेवेति, नतु 'ब्रह्महा पच्यते घोरे पुनराष्ट्रतिवर्जित' इतिवाक्यात् कः सन्देह इति चेन्न, प्रायश्चित्तस्य करिष्यमाणत्वाद वधजनितो दोषो न भविष्यति परं महतामपचारात् प्रायश्चित्तं दुर्वलं न वेति सन्देहादेवंबचनं, ननु प्रायिश्वते नास्त्येव नरकः कथं सन्देह इति चेत् तत्राह मृतः इवसिन्नति, अयं पुरुषः श्वसन्नैव मृतः, अपकीर्तेर्जातत्वाद, अतो ज्ञायते यदि पापं गच्छेत तदा तदभावः सर्वजनीनः स्यात् सर्वात्मकत्वाद भगवतः, अतो सृतः इवसन् यतो वर्ते,पायश्चित्त-शास्त्रस्य च प्रामाण्यात् सन्देहकथनम् ॥ १६ ॥

एवं सम्भावनया फलं निरूप्यायं मम सहजदोषो न भवतीति स्वदोषपरिहारं वदिन्नवाह दैवमच्यनृतं वक्तीति, आकाशवाणी दैवं मस्यास्त्वामष्टमो गर्भे इतिवानयं, दुर्गापि देवता, एकं तु प्रत्यक्षसंवादि, आकाशवाण्यास्तु वानयं विसंवादि, देवगुह्याश्चानादेवंवचनं, 'मत्येष्वनृतं प्रतिष्ठित'मितिवानयान्मनुष्याणामनृतं दैवेषु सत्यं, तदत्र विपरीतं, न केवलं मत्यां एवानृतवादिनः, किन्तु दैवमप्यनृतं वक्ति, अतो यिष्टिश्वस्भाद् यद्वावयविश्वासात् स्वसुः सुतान रूथेव निह्तवान्, ननु 'सन्देहे प्रमाणमन्तः करणप्रवृत्तय' इति तद्हृदये कथं भातिमिति चेत् तत्राहाहं पाप इति, महतां हि हृदयं प्रमाणं न तु पापनिष्ठानां, शिश्चानित वयः सख्ये विरुद्धे निरूपिते, अष्टम एक एव हन्तेति सामर्थ्यपतिपादकवानयात् ॥ १७॥

२२७

## भुवि भौमानि भूतानि यथा यान्त्यपयान्ति च ॥ नायमात्मा तथैतेषु विपर्येति यथैव भूः ॥ १९ ॥

नन्वतः परं किं कर्तव्यमित्याशङ्क्याह् मा शोचतिमिति, गहतां शोके हेतुभूतः प्रायिश्वित्यविकारी भवतीति मत्कृपया शोको न कतव्यः, नन्वपकारिण कथं कृपेति चेत् तत्राह महाभागावितिसम्बोधनं, महतां शत्रुपित्रोदासीनभावो नास्ति, नतु महत्त्वादेव शोकाभावे सिद्धे कथं शोकाभावो बोध्यत इति चेत् तत्राह स्वात्मजानिति,न हि स्वाकृतार्थत्वेन शोकः किन्तु बाला अकृतार्था गता इति, तेषां शोकाविषयत्वे हेतुमाह स्वकृतम्भुज इति, यद्यपि मरीचिपुत्रा एवं जाता इति न जानाति तथापि कार्यादनुमिनोति, अतस्तैरिप तादशं कर्म कृतमस्ति येन वाला एव हताः, ननु न वयं ताज्व्छोचामो नात्मानं किन्त्वेकत्रोभयेषां स्थितिर्नाभूदिति शोचाम इति चेत् तत्राह जन्तव इति, ये हि निरन्तरं जायन्ते 'जायस्व श्रियस्वे'तिमार्गवर्तिनस्ते सदैवैकत्र नासते यतो भगवदिच्छा तथेव तेषु, तदाह दैवाधीना इति, यदापि तिष्टन्ति तदापि पूर्वत्रासनया शत्रु-मित्रोदासीनत्वस्य नित्यत्वान्न सम्यगासते, सहासत इति, वा पाठः ॥ १८ ॥

एवं लौकिकन्यायेन स्वापराधामावं पार्थयञ्च्लोकापनीदनं कृतवान पुनः शास्त्रानुसारेणापि शोकापनीदनमाह चतुर्भिः, सुवीति, पूर्व ते म्रियन्त इत्यङ्गीकृत्य शोकापनीद उक्त इदानीं ते न म्रियन्त एवेत्युच्यते, आत्मा 'नित्यः सर्वमतः स्थाणु'रितिवाक्याद व्यापको गमनागमनादिशून्यः कृटस्थः, साङ्ख्यानामेवमेव मतं दैत्यानां दृदये समायातीति तदेवोच्यते, देहास्त्वाकाशेश्वतमः प्रकाशा इवोचावचाः समायानित गच्छन्ति च न त्वाकाशे कथ्यन विकार उत्पचते तथा प्रत्राणा-मप्यात्मत्वात् तेषां देहे गते न काचित् क्षतिः, स्पष्टतथा व्यवहार्यत्वाद् भूमिद्दष्टान्तो वुध्यत इति तमाह यथा भौमानि भूविकाराणि भूतानि कृमिकीटादीनि दृक्षादीनि वा यथा यान्ति भूमेः सकाशादुत्वचन्ते पृथग् भवन्त्यपयान्ति च भूमावेव छयं प्राप्नुवन्ति तेषुङ्गतेषु छीनेषु वा भूमिस्तु न विकियते तथात्मन्यपि देहा यान्त्यपयान्ति चात्मोपार्जितकर्भवशादेवोत्यचन्ते छीयन्ते च तथाप्यात्मा न वोत्पद्यते न वा छीयत इत्यर्थः, यथा भूस्तथा देहानामपि भौतिकन्त्वात्न पृथक्तिक्तणं,सुवि भौमानि भित्त्यादीनीत्येव सम्बध्यते भूतानीति त्वात्मनीति वा,

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

नतु सुवि भौमानि यथा यान्त्यपयान्ति तथात्मा न याति नापयातीत्येतावतैव वाच्योर्थः सम्पद्यत इत्यन्यानि पदानि व्यर्थानि किञ्च यथा भूने विक्रियत इतिद्वितीयो दृष्टान्तो नाधितो भौमानां भूविकारत्वादित्यरूच्या पक्षान्तरमाहुर्भुवि भौमानि भित्तयादीनीत्यादि, सुवि भौमानि

(२) श्रीवुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

मा शोचतमित्यत्र मत्कृपयेति, मिय कुर्पा कृत्वेत्यर्थः ॥ १८ ॥

भुवि भौमानीत्यत्रैतच्छ्ठोकं व्याख्याय प्रकारान्तरेण व्याकुर्वन्ति भुवि भौमानीति, अस्मिन् पक्षे पूर्वीर्धे दार्ष्टीन्तिकवाक्यं भिन्नं कथनीयं,तथा च यथा भौमानीतिषदं भुवीत्यनेन सम्बध्यते (३) श्रीमहोस्वामिबङ्घभजिन्महाराजकृतः श्रीखुवोधिनीलेखः ।

भूवि भौमानीत्यत्र प्रथमपक्षे विपर्धेतीत्यनेनोक्तो विकार उत्पन्नेनोक्तो विकार उत्पत्तित्यरूपः स एव धान्तीत्यनेनोक्तः,द्वितीयपक्षे घान्त्यपधान्तीत्यनेन गमनामगने उक्ते,विपर्धेतीत्यनेन विकारो- भूतानि जातानि वा, तेष्वेव भूतेषु विद्यमान आत्मा न तथेति वक्तुं दृष्टान्त एव प्रवेस उक्तः, यथा बिहःस्थिता पृथिवी न विक्रियत एवमन्तःस्थित आत्मापि, तथैतेष्विति भिन्नं वाक्यं, एतेषु मनुष्यदेहेष्वप्यात्मा न विक्रियत इति, उत्तेषु मनुष्यादिदेहेषु भूम्यविकारः मत्यक्षसिद्धः, वर्षाकालोद्भवेषु तृणादिषु चात्माविकारश्च प्रत्यक्षसिद्धः, अन्यथात्मानन्त्यकल्पना प्रसञ्ज्येत,

(१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिप्पणी।

भित्त्यादीनि यथा यान्त्यपयान्ति च भूतान्यवादीनि च यान्त्यपयान्त्यात्मा लेतेषु भूतेषु विद्यमान एव न तथा, न याति नापयातीत्वर्थः, एतेन भूतानीतिपदस्थात्मनि सम्बन्धे प्रकार उक्तः, यद्यप्येनमि भूतपदमेतेष्वित्यादिपदानि च न सार्थकानि भवन्ति तथापि तेषु विद्यमानस्थापि तद्धमीसम्बन्ध-कथनात् तथालं, अन्यथैतदर्थाप्राप्तेः, दृष्टान्त एवेति, दृष्टान्तिन्त्यक्षमाक्ये भूतपदस्यापि प्रवेश उक्त इत्यर्थः, अतः परं यथा भूरितिदृष्टान्तं विदृण्वन्ति यथा बहिरित्यादिना, भौमानि यदा विक्रियन्ते तदा तेभ्यो बहिःस्थिता स्थूला भूनं विक्रियते तथैतेष्वन्तःस्थित आत्मापि तथा, एवं सित न तथैतेष्वित्यस्याद्वतिः कार्या, तदेतदुक्तं तथैतेष्विति भिन्नं वाक्यमित्यनेन, अस्मिन्नेव पक्ष एते-ष्वित्यादिपदानि प्रकारान्तरेण व्याकुर्वन्त्यतेषु मनुष्यदेहेष्वपित्यादिना, यथा बहिःस्थिता भू-भृतुष्यदेहेष्व्रपद्यानेषु न विक्रियते तथास्मापित्यर्थः, अग्रे त्तेषे प्रमाणमुक्तमुक्तेष्वित्यादिना, अथ

(२) श्रीपुक्षोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः ।
तथा भूतानीतिपदमध्याहतेनात्मनीतिपदेन सम्बध्यते, शेषानि पदान्यावर्तन्ते, अस्मिन् पश्च आत्मपदाध्याहारदोषात् पश्चान्तरमाहुभूतानि जातानि वेति, यथा भुवि मौमानि यथा भुव्येव भूतान्यवादीनीत्यर्थः, भुस्त्वधिकरणत्वेनैव वर्तत इति तत्र विद्यमानभूतान्याकाशातिरिक्तान्यवादीनन्य्येवेति तान्येव जात्तपदेनोक्तानीति ज्ञातव्यं, अस्मिन् पश्चे चकारेण दृष्टान्तान्तरस्य समुचयान्न पदानृतिदोषः, ननु भौमानि भित्त्यद्यदिनीति यद् द्वितीयं व्याख्यानं तस्य किं प्रयोजनित्याकाङ्कायां टिप्पण्यां तदुक्त्वा व्याकुर्वन्ति नमु भुवीत्यादि, जात्मानीत्यस्यार्थोवादीनीत्यादि, अस्मिन् पश्चे दार्ष्टान्तिकाकाङ्का भवति तां व्याख्यानेन पूर्यन्त्यात्मेत्यादि, एतेनेति, दार्धान्तिकवाक्यव्याख्यानेन, प्रकार इति, वैपरीत्यरूपः, एचमपीति, उक्तयोजनायामपि, न सार्थकानि भवन्तीति, नायमात्मा त्येत्येतावतैव चारिताथ्यात् तथा, तथात्वमिति, सार्थकत्वं, मूरु एवमेव पदसार्थकत्वं विवक्षितमित्यत्र गमकं सुवोधिन्यामाहुस्तेष्वित्यादि, तदेतटिप्पण्यां व्याकुर्वन्ति दृष्टान्त एवेत्यादि, एवं सतीति, न तथितिष्वितपदानां पूर्वीर्वन्ये सति, विपक्ष इति, आत्मनोप्युत्पत्यादिविकाराङ्गीकारे ॥ १९॥

(३) श्रीमहोस्वामिबङ्घमिजन्महाराजकृतः श्रीखुवोधिनीलेखः । न्यथामावरूप उच्यते, तत्रैवमन्वयः, यथा भुवि भित्त्यादीनि यान्त्यपयान्ति तथैवात्मनि भूतान्यवादीनि जातानि वा यान्त्यपयान्ति, एतेषु विद्यमान एवात्मा न तथा न याति नापयातीतिहद्यान्तेनात्मनो गमनागमने निषिद्धे, द्वितीयदद्यान्तेन विकारं निषेधित न तथैतेष्वित, पदत्रयस्यावृत्तिं कृत्वा यथा मृमिर्बद्दिःस्थिता न विपर्येति तथैतेषु मृतेष्वन्तविद्यमान आत्मापि न विपर्येतिति, अत्रैव पक्षे मृमे-विकारोपल्ब्वेररुचिं मत्वा यथा भूरित्यत्र नकारमसंयोज्य यथा भूविक्रियते तथात्मा न विक्रियत इतिन्यतिरेकदद्यान्तपक्ष उक्तः ॥ १९॥

12

१ एतेष्वित्यपि पाठः ।

२२९ .

यथा देहे लोमानि न पृथगात्माधिष्ठितानि तथा भूमावप्येक एवात्मा तत्सम्बधात् कोटिशस्तृणादी-न्युत्पद्यन्ते विलीयन्ते च, अधिष्ठात्र्यो देवतास्त भिन्नाः ॥ १९ ॥

नन्वेवमैकात्म्ये कथं लोके भेद्व्यवहार इति चेत् तत्राह यथेति,यथा यथावद्नेवंविद्रो भेदो न त्वेवंविदः, आपातत एवंविन्तेपि भेद्मतीतिन गच्छतीति यथेत्युक्तं, यथानेवंविद इत्येकं पदं, समासान्तस्त्वनित्यः, भेदस्तु द्वित्वसाध्यः, न होकस्मिन् भेद्युद्धिभेवति, द्वित्वं त्वपेक्षाबुद्धिजन्यं, अतो द्वित्वं न वस्तुनिष्ठं किन्तु बुद्ध्यिविषयकमेव, बुद्ध्या वहिर्विपयोत्पादनासम्भवात्, अतोहानकृत एव भेदो भवति, अपेक्षाविषयाणामभावात्, निरपेक्षेष्वपेक्षाबुद्धिरज्ञानकृतैव, ननु 'भेदः पारमार्थिकः श्रुतिस्मृतिच्यवहारोपयोगित्वादात्मव'दित्यनुमानाद् भेदः पारमार्थिक एवेति चेत् तत्राह यत आत्मविषयेय इति, यदि भेदः पारमार्थिकः स्यात् तत्कृतेन व्यवहारोणात्मविपययो न स्यात्,

### (१) श्रीप्रभुचरणविरचिता श्रीटिपणी ।

प्रकारान्तरेणार्थमाहुर्वेषांकालेत्यादिना, एतेषु तृणादिष्र्पधमानेषु यथा भूविंकियते न तदन्तर्गत आत्मेरवर्थः, न्यतिरेकेत्र दृष्टान्तः, 'यः पृथिन्यां तिष्ठन् पृथिनीमन्तरो यं पृथिनी न नेद यस्य पृथिनी अरीर'मितिश्रुतेः पृथिन्यन्तर्गतोभिमान्यात्मास्तीति मन्तन्यं, निपक्षे बाधकमाहुरन्यथेति, एकतृणक्ष्येणैकस्यात्मनो निकृतौ सत्यां निरवयनत्वेनांशभेदस्य वक्तमशक्यत्वाद् द्वितीयादिषु तेषु भिन्नो भिन्न आत्माङ्गीकार्यः स्यादित्येकस्मिन् पृथिनीलक्षणशरीरेनन्ता आत्मानः कल्पनीयाः स्युरित्यर्थः, अधिष्ठात्रय इति, त्वगादिगोलेकेषु लोमादीनामिन्द्रियाणामोष्य्यादयो देवताः शरीराभिमान्यात्मनः सकाशाद् भिन्ना इत्यर्थः ॥ १९॥

## ॥ इति श्रीमब्रिहलेश्वरप्रभुचरणविरचितायां श्रीटिप्पण्यां चतुर्थोध्यायः ॥

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

यथानेवंविद इत्यत्रैकं पद्मिति, 'वेदनं वित्, भावे किए, तत एचिमत्यनेन केवलसमास-स्ततो नैवं विद्नेवंविद्तितत्युक्षः, ततो यथावदनेवं विद् यस्येतिबहुन्नीहिः, तत्र 'शेषाद् विभाषे'ति कप्रत्ययः प्राप्तः स त्विनित्यो वैकल्पिक इत्यर्थे'इति श्रीवल्लभः, तन् ममापि सम्मतमितिदिक्, ननु भेदस्यानेवंविद्विषयत्वे किं मानमित्याकाङ्कायां तस्य तथात्वमुपपादयन्ति भेदस्त्वत्यादि, ननु

(३) श्रीमद्गोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

यथानेवंविद इत्यन्नैकं पदिमिति, वेदनं वित्, भावे किय्, तत एविमित्यनेन केवलसमासस्ततो नैवं विदनेवंविदितित्तसुरुषः, ततो यथावदनेवंविद यस्येतिबहुद्यीहिः, तन्न श्रेषाद् विभाषे'ति कप्रत्ययः प्राप्तः, स त्विनत्यो वैकल्पिक इत्यर्थः, अपेक्षाबुद्धिजन्यमिति, यज्ञदत्ताद् देवदत्तो द्वितीय इति यज्ञदत्तापेक्षाजन्यमित्यर्थः, बुद्धीति, बुद्धिरुषो यज्ञदत्तादिरूपो विषयः कं स्थानं यस्येत्यर्थः, यत्त आत्मविपयय इति, आत्मनो विपर्ययो देहलेन ज्ञानविषयत्विमत्यर्थः, अन्यथाबुद्धिरिति, यज्ञदत्ताल्पदेहोहिमितिबुद्धिरित्यर्थः॥ २०॥

### तस्माद् भद्रे स्वतनयान् मया व्यापादितानपि ॥ मानुशोच यतः सर्वः खक्ततं भुक्षतेवशः ॥ २१ ॥

अज्ञानस्य भेदोत्पादकत्वेनैवान्यथाबुद्धिहेतुत्वात, अन्यथा सुषुप्तावज्ञानस्य विद्यमानत्वादन्यथाबुद्धि-भेवेत, किञ्च न केवलं विपर्ययमात्रजनकत्वं किन्तु देहयोगिवयोगाविष भेदकृतावेव, यथा देव-दत्तस्य यज्ञदत्तदेहे जाते गते वा स्वस्य न कापि विक्रियोत्पद्यत एवं स्वस्याप्यात्मन एकत्वे ज्ञाते नोत्पयेत, चकारस्तु सर्वव्यवहारसमुच्चयार्थः, किञ्च भेदस्त्वपारमार्थिक इति कार्यान्तरादप्यवसीयते, तदाह संस्ट्रितिने निवर्ततः इति, भेदज्ञाने विद्यमाने जन्ममरणयोविद्यमानत्वात संसारो न नि-वर्ततेत आत्मनोविक्रतत्वं ज्ञातव्यं तदविक्रतत्वमपरिच्छेदक्टस्यत्वच्यतिरेकेण न सिध्यतीति क्रूटस्थो व्यापकोविकृतः आत्मा ज्ञातो भवति, तस्मिन् ज्ञाते शोको न सम्भवति ॥ २०॥

तत् तु भवद्भ्यां आयत एवेति शोको न कर्तच्य एवेत्याह तस्मादिति, वसुदेवस्तु शोकं न करिष्यतीति वेवकीसम्बोधनं भद्रे इति, अतः परं तव कल्याणमपत्यं च भविष्यतीति आपितं, स्वतन्यान् देवकीतन्यान् मानुशोच, मथमत आत्मानं शोचित ततः पुत्रमित्यनुपदं, यद्यपि ते स्वकर्मवशादेव मृता न तु मया व्यापादितास्तत्कमैंव मां च पेरितवद्यापि वहिर्देष्ट्या मयैव व्यापादिता इत्यङ्गीक्रियते तथापि मा शोचेत्याह मया व्यापादितानपीति,अननुश्लोके विर्मुखानामप्येकास्त्युपपत्तिस्तामाह यतः सबैः स्वकृतं सञ्जतेवशा इति, अनिच्छन्नपि परवश एव कर्माधीनो भूत्वा सर्वोपि स्वकृतं सङ्के, अस्य मते न सप्टेशातुर्विभ्यं, सञ्जत इतिबहुवचनमयोग

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाराः । द्वित्वमेव भेदसाध्यं कुतो न भवतीत्यत आहुन हीत्यादि, तथाचैकस्मिन् दृष्ट एक एवेतिन्नु द्विभवित न त्वभिन्न इत्यतो द्वित्वसाध्य एव भेदो न तु भेदसाध्यं द्वित्वमित्यर्थः, नन्वपेक्षाबुद्धेर्मान्तत्वे भेदस्याज्ञान-कृतत्वं स्यात् तस्यास्तयात्वमेव कथमित्याकाङ्कायामपेक्षाञ्चद्धेरज्ञानकृतत्वे हेतुमाहुरपेक्षाविषयाणाम-भावादित्यादि, भावप्रधानो निर्देशः, अपेक्षाविषया ह्यात्मानो वाच्यास्ते च स्वाहंवित्तिवेद्या एव न परस्य विषयाः, अतस्तेषां तथात्वाभावात् तथैवेत्यर्थः, भेदस्य पारमार्थिकत्वमनुमानेना-शङ्कन्ते ननु भेद इत्यादि, भेद इति, आत्मनां परस्परं भेदः, एवमनुमानं वाधकतर्केण दूषयन्त्यात्म-विषयेयो न स्यादितिबाधकतर्कप्रणयनं, तचारमा नाशोत्पत्तिशाली प्रतिशरीरं भिन्न इत्याकारकमन्य-थाज्ञानं तादश्विपर्ययस्त्वात्मनः स्तनपानादिक्रियाजनकसंस्कारशालितया नित्यत्वे सर्वशरीरगतचैतन्योप-छम्भेन न्यापकत्वे चानुमितोपि भेदकृतन्यवहारेण जायते, अन्यथा तदुत्पात्तनाशाभ्यां स्वस्थान्यस्य च हर्षशोकादिकं न स्थात् . तथा च भेदो न पारमार्थिकः संसारहेतत्वाद यदात् संसारहेतस्ततन्न पारमार्थिक-मन्यथाबुद्धिव'दिति च प्रतिपक्षसद्धावात्र पूर्वोक्तातुमानेनात्मभेदसिद्धिन चात्मन उत्पादविनाश्चशालित्व-सिद्धिरित्यर्थः, नन्नात्मविपर्ययोज्ञानेन न तु भेदेनेत्यत आहुरन्यधेति, तथा चैवमङ्गीकारेप्यज्ञानस्य नाज्ञानत्वेनात्मविषयकान्यथाबुद्धिजनकत्वं किन्तु भेदजनकत्वेनेति भेदादेवात्मविषयेय इत्यर्थः, भेद-स्यैव कार्यान्तरमाहुः किञ्चेत्यादि, एकत्वे ज्ञात इति, नित्यत्वेन पूर्वापरदेहयोरेकत्वे ज्ञाते, सर्वे-व्यवहारेति, श्यामोहं गौरोहिमित्यादिव्यवहारेत्यर्थः, भेदस्यैव पुनः कार्यान्तरमाहः किश्चेत्यादि ॥२०॥ तस्मादित्यत्रास्य मत इत्यादि,दैत्यमते सृष्टेः प्रष्टिप्रवाहमयीदा चर्षणीभेदेन चातुविध्यं न॥२१॥

અ. ૪. શો. ૨૪]

यावद्धतोस्मि हन्तास्मीत्यात्मानं मन्यतेस्वहक् ॥ तावत् तद्भिमान्यज्ञो बाध्यबाधकतामियात्॥ २२ ॥ क्षमध्वं मम दौरात्म्यं साधवो दीनवत्सलाः॥ ॥ श्रीग्रक ख्वाच॥

इत्युक्त्वाश्रुमुखःपादौ रयालःस्वस्रोस्तथाप्रहीत् ॥ २३ ॥

एकवचने देहभेदेन भोगेन नानात्वप्रतीतेः सिद्धत्वज्ञापनाय, अनेन मयापि वहिर्मुखत्वेन कृतं कर्म भोक्तव्यिमत्यिवचारितोषिदण्डो भविष्यतीति दण्डाभावेनापि चिन्ता न कर्तव्या ॥ २१ ॥

नतु त्वया ज्ञानसुपदिष्टसुपदेण्ड्रहें ज्ञानं भवतीति न तव दण्डसम्भावनेति चेत् तत्राह याव-दिति, यावदयं जीवः शास्त्रोत्पन्नज्ञानोपि हत्तोस्मि हन्तास्मीत्यात्मनः कर्मत्वं कर्तृत्वं वा मन्यते तावद् वाध्यवाधकतामियादेव, कर्मत्वे वाधकत्वमिति,अक्रिय आत्मिन ययैव क्रियां मन्यते तथैव क्रियां पामोतीत्यथैः, नन्वविद्यमानधर्मपतीतौ को हेतुस्तत्राहास्वद्यगिति, न स्वस्मिन दृष्टिर्यस्य, शास्त्रज्ञानं शास्त्रीयत्वेनैव जानाति न तु स्वविषयत्वेन, ततोपि किमत आह तावत् तद्भिमान्यज्ञ एव भवति, स्वरूपे हाते देहाद्यध्यासो न भवति, अध्यासे पुनः स्वरूपाज्ञानमिति तद्भिमान्यज्ञ एव भवति, अतो बाध्यवाधकभावः ॥ २२॥

एवं भवद्वालकानामस्माकं च कर्मवशाद सर्व जातं भविष्यति चातः श्लोको दण्हो वा न चिन्तनीयः परमितकमदोषो मदीयः सोढव्य इति वदन् क्षमापनार्थं नमस्कारं करोति क्षमध्वमिति, क्षमम् दौरात्म्यं क्षमध्वं, अविचारेणान्यायकर्ता दुरात्मा, अत आश्लोङ्कृतं पुत्रमारणादिकं च धव कृतं तत् सर्वं क्षमध्वं, महतां हृद्येनुश्ये स्थिते शोको भूयान् भवित, क्षमापनार्थं न किश्चिद् दातव्यं, यतः साधवो दोनेषु वत्सलाः, मम च दीनत्वमपकिर्तिनरकभात्त्वेन, स्वस्य दैन्यं न केवलं वचनेन निरूपितं किन्तु रूपेणापि तदिभव्यक्ति कृतवानित्याहेत्युक्त्वाश्च- मुखो जात इति, अश्रूणि मुखे यस्य, विकल्त्वात् प्रोञ्च्छनमपि न करोति, यद्ययमकर्तव्यमि कनिष्टभिगन्याः पादग्रहणं करोति तदान्यद् कि न कुर्याद् गृहीतधनादिदानं वातिरिक्तदानं वा ?

(२)श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

यावदित्यत्राकिय इति, कमेत्वपक्षे क्रियाजन्यफलशालिनीत्यर्थः, कर्तृत्वपक्षे क्रियानुकूल-कृत्यनाश्रय इत्यर्थी बोध्यः ॥ २२ ॥

(३) श्रीमहोस्यामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसवोधिनीलेखः।

तस्माद्भद्रे इत्यत्र चातुर्विध्यमिति, कालकर्मस्वभावभगवदिच्छाभिः सृष्टिर्जायत इति प्रकारोस्य मते नास्तीत्वर्थः ॥ २१ ॥

यावदित्यत्राध्यास इति, अध्यासश्चेज् जातस्तदा स्वरूपाज्ञानं सिद्धमेव कार्येण कारणानु-मानमित्यर्थः ॥ २२ ॥

क्ष्मध्विमत्यत्रानुद्राय इति, अनुचिन्तने स्थिते महतां हृदये शोको मृयान् भवत्यतो महतः. पूर्वीपराधमविचार्य क्षमैनोचितितिभावः, ननु यद्यपि साधनो धनादिकमनपेक्ष्य स्वत एव दीनवत्सळा-स्वथापि स्वस्य धनादिदानमुचितिमत्यत आहुर्यद्यायमिति, अयुक्तमपि चेत् करोति तदा युक्तं तु पूर्वगृहीतस्य धनादेदानमतिरिक्तस्य वा धनादेदानं कैसुत्येनैव प्राप्तमित्यर्थः ॥ २३॥

### मोचयामास निगडान् विस्नब्धः कन्यकागिरा ॥ देवकीं वसुदेवं च दुर्शयन्नात्मसौहृदम् ॥ २४ ॥

स्वस्ट्राब्दे नैव स्वस्तत्पती अभिधीयेते इति तत्सम्बन्धादेव वसुदेवस्य मान्यत्वाद साक्षाद तं प्रति नमस्कारेपि दोषाभावादेकस्या एव पादी द्विवद् ग्रहीतवानिति ज्ञापियतुमेकरोषः, एकरोषशास्त्रे 'पुमात स्त्रिये'त्यादिस्त्रेषु चतुर्षु तृतीया ज्ञापय'त्यप्रधानं न शिष्यत' इति, अन्यथा 'स्त्रीपुरुषाभ्या'-मितिप्रयोगो न स्याद 'स्त्रीपुम्भ्या'मिति च, अत्रापि तद्गर्त्रा सहिता स्वसैवावशिष्यते, अथेति मित्रमक्रमो दैत्यावेशस्य राजसभावस्य च त्यागार्थः ॥ २३ ॥

निरोधं च दूरीकृतवानित्याह मोचयामासेति,निगडौ स्तम्भवद्धावतो निगडान मोचया-मासेत्युक्तं, अर्थादुभावपि, तत् तुवन्धनागारं भवतीति न निगडदूरीकरणं, नन्वेतावक्षुन्धावाकाश-

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

क्षमध्वमित्यत्र इयालः कंसः, स्वसृदाब्दे नेत्यत्र न तृतीया किन्तु नेति भिन्नं पद, स्वस्नोरितिद्विवचनं साधियतुं श्रीधरमतं दूषयित, श्रीधरीये 'स्वस्नोरिति स्वस्शब्देन द्विवचनातु-पपत्त्या मिश्चनगैणनद्वारा मिश्रितेलक्ष्मणया स्वस्तत्यत्योरभिधानं लिङ्गसमवायेन 'प्राणमृत उपद्धातीति-व'दित्युक्तं, तद्युक्तं, स्वस्थान्दस्य तत्यतावभिधाया अमावात् तदभावे 'चाभिधान'मितिप्रयोगस्य वक्त-मशुक्यत्वात् , न च स्वस्त्रोरितिप्रयोगान्यथातुपपत्त्या लक्षकस्याप्यभिधायकत्वमङ्गीकियत इति वाच्यं, तथा सति लक्षणोच्छेदापत्तेः. न च मास्त्वभिधायकत्वं तथापि प्रयोगसिद्ध्यर्थं वाचकलक्षकयोरिप शब्दसारूप्यमङ्गीकृत्य कथिबदेकशेषः समर्थ्यत इति वाच्यं, वाचकलक्षकयोरेकशेषस्य काप्यदर्शनात्, न च 'प्राणभृत उपद्धाती'त्यत्र दृश्यत इति वाच्यं,तत्र हैिङ्गिकसादृश्यस्य सूत्रकाराभिमतत्वात् ,अन्यथा 'तह्यानासामुपधानो मन्त्र' इतिसूत्र 'आसा'मितिपदं न वदेत् , न चायं न्यायोत्र वक्तुं शक्यः, तादशस्यात्र प्रमाणमावेनाङ्गीकर्तुमशक्यत्वात् , तदेतत् सर्वमभिसन्धाय स्वसृदान्दे नैवाभिधीयेते इत्याचार्येक्तं, नतु भामस्वस्नोरित्येवमुक्तेपि भामशन्दमहिम्नेवार्थात् कंसस्य इत्यालत्वप्रासावपि यत् स्वस्नोरिति प्रयक्तं तेन पूर्वोक्त एव व्यासाशय इत्याशङ्कायामाहुस्तत्संम्बन्धादित्यादि, तथाचैतज् ज्ञापयितुमेवस्प्रयोग इत्यर्थः, नतु भवत्वेवं तथापि सरूपैकशेषस्य वक्तुमशक्यत्वात् स्वस्तत्यत्योर्विरूपैकशेषस्य च पाणिनीयानामननुशिष्टत्वात् कथं प्रयोगसिद्धिरित्यतं आहुरेकद्दोषेत्यादि, तथा सित स्वसा च तत्पतिश्र स्वसारी, तत्र यद्यपि साक्षात्पाणिनीयमेकशेषानुशासनं नास्ति तथापि सूत्रचतुष्टयोक्तया 'तृतीययाप्रधानं न शिष्यत'इत्येव ज्ञाप्यत इतिज्ञापकसिद्धोत्र विरूपैकशेष इति सुखेन प्रयोगसिद्धिरित्यर्थः, नतु तृतीययेदमेव ज्ञाप्यत् इत्यत्र किं मानमत आहुरन्यथेत्यादि, यदि हि श्रिया सहोत्तौ पुमानेवावशिष्यत इतिविरूपैकशेषानियमः स्यात् तदा बन्द्धघटिते स्रीपुरुपशन्दिपि दित्वविवक्षायामेकशेष प्राप्ते तत्र सरूपस्य स्त्रीपुरुश्शब्दान्तरस्याविवक्षितत्वात् सरूपसूत्राप्राप्तौ 'पुमान् स्त्रिये'तिस्त्रेण विद्धपैक्झेषे पुरुषयोः 'पुमांसा'वित्येव प्रयोगः स्यात् ,स तु न दृश्यते,अतस्तत्र तृतीयाप्रधानं न शिष्यत इत्येवं ज्ञापयतीति मन्तव्यं एवं 'श्लीपुंसी' 'मातापितरा'वित्यादिप्रयोगान्यथानुपपत्तिवलाद् यत्रोभयप्राधान्यं विवक्षितं तत्र न विरूपेकशेषो यत्र त्वप्राधान्यं विवक्षितं तत्रैव स इतिप्राप्त्या प्रकृते भर्तुरप्राधान्यस्य विवक्षितत्वादत्रापि तद्भन्नी सहिता स्वसैवाविशाष्यत इति न पाणिनीयविरोधः,लक्ष्यैकचक्षुष्कता-पक्षस्यैव महाभाष्यकृताङ्गीकारेण वैयाकरणानां प्रयोगशरणत्वादितिदिक् ॥ २३ ॥

१ गुणेत्यपि पाठः । २ मिथुनेत्यपि पाठः ।

श्रातुः समनुतसस्य क्षान्त्वा रोषं च देवकी ॥
व्यमृजद् वसुदेवश्च प्रहस्य तसुवाच ह ॥ २५ ॥
॥ वसुदेव उवाच ॥
एवमेतन् महाराज यथा वदित देहिनाम् ॥
अज्ञानप्रभवाहन्धीः स्वपरेतिभिदा यतः ॥ २६ ॥
शोकहर्षभयद्वेषलोभमोहमदान्विताः ॥
मिथो प्रन्तं न पश्यन्ति भावैभीवं पृथगृहशः ॥ २७ ॥

वाणी च प्रमाणमत एताभ्यामेव किञ्चित कापट्यं कृतमस्तीति कथं न विचारितवांस्तत्राह विस्त्रव्धः कन्यकागिरेति, कन्यका या माया तस्या वचनमसत्यमि सम्भाव्यते तथापि तत्रैव विकासं कृतवान, 'यत्र कचि'दिति कृपणा'मितिलिङ्गवचने देवक्या दोषाभावसूचके, वसुदेवेनैव तथा कृतत्वात, अन्यथास्फूर्तिकर्तृत्वं तु मायायाः सिद्धमेव, प्रथमतो देवकीं पश्चाद् वसुदेवं चकारात तत्सम्बन्धिनश्च स्वयं परिचर्यो कुर्वज्ञातमनः सोहृदं च दश्चीयञ् जातः ॥ २४ ॥

मसादे प्रार्थिते ताभ्यां प्रसादः कृत इत्याह श्रातुरिति, सम्यगनुतसस्य पश्चात्तापेन तप्तस्य तत्रापि श्रातुः सम्बन्धिरोषं क्षान्त्वा क्षमित्वा, क्षान्तरोषा वा, तत्कृतं पूर्वापराधं व्यस्छाद् रोषं वा, पाठभेदात्, तदीयो रोषः सोढः स्वकीयं तु त्यक्तवती, कृतकार्यस्य तद्रोपस्य महनं, अकृतकार्यस्य स्वकीयस्य परित्यागः, एवं वसुदेवश्च, चकारादन्येपि,रोपमपराधं च क्षान्त्वा, यतो देवकी देवतारूपा, वसुदेवोपि तथाः तस्यास्तु शोकाभावो मुख्यमसादेनैव ब्रातः, वसुदेवस्तु गृहहृदय इति कदाचिदमसन्नो भवेदित्याशङ्क्य हास्यं वचनं चाह प्रहस्य तमुवाचेति, हेत्याश्चर्य पुत्रभारकस्त्वसम्भाष्य इति ॥ २५॥

तदुक्तं ज्ञानं तस्यैव हृद्याख्ढं भवितित तस्यानुमोदनं करोत्येवमेतदिति, महाराजिति-सम्त्रोधनं मारणस्यादोषज्ञापनार्थं यत् त्वमात्थैवमेतत्, तिन्निष्पिण्डतमनुबद्धित देहिमामज्ञान-प्रभवाहन्धीरिति, देहादावहम्बुद्धिरज्ञानादेव जायते, तस्माद स्वपरेतिभिदा स्वः पर इति, एतन्मुळक एव सर्वोषि व्यवहारः, देहिमामिति देहाध्यासवतां,अहङ्कारस्याज्ञानजनितत्वे देहाध्यासः प्रयोजक इत्यधिकारत्वेन निष्पितः, अन्यथा ज्ञानमहम्बुद्धिः, तद्ज्ञानकृतं, अन्यथा स्वष्ट्षे भासमाने अन्यक्र भायात् ॥ २६ ॥

प्वं तदुक्तं ज्ञानं नित्यानित्यवस्तुविवेकोपयोगित्वेन निरूप्य स्वसिद्धान्तसिद्धं ज्ञानं कृपयोप-दिश्चति द्योकेति, अत्र वस्तुतः स्वयं न मारयतीतिस्तत्यं, अस्वतन्त्रत्वातः, किन्तु केनचित् पेरितो मारयति, इतोपि मुख्यः सिद्धान्तो भगवानेव सर्वत्र पविष्टो मारयतीतिशास्त्रं, तस्य ज्ञाने जीवानां पद् धर्मा वाधका भगवत्पतिपक्षाः, श्लोक ऐक्वर्यस्य, स हि कर्तुमकर्तुमन्यथा कर्तु समर्थः तत्कृतेर्थं

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः। एवमेतदित्यत्रान्यथेति, एतस्यैव व्याख्यानं स्वरूप इत्यादि॥ २६॥

(३) श्रीमद्गोस्वामिवल्लभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः । एवमेतदित्यस्याभासे तस्यैवेति, तदुक्तमतस्यासुरत्वात् स्वस्य हृदये मायात्विति वसुदेवाशयं सूचियतुमेवकारः ॥ २६॥ ॥ श्रीशुक उवाच ॥ कंस एवं प्रसन्नाभ्यां विशुद्धं परिभाषितः ॥ देवकीवसुदेवाभ्यामनुज्ञातोविशद् गृहम् ॥ २८ ॥

कथं शोकः? अन्यथा, अपेक्षितं स्वांशानामन्यो न नाशयेत, हर्षश्च प्राप्तो भवति, तद् भगवतो वीर्ये काल्रुष्णे ज्ञाते न भवेत, भयं च न भवेद् यदि भगवतो यशो जानीयात, स ह्यपुक्तं न करिष्यति, अन्यथा यशो न स्यात, द्वेषश्च न भवेल् लोभश्च यदि भगवदीयां श्रियं जानीयात, द्वेषश्च स्त्रीकृतो भवित लोभश्च धनकृतः,तदुभयं भगवत एवेति न स्वस्य तथा कर्तुमुचितं,ज्ञाने भगवदीये ज्ञाते मोहाभावः पिसद्धः, मदस्तु वैराग्याभावात, सर्वथेवाविरक्तो मक्तो भवित, अतोन्योन्यं मारयन्तमि जना न पश्चिन्ति, अन्यथेक एव धातकः स्यात्, नन्वैकात्म्ये कथं वध्यधातक-भावो भगवच्छास्त्रे उपपद्यत इति चेत् तत्राह भावैभीविति, भवन्तीति भावा धर्माः, वाधकैर्धमै-र्वाध्या धर्मा एवापोह्यन्ते न तु धर्मां,ये हि भवन्ति ते नव्यन्तीति, यथैकस्मिन् वस्त्रे ग्रुक्ताद्यो धर्मा रङ्जकद्रन्यसम्बन्धादुरपद्यन्ते विलीयन्ते च, परं वलीयस्त्रं नियामकं, यद्वाधार्थमेव यस्मिन् भावे भगवान् निविशति स तं भावं द्रीकरोतीति भवदादीनां करणत्वमेव न तु कर्तृत्वं, न हि करणं कचिदुपालभ्यते स्तूयते वा, अद्श्वेने हेतुः प्रथण्ड्या इति, करणे सम्बद्ध एव कर्ता करणाच् चेत् प्रथग् ज्ञायते करणं वा ततस्तदैवम्बुद्धिभैवित न तु सर्वत्राविष्टं भगवन्तं ज्ञातवतः, अतो मत्पुत्रा अपि भगवतेव मारितास्त्वमिष मारणीय इति त्वयापि शोको न कर्तव्य इतिभावः ॥ २७॥।

एवं मायाकृतं ज्ञापनं सकार्यं निरूप्योपसंहरति कंस इति, एवं प्रसन्नाभ्यां स्वसिद्धान्त-कथनेन सम्यक्षमसादो लक्षितः, विद्युद्धं परिभाषित इति, राजन्नितिसम्बोधनेन तदुक्तातुवादेन च

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुदोधिनीटिप्पण्योः प्रकादाः ।

शोकहर्षेत्यत्र तस्य ज्ञान इति,सिद्धान्तशास्त्रस्य ज्ञाने,शोकस्यैश्वर्यप्रतिपक्षत्वं व्युत्पादयन्ति स हीत्यादि,तथा च स हि ज्ञात्तेव करोतीति तद्ज्ञानादेव शोकः, भगविद्धचारात् प्रकारान्तरेण यद्पेक्षितं स्वांशानां जीवानां तदन्यो न नाशयेत् सामर्थ्याभावाद् दण्डप्राप्तेश्व, किन्तु भगवानेव नाशयतीतिज्ञानाजननादेश्वर्यविरुद्धः शोक इत्यर्थः, हर्षभययोर्वीर्यप्रतिपक्षत्वं व्युत्पादयन्ति हर्षश्रेत्यादि, तथा च हर्षभये वीर्थविरुद्धे, द्वेषस्य यशोविरुद्धत्वं व्युत्पादयन्ति यदीत्यादि, यशसो ज्ञाने लोभस्य श्रियः प्रतिपक्षत्वमाहुर्लोभश्रेत्यादि, न भवेदितिश्चोषः, तत्र हेतुमाहुर्वेषश्चेत्यादि, तथिति लोभद्वेषादिकं, मोहस्य ज्ञानप्रतिपक्षत्वमाहुर्ज्ञान इत्यादि, तथा च वध्यत्वात् प्रतिपक्ष इत्यर्थः, अत इति, शोकाद्युत्पत्तिसद्भावात्, अन्यथेति, यदि पश्येषुः, एवच्च नोपलभ्यतेतो जना न पश्यन्तीत्यर्थः॥ २७॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवछ्वमजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः ।

शोकहर्षेत्यत्रान्यथैक एवेति, धातको ज्ञात इतिशेषः, मारयितुर्भगवतो दर्शने स एव धातको ज्ञातो भवेदित्यर्थः, भावैभाविमित्यत्र करणे सम्बद्ध एवेति, करण इन्द्रियादौ सम्बद्धो जीव एव कर्ता भवित भगवांस्तु करणात् पृथक् करणासम्बद्ध इति चेज् ज्ञायते तदा जीव एव कर्ता न भगवानितिद्युद्धिर्भवतीत्यर्थः, करणं वेति, करणं ततो भगवतः पृथग् भगवित्रक्षपितसम्बन्धयुक्तं नेत्यर्थः ॥ २७॥

१ राजन्नित्यपि पाठः क्षचित् ।

२३४

तस्यां राज्यां व्यतीतायां कंस आहूय मन्त्रिणः ॥ तेभ्य आचष्ट तस्तर्वं यदुक्तं योगनिद्रया ॥ २९ ॥ आकर्ण्य भर्तृगदितं तमूचुर्देवशत्रवः॥ देवान् प्रति कृतामर्षा दैतेया नातिकोविदाः ॥ ३०॥

॥ दैत्या ऊच्चः ॥ एवश्चेत् तर्हि भोजेन्द्र पुरग्रामवजादिषु ॥ अनिर्देशाम्निर्दशाँश्च हनिष्यामोद्य वै शिज्ञन ॥ ३१ ॥

निरूपिती, एकस्पैव वचनं निरूपितिमिति देव≜या अपसादशङ्कां वार्पितुम्रभयोर्ग्रहणं, अत-स्ताभ्यामनुज्ञातः प्रतीकारमञ्जला गृहमेवाविदात् ॥ २८ ॥

एवं मायाकार्यं भगवत्येरणया कृतं निरूष्य स्वतन्त्रतया तत्कृतं निरूपयितुमाह तस्यामिति यावद्ध्यायपरिसमाप्ति, यदीदं न कुर्याद्वध्य एव स्यात् , तच देवानामनिष्टमिति देवतामाया तत्कार्यं कृतवती, असुराणां वा भगवदूषा तेषां सुक्त्यर्थं तान स्वधर्मनिष्ठान् कृत्वा सर्वशास्त्रविरोधिमोक्षं सम्पादयतीति तथाकथा, राजधर्मा हि अनुङ्घङ्गनीया यथा पूर्वमविचारेण कृतं तदन्यथा जातमतः परं विचारेण कर्तव्यमिति विचार्य मन्त्रिण आह्नय विचारार्थं पूर्वद्वत्तान्तमुक्तवानित्याह तस्यामिति. ज्ञानस्य जातत्वात् कार्यस्य विलम्बसहिष्णुत्वाच तस्यां राज्यां व्यतीतायामित्यक्तं, मन्त्रिणोपि तामसस्य तामसा एवेति तन्नाम्ना ज्ञापितं, देवनयादौ विनयो यः कृतः स त नोक्तः, योग-निद्रया यदुक्तं तत्सर्वमाचष्ट यथा कंसो विवेकरहितस्तथा तन्मिन्त्रणोषि ॥ २९ ॥

तेषां दौरात्म्यमाहाकण्येति,अर्तुः कंसस्य गदितमाकण्ये श्रुत्वा विचार्य च तं प्रत्यूचुः,एतेषां कंसरक्षायां न कापि बुद्धिः किन्तु देनद्वेषकरणेनसरो जात इति हृष्टा इत्याह देवदात्रय इति॥३०॥ भयमतः स्वनुद्व्या निश्चितं प्रतीकारमाहुरेवञ्चेदिति, यदि कचिद् वालक एव जातः स तु मासमध्ये जातो भविष्यतीत्यनिश्चयेपि सर्वानेव वालकान् मारियष्यामः, ते वालकाः पुरस्या

(२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिण्पण्योः प्रकाशः।

अग्रिमे निरूपिताविति, प्रसन्नावितिशेवः ॥ २८ ॥

तस्यामित्यत्र तस्याः स्वतन्त्रतया कार्यकरणस्य किं प्रयोजनमित्याकाङ्कायामाहर्यदीत्यादि, ज्ञानस्येति, स्वश्चनूत्पत्तिज्ञानस्य ॥ २९ ॥

(३) श्रीमद्रोस्वामिवछभजिन्महाराजकृतः श्रीसुवोधिनीलेखः।

कंस इत्यत्र निरूपिताविति, विशुद्धप्रसादौ निरूपितावित्यर्थः ॥ २८ ॥

तस्यामित्यत्र नन्त्रसुरा बहुवस्तेषां सर्वेषामैकमत्येन दौरात्म्यहूपस्त्रधर्मनिष्ठता कथिमत्यत आह राजधर्मा होति, राजा यान् धर्मानास्थितस्ते धर्माः सर्वेषामनुखङ्गनीया भवन्त्यतः कंसस्य दुरात्मत्वात् सर्वेपि द्वरात्मान इत्यर्थः ॥ २९ ॥

आकर्ण्येत्यत्र नातिकोविदा इत्यस्यार्थो यथा कंस इत्यादिनाभास उक्तः, तृतीयचरणस्यार्थी देवहेपकरणं इत्यनेनानृदितः ॥ ३०॥

॥ इति श्रीचतुर्धाध्यायहेखः॥

<del>-232862626--</del>

किमुद्यमेः करिष्यन्ति देवाः समरभीरवः ॥ नित्यमुद्धिम्मनसो ज्याघोषेर्धनुषस्तव ॥ ३२ ॥ अस्यतस्ते शरवातैर्हन्यमानाः समन्ततः ॥ जिजीविषव उत्सुज्य पलायनपरा ययुः ॥ ३३ ॥

ग्रामस्था व्रजस्था वा भवन्तु, तरतयभावनिरूपणार्थं त्रयाणां ग्रहणं, अस्पाकं तु न विलन्बः, तदाहाद्येति, राजेन्द्रेतिसम्बोधनमाञ्जापनार्थे, न निर्गतानि दशाहानि येषां तेनिर्द्शा अति-बालका निर्देशास्त्वतिक्रान्तदशाहाः, उभयानपि विशेषाकारेण सर्व एव वयं हनिष्यामः, अत्र सन्देहो नास्तीति वैशब्द:, दैत्यगृहेष्वि स्वसम्बन्धिष्वि जाता हन्तव्या इति, राक्षा चेद् मिनीपुत्रा मारिता अन्यैरपि स्वकीया अपि मारणीया इति तैर्ज्ञातं,अन्यथा प्रभुनं वदेदिति ।।३१।।

एवं स्वकृत्यमुक्ता तस्य भयाभावार्थं तं शोत्साहयन्ति किसुचमैरितिषड्भिः, तथा भगवतः षड् गुणास्तथा तव षड् गुणाः,

सामध्ये च जयश्रेव दीनत्वं च दया यथा। शत्रूणामल्पता चैव राजनीतिस्तयैव च ॥ १ ॥

यदि बालका इन्यन्तेन्यमुपायं करिष्यन्ति देवा इत्याशङ्क्याहः किमुधमैरिति, उद्यमगात्रं तेषां न तु क्रियासामर्थ्यं, यतः समरे भीरचः, सङ्क्रागं दृष्ट्वैव विभ्यति, तथा भयें तेषां निमित्तमाह नित्यसुद्धिसमनस इति, अयं हि दिग्विजये सर्वानेव मारितवान, इन्द्रोपि भीतः पलायित:, ब्रह्मादयोपि लीनाः, धृत्वा च देवान् यातनां प्रापयति, अतो यद्यन्यार्थमपि धनुष्टक्कारं कर्यात तथापिदेवा डिक्समनसो भवन्तीति नित्यमुक्किसमनसः,तथेति सम्मत्यर्थं निरूपितम्।।३२।।

धन्षृङ्कारमात्रेणैवोद्देगे पूर्वष्टतान्तं हेतुत्वेनाहास्यत इति, अस्यतः शरान् क्षिपतस्ते सतः सम्मुखमनागता अपि तैः क्षित्रैरेव शरब्रातैः सर्वतो हन्यमानाः सञ्च्छन्नभिन्नसर्वाङ्गा जिजीवि-षवो भृत्वा धर्म सङ्घामं चोतसुज्य पलायनपराः सन्तो ययुः, देशस्यानिनक्षितत्वाद् यत्र कापि, ये तु दूरस्थास्ते पलायिताः ॥ ३३ ॥

(२) श्रीपृरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिप्यण्योः प्रकाराः ।

एवं चेदित्यत्रान्धेरपीति, त्वदीयैरितिशेषः, अन्यथेत्यादि, भगिनीपुत्रमारणाभावे प्रभू राजा न वदेतु , आज्ञामितिरोषः, अयमर्थः, स्वयं चेद् भगिनीपुत्रमारणं न कृतं स्यात् तदा स्वकीया अशेषां मदक्ति न मंस्यन्त इति प्रभुरपि न वदेत्, अधर्मरूपत्वादेवमाज्ञायाः, स्वयं तथाकरणे तु 'यथा राजा तथा प्रजे'तिन्यायादाज्ञादाने निःशङ्कता स्यादिति तथा ॥ ३१ ॥

(५) भगवदीयनिर्भयरामभट्टनिर्मिता श्रीसुवोधिनीकारिकाव्याख्या।

किस्यमेरित्याभासे षट्छोकीप्रतिपाद्यानर्थानाहुः, सामध्ये चेत्यादि, सामर्थ्यं च जयश्चेव दीनत्वं च द्या तथा । शत्रूणामल्पता चैव राजनीतिस्तथैव च ॥१॥

'केचित् प्राजलयो भीता' इत्यत्र देवानां दीनत्वं 'न लं निस्पृतशस्त्रास्त्रा'नित्यत्र कंसस्य द्या 'किं सेमग्रेरे'रितिक्षोके शत्रूणां देवानामल्पता, अप्रयोजकलम् ॥ ३२ ॥

॥ इति चतुर्थोघ्यायकारिकाञ्याख्या ॥

केचित् प्राञ्जलयो भीता न्यस्तशस्त्रा दिवीकसः॥
मुक्तकच्छिशिखाः केचिद् भीताः सम इतिवादिनः॥ ३४॥
न त्वं विस्मृतशस्त्रास्त्रान् विरथान् भयसन्नतान्॥
हंस्यन्यासक्तविमुखान् भन्नचापानयुष्यतः॥ ३५॥
किं क्षेमगूरैर्विबुधेरसंयुगविकत्थनैः॥
रहोज्जषा किं हरिणा शम्भुना वा वनौकसा॥ ३६॥

येपि निकटस्थास्तेपि जिजीविषवो भूत्वा पलायनासम्भवादुपायान्तरं कृतवन्त इत्याहुः केचिदिति, प्राञ्जलयः, स्तोतुमिव पट्टचानां कायिक्यवस्था पदिश्विता, भीता इत्यन्तःकरणस्य, त्यागे न इन्यत इतिशास्त्राथेपरिपालनाय न्यस्तशस्त्राः, तिई तेषां कथं स्वधमीत्यागे स्वगों भिवष्यतीत्याशङ्क्याहुर्दिचौकस इति, स्वगं ओको ग्रह्मात्रं न तु स्वगंभोग इत्यर्थः, नतु देवाः कथमयुक्तं कृतवन्त इत्याशङ्क्याहुर्मुक्तकच्छिशस्ता इति, मुक्ताः कच्छाः शिलाश्च येषां, परमापदा वैकल्यं तेषामुक्तं, आपदि स्वधमित्त्यक्तुं शक्यन्ते, येषां पुनदैवगत्या मुक्तकच्छिशिस्तात्वं न जातं तेषां का गितिरितिचेद तत्राह केचिद् भीताः स्म इति वादिन इति, शरीरे भीतकार्यस्था-दर्शनान मुखत एव भीता वयमित्याहुः ॥ ३४॥

ननु ये वध्यास्ते सर्वथैव वध्या इति वचनेषि कि स्यात् तत्राहुने स्विमिति, सङ्ग्राम-धर्मस्त्वया न त्यञ्यतेतो ये देवा विस्मृताद्यास्त्रास्त्रा भयात्, रास्त्राणि धृत्वा वैर्मार्थते, अस्त्राणि दूरात्, मन्त्रयुक्तानि वा, भयादुभयविधान्यपि विस्मृतानि, विगतो रथो येषां, सारध्यादीनां वधात्, 'भपन्नं विरथं भीतं न रिपुं हन्ति धर्मवि'दितिवानयाद् विरथोप्यवध्यः, भयेन सम्यङ्नताः शरणा-गताः, पसङ्गादन्यानप्याहान्यासक्तिविमुखान्, अन्यासक्ताश्च ते विमुखाश्रोभयविधा वा भग्नचापानयुष्यतः, निरीक्षकान् न हंसीतिसम्बन्धः, एते षड्विधाः सप्तविधा वा न हन्तन्याः, अतस्त्वया स्वधीं परिपाल्यमाने पूर्वन्यायेन देवा जीविता इतिभावः ॥ ३५ ॥

एवं साधारणानामप्रयोजकत्वमुक्त्वा महतामप्याह कि क्षेम्बर्द्भरिति, येपि वाय्विमवरुणाद्यः भूराः प्रसिद्धास्तेपि क्षेमद्रार् एव, क्षेमे सित गृहे भार्यायां वा ग्रारा यत्राक्षेमशङ्केव नास्ति, न हि मार्या पित मारियण्यतीतिसम्भावना, यत्र पुनः सम्भावना मारियण्यतीति तत्र पछायनमेव, एतद्र्थपिरिज्ञानादेव विद्युप्ताः, एतच्छारीरशोर्यं तेषां निरूप्य वाचिनकं शौर्यं निरूप्यन्त्यसंयुग-विकत्थनेरिति, विकत्यनं स्वशौर्याविष्करणवावयं, तदिष न संयुगे, केनापि सह यदा न गुद्ध-संयोगस्तदैव विकत्थनं, एवं देवान दूषित्वा मुख्यांश्चतुर आहुः,अस्ति हरिः गूरः, परं कस्यापि स सम्भुखो न भवति, यस्त्वेकान्ते तदेकपरस्तिष्ठति हरिरिप तस्य सम्मुखो भवतीति स्तुतिपक्षे यथाश्चतमेव, पक्षान्तरे स्नीतुल्यता निरूपिता, हरिणेति, सर्वदुःखनिवारकत्वं निरूपितं, यतो दुःखितेष्वेच शौर्यादिरहितेषु तस्याविर्भाचो निरूपितः, अस्ति च त्रिपुरान्तकः शूरः, सोषि सर्वदा चनवासी तपस्वी, न हि वनस्थरतपस्वी कस्यचिद् द्विष्टो भवति, असमत्वाद ॥ ३६॥

किमिन्द्रेणालपनीर्येण ब्रह्मणा वा तपस्यता॥
ृतथापि देवाः सापत्न्यान्नोपेक्ष्या इति मन्महे ॥ ३७॥
ततस्तन्मूलखनने नियुङ्क्ष्वास्माननुव्रतान् ॥ ३८॥
यथामयोङ्गे समुपेक्षितो नृभिने शक्यते रूढपदश्चिकित्सितुम् ॥
यथेन्द्रियग्राम उपेक्षितस्तथा रिपुर्महान् बद्धबलो न चाल्यते॥३९॥
मूलं विष्णुर्हि देवानां यत्र धर्मः सनातनः॥
तस्य च ब्रह्मगोविद्रास्तपोयज्ञाः सदक्षिणाः॥ ४०॥

देवेन्द्रस्तु यद्यपि द्वत्रहा तथाप्यल्पवीर्यः,अन्यथा वज्रादिप्रार्थनां कथं कुर्यात् १ ब्रह्मा यद्यपि महान भवित तथापि ब्राह्मण एव तपस्वी, एवं यद्यपि सर्वे देवा अपयोजकास्तथापि राजनीति-विचारेण ते नोपेक्ष्या इत्याहुस्तथापीति, देवानां दैत्यानां च सापत्न्यमस्ति कञ्यपदायादाः सर्वे भिन्नपात्जास्ते अत्रव एव परस्परं भवन्ति, अतः सहजद्वेषित्वाद् यदैव ते पुष्टा भविष्यन्ति तदैव मारिष्यन्तीति नोपेक्ष्याः क्षीणद्शायामेव मारणीयाः, अयमर्थो भवित न वेति विचारका जानन्ति वयं त्वेवं मन्महे ॥ ३७॥

एवं माहात्म्यं नीति चोक्ता किं कर्तन्यमित्याकाङ्कायामाहुस्तत इति, यदेव देवानां मूलं भविष्यति तस्यैव खनने नियुङ्क्ष्वाज्ञापय, अनुव्रतानिति, योगेन रूढ्या च सर्वैथा भवन्त-मनुस्रता वयं, मूलमंग्रे वक्तन्यं खननं च मध्ये ॥ ३०॥

जपेक्षायां को दोष इति चेत तत्राहुर्यथेति,आमघो रोगो ज्वरादिरङ्ग आविर्भृतस्तमनादृत्य यदि स्नानभोजनादिकं कुर्यात तदा रूढपदः संश्चिकित्सितुं न शक्यते, अङ्गमेव नाशयित, सद्वैद्येनापि तज्जनिते सिन्नपाते चिकित्साशक्या, अनेन सम्बन्धे विद्यमाने कथं मारणीया इतिशङ्का निवारिता तेषां सर्वनाशकत्वादिति लौकिकवाधकत्वेन निरूपितं, वैदिकवाधकत्वेन दृशन्तान्तर-माह यथेन्द्रियमम् उपेक्षित इति, योगिना परमपुरुषार्थं साध्य इन्द्रियसमूहो नोपेक्षणीयः, तेषामुपेक्षायांभिन्द्रियविषयाकृष्टैं रितिन्यायेन सर्वनाशो भवति, पवलं चेदिन्द्रियं पश्चानिवारयितुमन्त्रक्यं यथेहिकामुष्मिकनाश एताभ्यां तथा सर्वनाशो देवैदेत्यानां, तदाह रिपुमहान् बद्धवलो न चाल्यत इति, महान् स्वापेक्षयापि स्वरूपतः, ते चेत् सम्बद्धवला भवन्ति तदा चालियतु-मप्यशक्या अतो नोपेक्षणीयाः॥ ३९॥

मूलमाह मूलं विष्णुरिति, देवानां मूलं विष्णुः, विष्णुप्रभवा देवाः, सन्वगुणा देवाः, तस्याधिष्ठाता तु विष्णुः, इमां युक्ति हिश्चन्द आह, प्रकारान्तरेणापि देवानां मूलं विष्णुरित्याह यत्र धर्मः सनातन इति, धर्मो यागादिः, स तु देवतोद्देशेन द्रव्यत्यागात्मकः, स केवलं वेदोक्तः सनातनः, 'तानि धर्माणि प्रथमान्यास'न्नितिश्रुतेः, यज्ञाभावे देवानां भक्ष्याभावाद् यज्ञो देवानां मूलं, स च स्वदेवतानियम्यः, तस्य च देवता विष्णुः, 'यज्ञो वै विष्णु'रितिश्रुतेः,

तस्य चेत्यत्रानेनेति,दृक्षिणाया भार्यात्वनिरूपणेन, तस्येति, यज्ञस्य, तथा च विष्णुदेवयोर्मूरुं द्विविधो धर्म इतिभावः,पक्षान्तरमाहुःपञ्चात्मको वेति,वेदात्मको यज्ञात्मको गवात्मको विप्रात्मकस्तप-

<sup>(</sup>२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुनोधिनीटिप्पण्योः प्रकाराः ।

तस्मात् सर्वात्मना राजन् ब्राह्मणान् ब्रह्मवादिनः ॥
तपिस्वनो यज्ञशीलान् गाथ हन्मो हिविर्द्धाः ॥ ११ ॥
विप्रा गावश्च वेदाश्च तपः सत्यं दमः शमः ॥
श्रद्धा द्या तितिक्षा च क्रतवश्च हरेस्तन्ः ॥ ४२ ॥
स हि सर्वसुराष्ट्यक्षो हासुरिद्ध् ग्रहाशयः ॥
तन्मूला देवताः सर्वाः सेश्चराः सचतुर्मुखाः ॥ ४३ ॥
अयं हि तद्वधोषायो यहषीणां विहिंसनम् ॥

न केवलं तस्य नियामकत्वं किन्त्वाधारत्वमिष, तदाइ यन्नेति, यत्र विष्णौ सनातनो धर्मः, 'धर्मस्य प्रभुर-युत' इतिवानयात् , तस्मालौकिकवैदिकदेवानां मूलं विष्णुः, तस्यापि मूलमाइ तस्येति, चकाराहेवानामिष, ब्रह्म वेदः, गावो विप्राश्च तपो यज्ञाः सदक्षिणाः, प्रमाणं वेदः, इविरेकत्र मन्त्राश्चेकत्र, द्विविधो हि धर्मः, प्रवृत्तिनिष्टच्यात्मकः, पृष्टच्यात्मको यज्ञो निष्टच्यात्मकस्तपः, सदक्षिणाः दक्षिणा यज्ञस्य भार्या, अनेन पृष्टत्तिमिष्टच्यात्मकः, पश्चात्मको वा मूलत्वेन निष्पितः, अनेन द्वयं मूलत्वेनोक्तं ब्राह्मणा गावश्च, तत्र दुहन्त्यो गावो यज्ञकर्त्तारस्तपह्निनो वेदविदो ब्राह्मणाः ॥ ४०॥

तेषां खननमाह तस्मादिति, सर्वात्मना लौकिकवैदिकसाधनैः स्वतः परतः साक्षाद परम्परया च यथैव ते निष्टता भवन्ति, ब्राह्मणानां विशेषणं ब्रह्मचादिनो वेदवेदार्थविदः, उभयविधं च कुर्वन्तीति,तपस्विनो यज्ञशीलास्त्र, हिवर्दुघाः पयोदोग्ध्योगाः, हनधातोलेटि बहुवचनं हन्म इति ॥ ४१ ॥

एवं विष्णुमूलत्वेन ब्राह्मणगवां निराकरणं निरूप्य भगवच्छरीरत्वेनाप्येतान् निरूपयन्ति साक्षाश्चिराकरणाय विष्ना इति, विष्ना गावश्चकारादन्यान्यप्यनानि, वेदाः, चकारादङ्गानि व्रतानि वा, तपः सत्यं दमः दाम इति ब्रह्मचर्याद्याश्रमधर्माः, तपः शारीरो धर्मः, सत्यं वाचः, दम इन्द्रियाणां, शामोन्तःकरणस्य, श्रद्धा सर्वत्र, दया च सर्वेषु, तितिक्षातिक्रमसहनं, एवं दश्विधो दशावतारः, क्रतवोसङ्ख्याता ज्योतिष्टोमादयः, एते सर्वे सर्वदुःखहर्तुर्भगवतस्तन्तु-स्तन्वः, तस्माद् विष्णो प्रयतः प्रतिष्ठितः ॥ ४२ ॥

उपसंहरंस्तस्य मूलत्वमाह स हीति, 'मुख्ये कार्यसम्प्रत्यय' इतिन्यायाद् गौणानां देवानां निराकरणं व्यर्थ पूर्वीक्तन्यायेन सर्वसुराणां विष्णुरेवाध्यक्षः प्रभ्रः, किञ्चान्ये देवास्तथासुरान् न

तस्मात् सवातमन्द्यत्राभयावधामात्, कमज्ञानात्मक वदाय, इनवातारत्याप्, तपा प 'वर्तमानसामीप्ये वर्तमानवद् वे'त्यनुज्ञासनान्यन्त्रकरणसमय एव तत्करणज्ञापनार्थो हन्म इतिप्रयोग इत्यर्थः ॥ ४१ ॥

विज्ञा इस्रत्रान्धान्धप्यन्नानीति, हिनःसाधनानि ब्रीहियनादीनि, अन्नपदसुपरुक्षकं, तथा च यानन्ति हिनःसाधनानि तानन्ति ज्ञातन्यानि ॥ ४२ ॥ एवं दुर्मन्त्रिभिः कंतः सह सम्मन्त्र्य दुर्मितिः ॥ ब्रह्महिंसां हितं मेने कालपाशावतोसुरः ॥ ४४ ॥ सन्दित्र्य साधुलोकस्य कदने कदनप्रियान् ॥ कामरूपधरान् दिक्षु दानवान् गृहमाविशत् ॥ ४५ ॥

द्विषन्ति, कदाचित सहभावोषि लक्ष्यते, हरिस्त्वसुरिब्रिडेन, मारियतुमिष न शक्यते साक्षाद् यतो गुहादायः, गुप्तेन्तःकरणे वा तिष्ठतीति, भध्यक्षत्वं च न लौकिकमञ्चवत किन्तु मूलभूतोषीत्याह तन्मूला इति, स्त्रीलिङ्गपयोगोवगणनार्थः, महादैवस्य ब्रह्मणश्च स्वतन्त्रतामाश्चङ्क्याहुःसेद्ववराः सचतुर्मुखा इति, अतो विष्णोः मतीकारः कर्तव्यः, मतीकारश्चर्षीणां निराकरणमेवेत्याहायमिति, ऋषिपदेनैव सर्वे धर्मा उक्ताः ॥ ४३ ॥

एवं तेषां वचनं श्रुत्वा किं कृतवानित्याशङ्क्याहैविमिति, नन्वयं क्षत्रियो ब्राह्मणरक्षकः कथं ब्रह्महिसां हितत्वेन मेने? तत्राह दुर्मिन्त्रिभिरिति, एते दुष्टा मिन्त्रणः, पर्यवसानदोषद्र्शना-भावात, तैः सह सम्यङ् मन्त्रणं कृत्वा दुर्मितर्जातः, बुद्ध्या हि सर्वनिर्णयः, बुद्धिनादाकस्तु दुःसङ्गस्तत्रापि मन्त्रित्वेन गृहीतः, अत एव ब्रह्महिंसां स्वस्य हितत्वेन मेने, नतु दुःसङ्गेपि कथं स्वाभाविको भागोन्यथा जात इति चेत् तत्राहासुरः कालपादोनाष्ट्रतश्च, असुरत्वात् स्वभावदुष्टः कालपादावृत आपद्रस्तः, आपदि सर्वबुद्धिनाद्यो भवति, तत्रापि कालपादा-पदाभ्यां महत्यापदा निरूपिता ॥ ४४ ॥

एवं बुद्धिश्वंशे जाते यत् कृतवांस्तदाह सन्दिश्येति, साधुस्रोकस्य कदने पीडायां कदन-पियान् स्वतोपि कदनेच्छ्न कदनकरणार्थं तत्तत्ताधकनानारूपधारकान् दशदिक्ष्वप्यादिश्य-स्वविषयेन्यविषये च कामरूपधराणां सर्वेत्रैव सामर्थ्यसम्भवाद्, दानवानिति, क्रूरान्, राशसमात्रे दानवप्रयोगः, स्वग्रहमाविशत्, यथोपद्रवे कश्चित् प्रभोः स्थाने गतो दर्शनमेव न प्राप्तुयात्, एतद्थे गृहे प्रवेशनम् ॥ ४५ ॥

### (२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुबोधिनीटिष्पण्योः प्रकाशः ।

स हीत्यत्र ग्रहापदार्थमाहुर्ग्धेस इत्यादि, ग्रसे रिक्षते टक्ष्ये वा स्थाने 'ग्रहां प्रविष्ठा'विति-श्रुत्यान्तःकरणे वा, तथा चान्तःकरणपक्षे यद्यपि समिषे वर्तते तथाप्यन्तःकरणस्याणुत्वेन नित्यत्वात् तन्मध्यवर्ती परमसूक्ष्मोदृश्यतरो नित्यतरश्च कथं प्रतीकार्यः? यद्वा मारणार्थं विचारे कियमाणेन्तःकरण-षृत्तित्वाद्विचारांग्रज्ञस्तिरोहितः स्यात्, यद्वा स्वदेहमारणं विना स्वान्तःकरणवर्तिमारणं न भवतीति यदा तं तथाकर्तुमुद्यतः स्यात् तदा पूर्वं स्वयं मृतः पश्चात् कं मारयेदिति सोप्रतीकार्थं इत्यर्थः,प्रतीकार्रः इति, इतोन्यः प्रतीकारः ॥ ४३॥

एवभित्यत्र मन्त्रित्वेन गृहीत इति, दुष्टो यदि दुष्टत्वेन गृहीतस्तदा तत्सङ्गस्तया न वाधको मन्त्रित्वेन गृहीतस्य तु सर्वथा वाधक इत्यर्थः, मन्त्रित्वेनतिपाठेपि तथैवार्थः, एकस्यैवेयं व्यवस्था बहूनां तथात्वे तु कि वक्तव्यभितिभावः ॥ ४४ ॥

सन्दिखेत्यत्र स्वविषय इति, विषये देशे ॥ ४५ ॥

<sup>(</sup>२) श्रीपुरुषोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुषोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः । आत्मको विष्णुरेव वा देवानां मूलमित्यर्थः,प्रकारान्तरेण द्वयमेवमूलमित्याहुरनेनेति, मूलनिरूपकवाक्ये-नेत्यर्थः, तत् किं द्वयम् १ अत्राहुद्वीह्मणा गावश्रेति, इयं व्याख्याग्रिमरलोकस्वरसिद्धेति षोध्यम्॥३९॥ तस्मात् सर्वोत्मनेत्यत्रो अयविधमिति, कर्मज्ञानात्मकं वेदार्थ, हनधातोरित्यादि, तथा च

ते वै रज्ञःप्रकृतयस्तमसारूढचेतसः ॥ सतां विदेषमाचेरुरारादागतमृत्यवः ॥ ४६ ॥ आयुः श्रियं यशो धर्मे लोकानाशिष एव च ॥ हन्ति श्रेयांसि सर्वाणि पुंसो महदतिक्रमः ॥ ४७ ॥ ॥ इति श्रीमद्भागवते महापुराणे दशमस्कन्धे चतुर्थोध्यायः॥ ४॥

ते च ततोष्यधिकं कृतवन्त इत्याह, वै निश्चयेन, ते स्वभावत एव रजःप्रकृतयः, राजसाः कृरा भवन्ति, आगन्तुकेन च पुनस्तमसारूढं चित्तं येषां,पूर्वसिद्धविवेकनाशार्थं तमः, रजस्तमो-भ्यां व्यासाः सान्त्विकान् ब्रिवन्त्येत्र, अतः सतां विद्धेषं विशेषेण देषो यसात् तादश्चपद्वं धर्भधनादिनाशनमासमन्ताचेरः कृतवन्तः, अनेन तेषां स्वरूपतोन्तःकरणनाशाद् धर्मतश्चोपद्वं कृतवन्त इत्युक्तं भवति, नतु स्वाम्याश्चातोधिकं किमर्थं कृतवन्तस्तत्राद्दाराद्गगतमृत्यच इति, मृत्युक्तसारत्या कृतवन्तः, विकलो ह्यान्यथा करोत्येच ॥ ४६ ॥

माययैवैतव कारितं सर्वनाशार्थमिति श्रापयितुं महद्तिक्रमस्य फलमाहायुः श्रियमिति, जीवानां पद् उत्तमा गुणाः, तदभावे भाण्यकृतार्थः स्यात्, तत्र प्रथममायुः, जीवतो हि सर्वे भवित, ततः श्रीः, स्पष्टस्तस्या उपकारः, ततो यद्याः कीर्तिः, ततोन्तरङ्गो धर्मः, तैः साध्या लोकाः स्वर्गाद्यः, तत्र लोके सर्वा एचाशिषः, चकारादैहिका अपि पुत्रादयः, एवकारेण सर्वेषामेवाशीष्टं प्रदर्शितं, अतो यस्य यदभीष्टं तदेव नाशयतीत्युक्तं भवित, अन्यथा गणिताश्रेव तस्याभीष्टा न भवेयुस्तदेष्टमेव चेष्टितमिति महद्तिक्रमः कि कुर्यातः १ अतो यस्किञ्चिदेवाभीष्टं तदेव हन्ति, लोकसिद्धास्त्र गणिताः, अनुक्तसर्वसङ्गद्दार्थं सर्वाणीति, पुंस इति, स्वतन्त्रस्यापि महतो भगवदीयस्यातिकम उञ्चन्तं, महत्त्वं भगवत्सम्यन्यादेव, अन्यथाराग्रमात्रस्य कथं महत्त्वं स्थातः १ एवं भगवचित्रसिद्ध्यर्थं मायाकार्थं निरूपितम् ॥ ४७॥

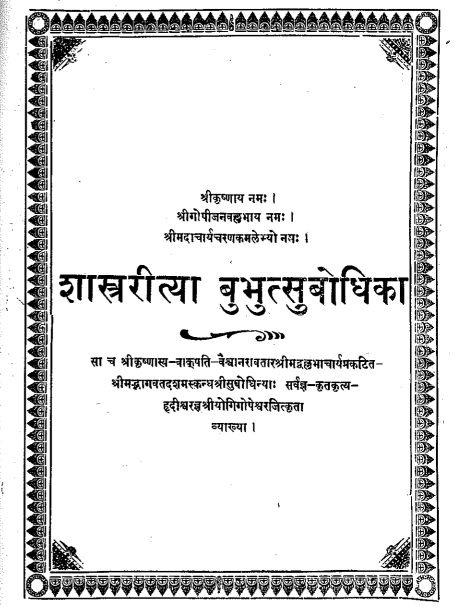
॥ इति श्रीमद्भागवतसुबोधिन्यां श्रीमद्रष्ठभदीक्षितविरचितायां द्शमस्कन्धविवरणे चतुर्थोध्यायविवरणम् ॥ ४ ॥

(२) श्रीपुरुवोत्तमचरणप्रणीतः श्रीसुवोधिनीटिप्पण्योः प्रकाशः।

ते वै रज इत्यत्रानेनेत्यादि, अनेन श्लोकेन तेषां दुर्मित्रणां स्वरूपतोन्तःकरणनाशात्, अन्तः-करणं हि वैकारिककार्यत्वाज् ज्ञानजनकत्वाच स्वरूपसात्त्विकं तत्स्वरूपनाशश्च रजोरूपत्वे सत्त्वरूपस्य तस्य धर्मी ज्ञानं तमसा ज्ञानमात्रनाशाद्धर्मतश्च नाश इति तथेतिभावः ॥ ४६ ॥

आयुःश्रियमित्यस्यामासे सर्वनाद्यार्थमिति, सर्वदैत्यनाद्यार्थ, समाप्तावेवमित्यादि, एवं प्रकारेण यन्मायाकार्ये सर्वदुःखात्मकं निरूपितं तद्भगवतो निरुद्धस्य यचरित्रं सर्वधर्मरक्षारूपं तत्सिद्ध्यर्थे हेतुरवेन निरूपितमित्यर्थः ॥ ४७ ॥

॥ इति श्रीमद्रह्मभनन्द्नचरणैकतानश्रीयदुपतितनुजपीताम्बरविरचिते दशमस्कन्ध-सुबोधिनीटिप्पण्योः प्रकादो चतुर्थोध्यायविवरणम् ॥



### श्रीकृष्णाय नमः। श्रीगोपीजनवस्त्रमाय नमः। श्रीमदाचार्यचरणकमलेभ्यो नमः।

# शास्त्ररीत्या बुभुत्सुबोधिका।

सा च श्रीकृष्णास्य-वाक्पति-वैश्वानसवतार-श्रीमद्वल्लभाचार्यमकटितश्रीमद्भागवतदशम-स्कन्धश्रीसुबोधिन्याः सर्वज्ञ-कृतकृत्य-हृदीश्वरज्ञ-श्रीयोगिगोपेश्वरजित्कृता व्याख्या ।

### प्रथमोध्यायः।

श्रीकृष्णाय नमः। १०-१-का. १. नैवमाध्याये चिद्व्यामोहिका शक्तिरुक्ता। तस्यास्तमोरूपमायायाः सर्वथा तरणं वाक्पते धीम्ना स्नेन सदा निरस्तकुहक त्वात् तदुक्त-निरोधेन भवतीति वस्तुनिर्देशनमस्कारात्मकं द्वन्द्वं 'वेदवेदान्तसारं श्रीभागवत'मिति श्रीभागवतमाहात्म्यान्यङ्गलमाचेरुः नमामीति । नमनसिद्धान्तः पञ्चमस्कन्धात् । तापि-नीयप्रसिद्धनमनमिति वेदान्तसारम् । वस्तुसारं वैदिकम् । हृदयं हृदि अयं हृदयमिति छान्दोग्ये । हे: सुरिति छान्दोग्यीयन्युत्पत्त्या व्याकरणन्युत्पत्तिनाधे हृदयमिति साधयति । अत्र दृदयमित्यत्र प्रकारे लुक्, डेर्लुक् वा, इकारेण गुणः। हृदयं शेपः तसिनित्यर्थः। हृद्य इति सप्तम्यन्ते तु वेदान्तव्याकरणे डेर्न्छग्वा, हृदि हृदये अयं शेषः तसिन् । हृदादि-च्युत्पित्तिस्त हरति हियते वा वृहोः पुक्दुकौ चेति क्यनः बाहुलकात् केवलोपि दुक् हत , तदाह: हृदय इति । कृष्णनिविष्टे मनस्ययं शेषः, तसिन् शब्दार्थसाधारणे ब्रह्मणि द्योचे शब्दात्मके तद ध्यसोऽनन्तरूपेथें। 'एको रुद्रो न द्वितीयाय तस्थे' इति श्रुतेः। भेदान्वये तु 'यस्यान्तः करणं गिरित्र'मिति वाक्यात् हृदयाधिकरणके शेष इति भवति, स न टिप्पण्याम् , अयं भक्तिजनकव्याख्याने, अभेदान्वयस्तु तदाज्ञया शास्त्ररीत्या बुभुत्सुबोधिकायामपीति ब्रेयम् । तादृशे श्रीग्रुकरूपे यो लीलाक्षीराव्धिः निर्धर्मकत्ववारकः, तत्र लीला निर्धर्म-कत्ववारिका। क्षीरं सर्वप्रतिष्ठास्थानम्। 'पयसि सर्वं प्रतिष्ठित'मिति श्रुतेः। अविधः सत्यं ब्युत्पत्तेः, आपो धीयन्तेऽसिन्नित्यिश्यः। निरुक्ताच, निरुक्ते सत्यं जलनामसु पठितम्। 'अम्भस्यपारे भ्रुवनस्य मध्ये' इति महानारायणात् । तत्र चाायिनम् । ज्ञानं श्रीभागवतरूपम् ।

१. अत्र शोधपत्रमस्त्रीतिप्रन्यकर्तिभिकिखितम्, परन्तु तच्छोधपत्रमस्माभिर्प्रन्यपत्रेषु न प्राप्तम्।

२४५

'ज्ञानमात्रं परं ब्रह्मे'तिवाक्यात इति वेदान्तखरूपलक्षणलक्षितम् । अथ 'नित्यो निष्कलक्को निसरूयातो निर्विकल्पो निरञ्जनः शुद्धो देव एको नारायणो न द्वितीयोस्ती'ति श्रतेः । एवं धर्मिण एवं धर्मरूपेण आविर्भाव उक्तः भक्तवश्यत्वातः। न वृक्षादिरूपधर्मैः नवमाध्याय-सुवोधिनीटीकोक्तः । तत एव । स च विष्णोरेवंविधत्वाभावे नीपपद्यते. अतो विष्णो रूपत्रये इदं महतः स्रष्ट् । तदुक्तं संहितायां 'विष्णोः कर्माणि पश्यते'ति । तथा चैवं तपोरूपं कर्म विष्णोरिति भगवतोपीति भक्तमनोरथपूर्तिः । अत एव टिप्पण्यां शेषाधिकरणकलीला-क्षीराब्धिः पुष्टिरित्युक्तम् । मङ्गलाचरणे भक्तविशिष्टफलस्य पुष्टिमार्गीयस्य मुख्यत्वात्। किञ्च पृष्टिर्मर्यादातो विपरीता । 'त इमे सत्याः कामा अनृतापिधाना' इति छान्दीग्यदहर-विद्यायां मर्यादा । अखण्डब्रह्मभाने क्षीराब्ध्यधिकरणकशेषस्यानृतापिधानश्चतिमतिपाद्यत्वम् । न हानन्तः शेषः परिच्छित्रक्षीराज्यौ सम्भवति। पुष्टौ त्वनन्ते शेषे परिच्छित्रः श्वीराज्यिः सम्भवतीति 'त इमे सत्याः कामा' इतिश्रतिप्रतिपाद्यत्वमस्तीति विवेकस्तोन वेदवेदान्तसारे श्रीभागवते महानारायणज्ञाने 'खरूपलक्षणे सत्यं ज्ञान'मित्यत्र लीलाक्षीराञ्चिरित्याकारकं ज्ञानं 'सत्यं ज्ञान'मित्यस्थार्थः । निर्विपयकज्ञानाभावात् । न चायं घट इति ज्ञाने विषयता-सम्बन्धोऽत्र त्वभेदसम्बन्ध इत्यपि सत्यमिति वाच्यम् । ख्वयम्प्रकाशत्वार्थमभेदसम्बन्धा-देकरसत्वाच । ज्ञानात्मकं जगदितिपक्षे घटस्य ज्ञानत्वाच । अनन्तं तु 'हृदये शेषे' इत्यन्नी-क्तमेव । सत्रिवेशस्तु पाठक्रमेण ज्ञानमार्गे 'देवस्तुर्यो विश्वः स्पृतः' इति श्रुतेः । मक्तिमार्गे 'सर्वं सर्वमयं सर्वे सर्वार्थवाचकाः' इति श्रुत्यतुसरणात्' त्वनन्तस्य श्रेषरूपत्वेन श्रय्या-दिरूपत्नाद् यथाभिक मुख्यार्थादिक्रममाश्रित्य सिननेशः। पुष्टिमर्यादाभ्यां विरुद्ध-धर्माश्रयत्वं त्रह्मधर्म उक्तः । शिवे पाशुपतशास्त्रं समाप्तम् । नारायणे वेदशास्त्रम् । इन्द्रप्रयोगो ज्ञापयत्यनुष्ठाने इन्द्रं प्रयोक्तव्यमिति । 'कर्मणि इन्द्रं न्यञ्चि पात्राणि प्रयुन-क्ती'ति गृह्यस्त्रवत् । अतः परं सर्वोपनिषदादौ ह्यानन्दमपि स्वरूपलक्षणे निविष्टमिति तद्रपमाहः लक्ष्मीति । तेन 'तमेत'मिति श्रुत्युक्तं रूपं पूर्वमुक्तम् । 'यदेव विद्यये'ति श्चन्यक्तमुत्तरार्थे । लक्ष्मी राधारूपा । 'तानुभौ ब्रह्मसाविज्यावंशेन जगतीं गतौ । तयोगेंहे महालक्ष्मी'रिति पात्रात् । राधाष्टमीनिरूपणे उत्सवन्नतानेऽस्ति । इयं ब्रह्मानन्दरूपा । क्षीराब्धेश्वरणाभ्यां मथने बालखादाधिदैविकाभ्यां आचार्यानन्दाविष्टाभ्यां चरणाभ्यां क्रीडार्थमारोपिताधिभौतिकत्वैर्द्रव्यैः सम्बन्धादाध्यात्मिकाक्षरानन्दरूपा श्लीसब्धेर्ज्ञाता । भक्तिभ्यां जाता भक्तापि । अत एव नाक्षरे लयः,भक्तत्वात सहस्रलीलासाभिः,सेव्यमान-मित्यात्मनेपदं ज्ञापयति खार्थं खलयामानार्थं सेनत इति। अतः परं धर्मीदमित्यतया ज्ञात्पश्चय इति महाचमसंमतेन चन्द्ररूपतामाहुः कलानिधिमिति । ध्रवा पोडशी

तसामन्याः कला निधीयन्ते इति । पुरुषोत्तमोऽवतारी अधोक्षजत्वेष्युक्तो दृश्यत्वेषि चन्द्रस्य त्रिरूपत्वातः। 'यस्थामतं तस्य मत'मिति श्रतेश्च। अवतारश्चतःषष्टिकलानिधिः कला अन्मये निस्तेजसि चन्द्रे निधीयन्ते येनादित्येन सोपि कलानिधिः। 'सूर्य आत्मा जगतस्तरथुष'श्रेति श्रुतेः । तेन द्वितीयपादस्थे 'अन्तर उपपत्ते'रित्यधिकरणे योऽक्षिपुरुपस्तत्र स्थितिः । छान्दोग्यीयोपकोसलविद्या सङ्गृहीता । एतेन प्रथमतो गुरुरहस्यभजनं भावितं 'लक्ष्मी राधा सत्ता यम्रनाजित श्रीखामिन्यो गुरवोत्र न' इत्याचार्याः । पूर्णमपीदं वक्तव्यम् । 'अपस्यत् पुरुषं पूर्ण'मितिवाक्यात् । 'व्यासोऽसाकं गुरु'रित्याचार्याः । लीलाक्षीराविध-शायी खयम् । लक्ष्मीः स्त्री धनं च । कलानिधिः पत्रः शेषो नः। 'नारायणाद्धद्रोजायत' इति नारायणोपनिषदः। कर्माणि भक्तमनोरथपूरकाणि । तथा च बृहदारण्यके साकारं ब्रह्म. 'यदेकमच्यक्तमनन्तरूप'मितिश्रुतेः। 'अविनाञ्ची वा अरे अयमात्माज्ञ च्छित्तिधर्मे'तिश्रुतेश्र ते च महत्प्रतीत्या निश्रीयन्ते । तथा साधनैः सजातीयविजातीयद्वैतरहितम् । खगतद्वैतस्य राजस-तामैसज्ञानविषयस्य सान्विकज्ञानेनापाकरणातु सान्विकज्ञानमात्रविषयसाद्वैतस्य सिद्धिः। 'मनसैवानुद्रष्टच्यं' 'नेह नानास्ति किश्चने'ति बृहदारण्यकात् । नन् कृष्णमूर्तिर्गोपाल-तापिनीये कृष्णोपनिषदि च, किश्च द्वितीयस्कन्धे सिद्धान्तनवमेध्याये चतुर्भुजं रूपमक्तमिति ब्रह्मप्रकरणे च सर्वतः पाणिपादान्तत्वादिरूपमिति तदिहाय कत इदं नारायणरूपम्रच्यते ? उच्यते । 'कृष्णमृतिं'रित्यादिनोक्तमस्त्येव । यदुक्तं 'ब्रह्मप्रकरण' इत्यादि तत्त प्ररुपविद्या-यामित्यक्षरतुरुपमिति नाचार्यस्थितिः। किन्तु 'सोशुत' इतिश्चत्यक्तविपश्चित्तेनोपस्थितः परब्रह्मणि। परत्वं न विपश्चित्त्वं, सूर्येतिन्याप्तेः, सत्यज्ञानानन्तविपश्चित्त्वस्य परब्रह्मस्रधणस्य। किन्तु अञ्यक्तात् कालकृतं देशकृतं च परत्वम् । तेन पुरुषविद्योक्तेषु पुरा आसेतिव्यूत्वन्ने स्थितिः। न तु सहस्रज्ञीर्ष्णि । तस्य 'नवाम्बुदानीलमनोहराये'तिग्रन्थोक्तस्य च तथा सप्त-स्ररूपाणां च तदुपासकपुराविद्तुसुत्रश्र्याचार्यभागीयविशेषपरत्वेन सकलसाधारणरूपत्वा-भावात् । 'नमामि हृद्ये शेषे' इत्युक्तस्य सकलसाधारण्यम् । नन्वेतेष्वेव किञ्चिद्धपं वक्तव्यम् . मूलस्य 'यतो नाचो निनर्तन्त' इति निषेधादिति चेन्न, 'भक्त्या ग्राह्य'त्वेना 'चार्यवान प्रस्के वेदेति'श्रुत्या चात्र विश्रान्तेः । अन्यथाऽक्षरविश्रान्तेः तत्तद्भक्तभावितविशेषरूपविश्रान्तेश्र शास्त्रवैयर्थ्यप्रसङ्गातः । तेन 'यदेकमन्यक्तमनन्तरूप'मितिश्रुताविदं मूलरूपमन्येषु रूपेषु । अत एव 'नारायणसमी गुणै'रिति गर्भवावयम् । योगमायाच्छनं तु कृष्णत्वेन प्रतीयते । अतः साकारः । तेनाचार्याणां पद्शास्त्रीये रूपे तात्पर्यं ज्ञायते । शेषे पाशुपतं शास्त्रम् । लीलाक्षीराब्धिशायिनि वेदवेदान्तशास्त्रे समाप्ते । 'लक्ष्मीसहस्रलीलामिः सेन्यमान'मित्यत्र साह्ययोगौ शास्त्रे पश्चरात्रं च शास्त्रं समाप्तम्। तथा 'प्रणवो धनः शरो ह्यारमी ब्रह्म

१. 'महाचमस्यः श्रुतय' इति तैतिरीयभाष्ये ।

१. 'अभ्यहितं पूर्वं'मिति राजसपदस्य पूर्वनिपातः । २. =मनः ।

तल्लक्ष्यमुच्यते । अशमत्तेन वेद्धव्यं शरवत् तन्मयो भवे'दितिश्रत्या हृद्यामिनशेषो धनुः प्रणवत्वात् । स च नवीनभावजनक इति भक्तमनोरथेनान्याचार्यविरुक्षणा नृतनाथ भावास्तद्तुभावा इति लीला तद्रुपः श्वीराब्धिः। श्वीरम् । यस्मिन् सर्वे प्रतिष्ठितं भवतीति सर्वाश्रययोग्यः अधिश्रब्दो रूढः । ततः शायी नारायणः तत्समः कृष्णश्र, स च सत्तीः शायित्वा खप्नयुक्ताः कृत्वा तत्त्वष्ठीलानुकूलिशतिरूपा वा कृत्वा। अयमर्थः। श्रर औरमा । लक्ष्यं ब्रह्म । नारं अयनं यस्य ततु । अप्रमत्तः प्रमादरहितः तेन अपमादेनेति वा। एतद् वलतपसोरुपलक्षणम् । 'नायमात्मा वलहीनेने'तिश्रुतेः। एवं भक्तिमार्गानुसारेण । वेद्धव्यम् । व्यथ ताडने तड आघाते । आघात इति इन हिंसागत्योरित्यस्य रूपम् । अतः प्राप्तव्यमित्यर्थः । शरो रुक्ष्ये रुक्ष्यप्रचुर इव ब्रह्मप्रचुरो भवेत् । ततस्त्वत्यन्तानुग्रहे सम्पद्माविभवि पुँष्टिलीला आहुः लक्ष्मीसहस्त्रेति । तेन पुष्ट्यनुभवः । उत्तरार्धे मर्यादायाः। 'यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा वे'ति श्रुत्युक्तं सेवनम्रुक्तम् । पूर्वीर्धे तु 'तमेतं वेदान्वचनेने'त्युक्तं ज्ञानिमत्युक्तम् । ज्ञानस्य भक्तित्वे तु सेवापि । 'ज्ञानं क्रिये'ति पश्चरात्रे भक्तिज्ञानयोः सामानाधिकरण्यात् । भक्तिमार्गस्य बहुविधत्वात् । पूर्वार्धे मनसि सर्वती निवृत्तच्यापारे ख्यमुपलन्धनिजसुखानुभवरूपब्रह्मज्ञानमुक्तम् । तेन 'ज्ञानी त्वात्मैव मे मत' इति ज्ञानी पूर्वार्घे, उत्तराघें तु 'ज्ञानी चेद भजते कृष्ण'मिति भजनम्रुक्तम्। 'सहस्रलीला-मि'रित्युत्तया खमार्गोपि तदन्तर्गतः । 'भूर्लक्ष्मीः भुवर्लक्ष्मीः सुवः कालकर्णा तप्ता महा-लक्ष्मी'रिति सर्वस्य लक्ष्मीरूपत्वात । तदिदं स्वमार्गभजनं भक्तिहंसे उक्तम् । स्वरूपान्तर्गतो भेदः 'अविभक्तं च भृतेषु विभक्तमिव च स्थितं' इत्यक्षरात् परेपि ह्रोयः। अतः सेव्य-मानम् । सेन्यसेवकभावस्य ऋीडान्तर्गतत्वात् । 'यदेकमन्यक्तमनन्तरूप'मितिश्चतेः, सर्वतः पाणिपादान्तत्वेनैकक्रीडासामग्रीरहितं यावत् तावदेकमितिव्यवहियते । शास्तीयरूपवत् । अतो 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभृत तत् केन कं पश्ये'दित्यादि केन भिन्नेन करणेन कं भिन्नं कर्म आत्मानम् । नन् घटपटकुड्यकुम्रलान्युत्पद्यन्त इतिज्ञाने बहुत्वप्रतीतिः । बहुत्वविशि-एकुड्यादिनिष्ठा वर्तमानोत्पत्त्यनुकूला बहवो व्यापाराः। अकर्मकृत्वेन कुड्यादिनिष्ठमेव फलमिति चेन्न। राजसादिञ्जानविषयत्वेन बहुत्वस्य अमसंशयज्ञानविषयत्वात्। सान्विक-ज्ञानविषयत्वे त एकमेव ज्ञानम् । गीतावाक्यात् । 'प्रवर्तते यत्र रजलमस्तयोः सन्तं च मिश्रं न च काळविक्रमं इत्यवस्थितमतवाक्ये मिश्रसत्त्वनिषेधेन ग्रुद्धसत्त्वसत्त्वात् । अधुना 'नारायणपरा वेदा' इत्यादिवहुश्रुतिप्रतिपाद्यत्वेपि 'नारायणपरायणः सुदुर्रुभः प्रशान्तात्मा कोटिष्वपि महाम्रन'इतिवावयात् भक्तदौर्रुभ्यद्योतितनारायणपरायणदौर्रुभ्येन नारायणो-

त्कर्षेपि 'यतो वाचो निवर्तन्त' इति श्रुतेरघोक्षज इतिनाम्नः अन्येभ्यश्च वाक्येभ्यः खज्ञात-नारायणसमं महाचमस्यमतेन चन्द्ररूपं तैत्तिरीयश्चतेराहुः। किंचारणप्रत्यक्षाभ्यां स्यं स्मृतिप्रत्यक्षानुरोघेनाहुः। ब्राह्मणानुरोधेन स्योधिरित्यधिमाहुः। विराजमाहुः कला-निधिमिति। श्चत्यनुसारेण कृष्णमाहुः। तद्विदः। 'गृदं ब्रह्मणि वाङ्मय' इतिवाक्यात्। तथा च श्चतिः 'अनिज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातमविज्ञानता'मिति केनोपनिषदि।

१०-१-का० २. नन्वाचार्यकृपाभावे आचार्यसन्दर्शितागमत्वर्मपेयात् तदर्थं कृपा-झापकः खानुभावो वक्तव्य इति चेत् तत्राहुः चतुर्भिश्चेति। चतुर्भिरध्यायैश्चतुर्भिः प्रक-रणैः पुनश्चतुभिः प्रकरणैः पुनस्त्रिभिः साचिकानामन्तःकरणप्रामाण्याच प्रमाणापेक्षा 'मनसैवानुद्रष्टव्यमेतद्रममेयं ध्रव'मिति श्रुतौ सावधारणोक्तेः । तर्हि सर्वेषां मनसा दर्शनं स्यादिति चेत् ,महतामन्तःकरणं प्रमाणं प्रमाकरणं न त्वन्तःकरणमात्रमिति यथोद्धवबाल-क्रीडने एकादशाध्यायसंवादः । षड्भिरध्यायैर्गुणशकरणमिति । अत्रेदं ब्रेयम् । 'रुक्मी-सहस्रलीलाभिः सेन्यमान'मित्युक्तम् । स चा'त्मानन्दसमुद्रस्थ' इति तं कृष्णं कृपया चिन्तनविषयग्रुपनिबबन्धुः । ननु दशमे लक्ष्मीः सर्वत्र कथं, वृषभानुगृहे राघारूपास्तु. 'श्रयत इन्दिरा शश्वदत्र ही'ति वाक्यमपि तत्परमस्त्वित चेन्न । नूसिंहतापिनीये 'भूर्लक्ष्मी-र्भ्रेवर्रुक्ष्मीः सुवः कालकर्णी तप्ता महालक्ष्मी'रिति श्रुतेः। पञ्चघेति व्यष्टिभावनार्थम्। तेन गणनेन पश्चत्वलाभेपि न क्षतिः। हृदय इति 'स मानसीन' इति श्रतेः। ममेति-पदात् परत्वे पादादौ स्थितत्वेपि न 'मे' आदेशः । अग्रेतनपादादिस्थितत्वं गौणमादाय सुत्राप्रवर्तनात्। कृपया लोकं माहियतुं लक्ष्मीलीलान्तर्गतस्वयोग्यभावविषयस्य कृष्णस्य प्रमाणप्रकरणोक्तप्रातराञ्चनक्रीडासायमाञ्चसम्बन्धिनो निरोधलक्षणप्रन्थोक्ताधिदैविकसे-वया भगवतः खद्वारा भ्रवि प्राकट्यकर्र्या सह चिन्तनम्। तदुक्तम् 'आत्मा वा अरे द्रष्टन्यः श्रोतन्यो मन्तन्यो निदिध्यासितन्य' इति । पाठक्रमेणार्थः । निरोधविद्यया सर्वतो निवृत्तन्यापारे मनसि खयमुपलन्धनिजसुखानुभव इदमेव ब्रह्मज्ञानम्। तदुक्तं 'हृदये शेषे लीलाक्षीराब्धिशायिन'मित्यनेन । तदन्वपि श्रवणादिः। 'आत्मारामाश्र ग्रन्य' इति वाक्यात । अवैधभक्तिश्व । गुणगानेन तद्व्याससिद्धिः । 'तत्त्वमसी'त्युक्तस्य तद्व्या-सस्य सिद्धिः। 'कथामात्रावशेषिता' इतिवाक्यात् । किञ्च पञ्चधोपनिषदि ग्रण्डके कर्मज्ञान-भक्तिम्रण्डकोक्तसाधनैः भगवदाविभवि पश्लोपनिषदा संवेतसरकालतज्ञन्यसूर्यचन्द्रादित्व-रूपेण भगवज्ज्ञाने जनमप्रकरणाध्यायचतुष्कम् । तत आत्मविद्योपनिषदा रुद्रब्रह्मविष्णुरूपैरु-क्तस्यामिनवज्ञातस्य श्रीमन्नन्दराजकुमारस्य कीडास्तामसराजससान्त्रिकप्रकरणैः। तदन

१. शक्तिसङ्कोचलक्षणा रुढिः। २. =मनः । ३ बद्ध=आत्मा, यन एव आत्मा। ४. नतोपयोगः, अलौकिकत्वे देशनां नागणाम् ।

१. 'इति भारतमाख्यान कृपया मुनिना कृत'मितिवाक्यात् वश्यमाणागमत्वकृतव्याख्यानरूपयोः कार्यकारणभावः।

२. सङ्ख्यातास्पर्यमिदम्, यहा प्रश्ने परमहान्वेषणाःकेस्तद्रुपाणि ।

गुणप्रकरणे 'कृषिर्भूवाचकः शब्द' इत्युक्तः कृष्णः । स च पुराणे भगवानिति गुणप्रकरणे सः। तत एकादशस्कन्धे 'देवस्तुर्यो विश्वः स्मृत' इति माण्ड्रक्योपनिषदुक्तः।

१०-१-का० ३-४. ननु क्षप्रिहोत्रं जुहोति ययाग् पचतीतिवद् आत्मा श्रोतव्य द्रष्टच्यः इत्यार्थकमः, तथा च श्रुतिः 'वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्था' इति, इति चेत् तत्राहुः दर्मानेति। सत्यं,वेदान्तविज्ञाने परम्परयात्मदर्शनं परन्तु भ्र्यसाम्रुपनिषद्भागानां वैयथ्यी-पस्या वेदान्तविज्ञानं शाब्दं, तच खव्यापारं कर्मज्ञानभक्तिरूपं मुण्डके निरूपितमपेक्षते इति दश्चामार्थः प्रकरणाद्यर्थात्र खाध्यायवत् खाध्यायत्वार्थमपेक्षन्ते, आर्थकमे तु पाठकमत्यागहेतोरभावः शाब्दापरोक्षं चेति दोषद्धयम्। विचार्यतः इति 'अविचारिताश्च शब्दा नार्थं प्रत्याययन्ति'। तथा सित 'योन्यथासन्तमात्मान'मिति दोषापत्तिः। नन्तु दशमार्थे सन्देहान्भावाद् विचारः कृत इत्यत् आहुः नवेति। यथा नवलक्षणलक्ष्य आश्रयस्तथा कृष्णोपि नवलक्षणलक्ष्य इति नवलक्षणलक्ष्यत्वात् कृष्णस्य तिकरुपणं दशमार्थे सन्देहवीजम्, हीति निश्चयेन। 'कृष्णो हि परमं दैव मिति गोपालतापिनीये, 'अहं सर्वस्य प्रभव' इति गीता। 'समान एवं चामेदा'दिति व्यासस्त्रम्, अतो निश्चय इत्यर्थः। द्वितीयकोटौ पाठकमम्भावित्वान् निरोधः। अत्र पाठकमः सन्देहबीजम्। पूर्वपञ्चमाहुः लीलानिरिति। लीला दश्चित्वान् तत्र दश्चविधत्वनिर्धारकोर्थः सर्गोदिरूपो न तु पाठकमः। असोत्र क्रममात्रं क्रम एव दर्बलः। तुना अर्थसहितकमस्तु न दुर्वलः।

१०-१-का० ५. ननु क्रमो द्यृषिप्रणीतस्तैन क्रमेण श्रवणं दर्शनफलसाधकं न यथा-कथिद्यिति चेत् तत्राहुः यथेति। फलं दर्शनं 'आत्मा वा अरे द्रष्टच्यः श्रोतच्यः' इति श्रुतेः। लोक इति द्वादशस्कन्ये सप्तमाध्याये लौकिकभाषायां। प्रकृत इति समाधिभाषोक्तभिक्त-योगे निरोधे। नेति प्रथमस्कन्ये वाक्यात्। गौणप्रुख्यन्यायेन महानन्यायश्य स्वात्। न च लौकिकीभाषात्रापि, ततः पोषको निरोधः कृतो नेति चेत्र। पोष्यनिरोधसापेक्षत्वात् पो-

षकस्य निरोधस्य शुद्धलीलाबोधकस्कन्धार्थत्वात्।

१०-१-का० ६. अतिन्यात्या नेत्याहुः प्रतीत इति । अन्यन्नैकादशे । शरिण महत्त्वात् स्कन्धस्य । अन्यन्नेके स्पष्टम् । नन्वाश्रये निरूपिष्यमाणे ठीठामिधातो मुख्या-तात्पर्यवृत्तिः कृष्णमाश्रयं प्रतिपाद्यत्वेन दश्चमे द्योतयिष्यतीति चेत् तत्राहुः कृष्ण इति । तथा चात्र कृष्णप्राधान्याभावाद् भक्तप्राधान्येन तत्सम्यन्धिनीनां ठीठानां वाचकानि यहूनि पदानि सन्ति तानि मुख्यानि । 'सोश्रुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिते'ति श्रुतौ स इति भक्तस्यातन्त्र्येण तत्प्राधान्यात् । ब्रह्मत्वप्रधानं ब्रह्मणेत्यप्रधानतृतीयायाः । 'निवेदिनतात्मा विचिकीपितो म' इतिवाक्यात् । नातोन्योर्थः कल्पनीयः ।

१०-१-का० ९. अथ निरोधलक्षणं विवृष्वन्ति स निरोध इति। 'निरोधो भगवद्र्प'

इति द्वितीयसुवोधिन्याम् । अन्यथा लोकन्यायेन 'सचिदानन्दता ततो' न स्यात्। विजा-तीयत्वात् । अस्य हरेः । अनुदायनं निरोधः । टीकान्तरे त्वनुरूपं शयनं लीलानुरूपं श्वयनम् । नजु गौणमुख्यन्यायः प्रवर्ततां ततो निरोधो भगवद्धर्म इत्यपि सङ्गतं भविष्य-तीति चेत् सत्यम् । कारणधर्मस्य कार्ये हरौ निरूपणात् । 'भगवान् भक्तभक्तिमा'नितिवाक्यात् कारणधर्मः। अत उक्तं अनुस्रयनमिति । अनुपश्राच्छक्तिः शाययित्वा सप्नयुक्ताः कृत्वा । शीङ् खप्ने । शयनं खस्य सप्नकरणम् । तथा च कल्पः । इषेत्वोर्जेत्वेति शाखां छिनत्तीति । शाला खञ्चया। खमाकाशम्। 'आकाशशरीरं त्रक्षे'ति श्रुतिः। तत्र शेते खप्नं करुते। शाख व्याप्तावतो यथादृष्टं सर्वत्र खप्नकरणम् । इति संहितामते । वेदान्ते तु 'भूतानां छिद्रदातृत्वं बहिरन्तरमेव चे'ति छिद्राणि जीवाः बहिरन्तरं देहस्थानीयम् । जाग्रत्सपनस-षुप्तयोऽवस्थाः। ह्यानत्वाज् जीवानाम् । हरिः कश्चिद् भक्तसम्बन्धी धर्मिधर्मः 'ब्रह्मणीर्त्थं हरि-र्मतः' इतिसिद्धान्तमुक्तावल्याः। महानारायणे च विह्वशिखाया धर्मः। हरति दुःखमिति हरिः। यथा प्रपञ्जनिर्माणानन्तरं स्वप्राध्यर्थं भक्तिमार्गं निरमासीत् , तथा तद्विषयं हरिरूपमपि नह्वि-शिखाधमें परमात्मानं कृतवानिति । निरोधो लक्ष्यं अस्यानुशयनं लक्षणम् । तचातिन्याप्तं सर्वत्र शक्तीः शाययित्वा शयनात् । 'तत् सृष्ट्वा तदेवानुप्राविश'दितिश्रुतेः । तत् सप्नयुक्तं जगत्। तत्विहाराय विवृण्वन्ति स प्रपञ्च इति। प्रपञ्चस शब्दात्मकस्य वैदिकस्य ग्रहणम्। तेन सर्वपपञ्चनिरासान् नातिव्याप्तिः । किञ्च प्रपञ्च इति वक्तव्यम् । अन्यथा दुर्विभाव्य-श्राचयन्तर्गतविसारकशक्तेः सरणांशे निविषयत्वापत्तेः। तथा च सरणखरूपालामे तत्प्रति-योगिकाभावाबोधापत्तेः। न च पपश्चविसारकशक्तिर्दुर्विभाव्यशक्तिर्न तु विसारकमात्र-मितिवाच्यम् । 'जैगद्व्यापारवर्ज'मितिस्त्रविरोधात् । 'मदन्यत् ते न जानन्ति नाहं तेभ्यो मनागपी'तिवाक्यात् । क्रीडनमनुर्शयनसहितमित्यनुशयनविवरणं क्रीडनम् । अन्यत्र स्क-न्धार्थेष्वतिव्याप्तिरतो हरेरिति । क्रोडादिखतारो न त हरिः । हरिपदं तत्रान्यथा योज्यम ।

१०-१-का० १०. 'निर्धर्मको वा मिन्नो वा निरोधं क्रुरते यदि तदा निरोधो व्यर्थः स्या'दित्यत्रोक्तिमिन्नकर्तृकनिरोधापस्या व्यर्थत्वं स्यात् ,तिन्निवारणायाग्रे लक्षणम्। द्वाक्तिमिन्तिति । तदापि पूतनामारणक्रीडायामव्याप्तिश्वरित्रमात्रे लक्षणगमनं न वीर्ये, अतः दुर्वि-भाव्यामि'रिति वीर्यरूपामिः । नन्न तथापि ऐश्वर्यादिचरित्रनिरूपकेषुत्सवाध्यायादिष्व-व्याप्तिरिति चेन्न । 'दुर्विभाव्यामि'रित्यत्र मुख्ये सम्प्रत्ययात् तेन चरित्ररूपक्षेक्तीनामपि म्रहणात् । मिन्नकर्त्वकिरोधाभावायात्मपद्व्याख्यानम् । कुष्णस्येति हरिणा निर्धर्मकत्व-भक्षः शक्तिमिद्विभाव्याभिः सह हरिधर्मकस्य कृष्णस्य प्रयश्चे कीडनमर्थः, शक्तिसाहि-

भक्तिः क्रीद्धपातो निरोधः । २. विषयस्याभावरूपत्वात् तथा । ३. जगत् प्रपश्चः । ४. उक्तकल्पो॰
 क्तस्थप्तसृद्धितं वेदवेदान्तसारस्वात् ।

त्यवद्मिन्नप्रत्यक्षामिन्नात्मकर्तृकमनुज्ञयनमिति मुलं बोधः । दुविभाव्यत्वनिवेशेन 'कथितो वंशविस्तार' इत्यादिग्रनथेनुवादस्तुतिप्रश्ननिरूपकेनाच्याप्तिः प्रतीयेतेति चेन्न । दुर्विभान व्यत्वादेव शक्तीनाम्। नज्ञ प्रपश्चविस्मृतिपूर्विका भगवदासक्तिः सुबोधिन्यां निरोध-त्वेनोदाहतेति लक्ष्यलक्षणविरोध इति लक्ष्येऽव्याप्तिरिति चेन्न। शक्तिमिर्द्विभाव्याभिः क्रीडनाङ्गीकारात्। प्रपञ्चविरमृतिपूर्वकभगवदासक्तिजनकशक्तिमन्वेनास्याः उदाहरणत्वात्। स्पष्टोदाहरणं चैकोनाञ्चीतितमेऽध्याये। अत एव निवन्धे 'समुदायो जन्मवाची क्रीडा-युक्तस्य वै हरेः प्रपञ्चविस्मृतिः सक्तिर्भक्तानां चापि योगत'इति। 'सम्रदायो' हि धर्मिणोचिन्त्यत्वात् तद्रपगोविन्दरूपाणां इन्द्रियाणां शरीरस्य चात्मतया स्वीकरणात् सः। स च गोविन्दरूप इति सिद्धम् । अतो 'जन्म त्वात्मतया पुंसः शरीरस्वीकृति प्राहु'रिति 'जन्मवाची' जन्मवाचकः समुदायशब्दः । तदाहुः 'क्रीडायुक्तस्ये'ति । धर्मग्लानादिमिर्भक्त-क्केशे भक्तानुग्रहाय प्रणीतः क्रीडायुक्तो हरिर्भवति । भक्तिमार्गप्रणयनवत् । क्रीडामाहः निरोधरूपां 'प्रपञ्चे'ति। इयं 'योगतो'अनयवशक्या निरोधकीडेत्यर्थः । तथा च प्रश्नोपनिष्दि 'अथोत्तरेण तपसा ब्रह्मचर्येण श्रद्धया विद्ययात्मानमन्विष्योदित्यमभिजैयत एते एतस्माद वै प्राणानामायतनमेतदमृतमभयमेतत् परायणमेतस्मात्र पुनरावर्तन्त इत्येष निरोध' इति । 'प्राणा' इन्द्रियाणि । तेषाम् । तथा च भगवत आसक्तिर्भगवदासक्तिरित्यपि समासः। लक्षणव्यापार इति सुनोघिनीप्रकारो । योजनायां च । योजनायां तु प्रवश्चविस्मृतिपूर्विका भगवदासक्तिरुक्षणव्यापारभूता साधिता। हरित्वगुणविशिष्टकृष्णकीडनम्। शक्तयश्र परमानन्दम्रक्तिदयादयः कलिकामक्रोधादयश्च । तैः क्रीडनं लक्षणं तेन योज्यं लक्ष्यं प्रपञ्जविस्मृतिपूर्वकभगवदासक्तिरूपं सुखेन प्रतीयत इति न साधनापेक्षेतियुक्तम् । तेव भरताचार्योक्तं 'या त न्यसनसम्प्राप्तिनिरोधः स त कथ्यत' इति भगवदासक्त्यपेक्षया व्यसनिरोधः कृतो नोक्त इति शङ्कापास्ता। अजामिलोक्तोपचरितनारायणनामवत् कृता-र्थतासम्पादकत्वेन लीलाप्रतिबन्धकप्रसङ्गापत्तेः । 'यतु व्यसनमासक्ति'रिति योजनायां तह्यक्षणाग्रस्तम् । क्रीडा च द्विविधा। सप्रतियोगिनी निःप्रतियोगिनी च । निःप्रतियोगिनी 'तदेजति तश्रैजती'ति । सप्रतियोगिन्यां प्रतियोगिनः परमानन्दग्रक्तिदयादयः कल्पादयश्च तत्सम्बन्धिन्यो दश्चविधलीलाः 'मछानामश्चनि'रित्याद्यक्ताः रसरूपाः। 'गोप्यः कामा'-दित्यादिवाक्यात । द्वितीयस्कन्धसुबोधिन्यां यदुक्तमनुशयनं नाम शक्तीः शाययित्वा तद्भोगार्थं पश्चात्त्वस्य शयनं तच जाग्रदादिभेदेन त्रिविधम् । शक्तयश्च द्वासप्ततिनाडीरूपा देष्टस्य बावत्यः । आत्मानः श्र्यादयो द्वादशशक्तयः । तेन सप्ताशीत्यध्याया इति । तदप्येतेन

वेदसाररूपं सारितम्। एकसम्बन्धि ज्ञानमपरसम्बन्धि सारकमितिन्यायात्। प्रपञ्चसः देहत्वात् तेन देहिकीनां दुर्विभाव्यपदाच्छ्रचादीनां च सङ्ग्रहात्। तदिदं नवार्थ्यां वेदटीकायाम्रुक्तम्। विराद्धत्पत्ती च तृतीयस्कन्धे स्पष्टम्। तथा स्तोक्तलक्षणेषु निरोधस्थाने संस्थापाठः। संस्था च 'नैमित्तिकः प्राकृतिको नित्य आत्यन्तिको लयः संस्थेति कविमिः प्रोक्तश्रतुर्घास स्त्रभावत' इति प्रलयरूपा व्याख्याता। एवं प्रकृतलक्षणेपि प्रलय इति चेन् मैवम् । 'संस्थां च पाण्डुपुत्राणा'मित्यत्र संस्थायास्तथात्वेपि नात्र संस्था प्ररुयः। 'ब्रह्मसंस्थो अमृतत्वमेती'ति श्रुत्या अमृतत्वफलविरोधात् संस्थात्रभक्तिरेव, शाण्डिल्योपि भक्तिमीमांसायां संस्थां भक्ति-त्वेन स्त्रितनान् । 'तत्तंस्थस्यामृतत्वोपदेशा'दिति । एवं च निरोधशब्दोत्र यौगिको द्वितीय-स्कन्धे योगरूढ इति ज्ञेयम् । नितरां रोध इति । केमामित्याकाङ्कायां पूर्वस्कन्धानुरोधाद् भक्तानामिति रूभ्यते । कसादित्याकाङ्कायां प्रपश्चादित्यविदिने सम्बध्यते । 'यत्र नान्यत पश्यती'ति श्रुतौ झन्यपदोक्तभेदस्य मपश्चप्रतियोगिकत्वात्। अवयवशक्तिरूपयोगाद् यौगिकः । नितरां रोधः प्रपश्चदेह एव इति समुदायशक्तिसन्वाद् योगरूढः शब्दः। अयं भगवित्रष्टोपि । "प्रपञ्चविस्मृतिः सक्तिर्योगारूढस्य वै हरे"रिति निवन्धात् । उक्तपक्षस्त 'भकानां चापि योगतः' इति द्वितीयचरणपाठान्तरात् । 'तेनैतत् सिद्धम् । भगविश्वष्ठिनिरोधो दशमोक्तः । भक्तनिष्ठनिरोधस्तु प्रपञ्जविस्मृतिपूर्वकमगनदासिकः । पूर्वोक्तनिरोधासम्भ-वात् । भगवतः आसक्तिरिति समासेयं भगवित्रष्ठोपि निरोधः । ननु तर्हि घटेपि भक्त-निरोधः स्वात्, तथा योगमायाशक्तिः, देवकीगर्भस्य रोहिण्युदरे सन्त्रिवेशोपि भक्तनिरोधः स्यादिति चेन्न । दशमनिरोधपदस्थारितनिरोधपदार्थान्तरस्य भक्तनिरोधत्वेन विवक्षणात । तैत्र निरोधः प्रलयः, सोपि प्रपञ्चस्य न सर्वोत्मना लयः किन्तु भावनया, प्रपञ्चस्य नित्यत्वात् । ऍवञ्च 'मृत्युरत्यन्तविस्मृति'रितिवाक्यात् प्रपञ्चविस्मृतिपूर्विकेत्यंशलाभः दंशमनिरोधपदेन । तथा निरोधः संस्था, सा न प्रलयोत्र पुनरुक्तयापातात् , किन्तु प्रलय-विलक्षणा भक्तिः संस्थापदार्थः। 'ब्रह्मसंस्थोऽमृतत्वमेती'ति श्रुतेः। सा च भक्तिर्भगवदा-सक्तिः। 'ततः प्रेम तथासक्तिव्यसनं च यदा भवे'दित्यत्र भूमावाधिभौतिकी भक्ति-वैक्तव्या। व्यसनस्यात्र दुर्रुभत्वात् । सा च त्रेमरूपा । प्रेम्णि यदा व्यसनं भवेत् तदा-सक्तिपदवाव्यं प्रेम भवति । आध्यात्मिकं प्रेम ।

उत्तरहाम्मेन। २. देहमन्विच्य देहेन्वेषणं अत्या । ३. यहुवचनस्थले एकवचनम् । ४. एते कर्तारः ।
 क्षणमितिशेषः ।

१. अनुरायनेन पूर्वोक्तप्रमेयेन द्वितीयसुबोधिनीसंस्वाप्रसिद्धार्थवासनादिरूपेण ।

यस्याः कस्याश्चिद् भगवतः भासक्तेः सम्बन्धरूपायाः सत्याः।

३. दशमस्त्रन्धसर्वत्रसिद्धवासनावासितार्थे ।

४. (परमतीयन) पोयकेन प्रलयहपायन (समाधिभाषा सिद्धपोध्यस्थासिकरूपस्यार्थस्य विवक्षितत्वात् ।

u. प्रपन्नस्मरणस्याभावः प्रलदः। ६ शेषभत्र । ७ लभ्यत इतिशेषः। ८. विशेष्ये । ९ विशेष्येन । १०. भूमी ।

१०-१-का० १०, एवं च प्रयश्चविस्मृतिपूर्विका भगवदासिक्तिनिरोधः। समासेन प्रयश्चविस्मृतिपूर्विकभगवदासिक्तिनिरोध इति बोपदेवमतं दूपयन्ति स नैमित्तक इति। निमित्तेन निर्देतः। तेन निर्देतमिति ठक्। अन्य इति भरतोक्तत्वात् कामशास्त्रीयः, वेदान्तो-कादन्यः। च्युत्पित्तमाहुः धर्मग्लानीति। तथा च नृतीयार्थे तसिल्।

१०-१-का० ११. स एवात्रास्तु प्रसिद्धत्वादित्याश्च्य प्रसिद्धदेषित्रयापच्यानादरणीयत्वार्थं दोषत्रयमाद्धः स चान्नेति। वेदवेदान्तशास्त्रे। (नैच) सद्धाद्य इति सद्धिर'स्ति
व्रक्षेति चेद् वेद सन्तमेनं ततो विदु'रिति श्रुत्युक्तेनं ग्राह्यः, कामशास्त्रीयत्वेन 'असभेव
स भवति असद् ब्रह्मेति वेद चेत्' इतिश्रुतिविषयत्वेन प्रच्छन्तवौद्धादिमिः ग्राह्यत्वात्। अयमपि
'शक्तिमिर्दुर्विभाव्यामिः पपन्ने कीडनं' कृष्णस्य भवत्येवेत्यत आहुः हरिणेति। हरिणा
दुष्टभूश्रुजां कृतोयं निरोधः। कृद्योगे कर्मणि पष्ठी दुष्टभूशुजामिति। अयमर्थः। हरिहिं
परमात्मा महानार्रायणात्। यथा ब्रह्मणि कामचारे हरिर्भवति। तथा दुष्टभूशुजां प्रख्यः
वर्णार्थभीमव्याजाह्ययेन हरिणा कृतः। 'यास्यन्त्यदर्शनमलं वर्णार्थभीमव्याजाह्ययेन
हरिणा निरुपं तदीय'मिति श्रीभागवतवाक्यात्। तथा च तादशक्रीडने तत्र कृष्णस्थित
लक्षणघटकपदाभावादसम्भवग्रतं लक्षणं स्थादिति भावः। उक्तदोषत्रयेऽव्याप्तिरूपं दोषमाद्धः
आद्यन्तयोरिति। प्रकरणयोरित्यर्थः। आदिप्रकरणम् ,आदिः, प्रकरणमिति प्रयोगत्रयात्।
एवमन्तशब्दस्य प्रयोगत्रयम्। आद्यन्तयोः प्रलयाभावाद्व्याप्तिरित्यर्थः। अतिव्याप्तिरूपं
दोषमाहुः सुक्तावपीति। ग्रह्विल्वादतयोपोद्घातेनभदिप्रकर्णे, गुणप्रकरणे तु विवर्तावशेषभगवनमात्ररूपेणावशेष इतिदृष्टभूशुजां प्रलय इति नाव्याप्तियेत् ग्रुष्ट्यपरिद्वारामावेषि तुष्यतु
दर्जनन्यायेनातिच्याप्तिरित्यर्थः।

१०-१-का० १२. तृतीयमसम्भवरूपं दोषमाहुः लक्ष्मणस्येति । स्यान् मुख्यपरिहाराभावेपि लक्षणप्रवेशो यदि मुख्यपक्षो न भवेत् , यो हरिणा दुष्टभुभुजां कृतः स तु
धावयप्रमाणाव् भवत्यतो भवल्लक्ष्मणस्याप्रवेशः। गौणमुख्यन्यायात्। तत्रश्रासम्भव इत्यर्थः।
तथा लक्षणस्य द्वित्वे प्रकारे लील्लाया आधिक्यं द्वित्वं भवेदित्यर्थः। लक्षणत्वं खण्डयित्वा
विरोधेन निरोध इतरेभ्यो भिद्यते प्रलयत्वात् प्रलयवदित्यस्य विरुद्धत्वमित्याहुः तदर्थमिति।
दुष्टभुभुजां निग्रहार्थम् । पृथास्तोत्रं 'तथा परमहंसानामृषीणाममलात्मनाम् । भक्तियोगवितानार्थं मिति तस्य विरोध्यतो हेतुः साध्यामावसाधक इति हेतोविरुद्धत्वमित्यर्थः।
साध्यव्यापकीभृताभावप्रतियोगित्वं विरुद्धत्वम्। साध्यं विमत इतरभेदस्तद्भ्यापकीभृताभावः प्रलयत्वात्यन्ताभावः तत्मतियोगित्वं पलयत्व इति लक्षणसमन्वयः। नजु स्त्रिया
'त्रयी न श्रुतिगोचरे'ति तत्स्तुतिरन्यमुलेति तया विरोधे किं स्वादिति तदाहितहेतोविरुद्ध-

त्वमप्रयोजकमिति चेन्न। वेदंवेदान्तसारे श्रीभागवते कृष्णावैराटीपदयोः सच्चात् । कृष्णपदमहिम्ना सर्वज्ञानम् । यतः पृथा पृथ्वीरूपा 'तोयेन जीवान् व्यवसर्ज भून्या'मिति श्रुतेः भूमिर्भार्या। सा चार्धाङ्गी। 'आत्मनो यदर्थं पत्नी'ति श्रुतेः । हिकारस्तु व्याहृति-रूपत्वात्। अत एव 'भूमिर्दमे'त्यारम्भः । आकाश्चशरीरं ब्रह्म कृष्णः, सुवस्तु गुणप्रकरणे, 'यदतः परो दिवो व्योतिर्दीप्यते' इति व्योतिश्चरणाधिकरणे। 'कृष्णधुमणिनिम्लोच' इतिवाक्यात्। क्यापि कुन्तीस्तृतौ 'केचिदाहुरजं जात'मित्यादिश्लोकेषु दैत्यवधादिकमप्यवन्तारकार्यमुक्तं तथावि पूर्वपक्षत्वेन न तु सिद्धान्तत्वेनेति व्याख्यातं सुवोधिन्याम्।

१०-१-का० १३. प्रलयस्य निरोधत्वे दोषान्तरमाहुः कार्येति । ईशानुकथात्वेन निरोधत्वेन कार्यकारणभावः, निरोधत्वेन मुक्तित्वेन कार्यकारणभावः, मुक्तित्वेन प्रलय्वेन कार्यकारणभावः, तेषां हानिः । भावप्रधानो निर्देशः । यद्वा नवलक्षणज्ञानमाश्रयज्ञाने कारणं, तथा सति तयोक्तथात्वद्दानिरित्यर्थः। चकारस्तु प्रलयानन्तरं वस्त्वभावान् मुक्तिः कारणं प्रलयः कार्यं तयोर्द्दानिरवक्तव्यत्वं अर्थद्वारा द्दानिर्निर्थकत्वं चेत्यर्थसङ्काहकः। पाठ-फ्रमत्यामश्रेत्यादुः प्रक्तान्तेति । 'अत्र सर्गो विसर्गश्चे'तिवावये। एवकारेणार्थकमादि व्यवच्छित्यते। अप्रसिद्धेः। चकारेण पुराणविरोधः सङ्गृद्यते। प्रतीयमानः काचित्कोपि प्रलयो भक्तदुःखाभानो न तु प्रसिद्धोतो द्युपक्रमोपि 'मूर्मिर्द्रमनृपे'त्येवंविधोप्पर्थनिर्णायकोपि न तत्पर इत्यादुः भक्तत्वादिति । तथा च भारहारत्वेन भक्तत्वेन कार्यकारणभावः न तु भूमित्वेन भारहारत्वेन। तेन भूमिः कृष्णावतारवीजमित्यंश्वतो भूमित्वेनावतारत्वेन कार्यकारणभावः। 'एतन् नानावताराणां निधानं बीजमव्यय'मितिवाक्यात्।

१०-१-का० १४. नन्वन्तर्यामिन्नाक्षणे 'यः पृथिव्यां तिष्ठ'कित्यादिषु भ्रवो दुःखहरणं प्रसिद्धं कृतोयं समुद्यम इत्यत आहुः प्रकट इति । सत्यमस्ति दुःखहर्ता, परन्त्वन्तरो,
न प्रकटः, अन्तर्यामिन्नाक्षणोक्तश्चातो रुद्रोपि सम्भाव्येत 'सोन्तरादन्तरं प्राविश'दितिश्रुतेः। अतः प्रकटो विवश्चितः । सोपि परमानन्दः परमश्चासौ आनन्दः,परो मीयते ज्ञायतेऽनेन वीर्थेण स परमः अर्श्वआद्यच् वीर्यवान् पृथिव्या भार्यात्वात् । एतादश् आनन्दोऽलौकिकः भक्तभार्यामनोरथः। गोचारणसम्बन्ध्यपि। तदा भूमेर्मर्दनक्केशहानिः स्यात्। अन्तर्यामी न प्रसिद्ध इति भाष्यादेवकारोन्तर्यामिव्यवच्छेदकः । अनुभवाद्वीति जन्मत्वेन भारापन्यनत्त्वेन कार्यकारणभावः । 'दिष्ट्या हरेसा भवतः पदो भ्रवो भारोपनीतस्तव जन्मनेशितु'रित्यत्र द्वितीयेष्याये वक्ष्यते। प्रकटपरमानन्दत्त्वेन मर्दनक्केशहानित्वेन कार्यकारणमावात् इतिशब्दः, इति हेतोः तस्याः समुद्यमः 'गौर्भृत्वो'द्यमः। तदुक्तं महानारायणे
'भूमिर्येनुर्घरिणी लोकधारिणी'ति । किश्च 'ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यह'-

१. व्यसनं दुःखं तदात्मा नैमित्तिको निरोधः । २. 'विहिश्चिखाया मध्ये परमात्मा व्यवस्थितः स ब्रह्मा स श्वितः स हरिः सेन्द्रः सोक्षरः परमः स्वराट' इति । ३ व्यसना० ।

श्रीभागवते द्वादसस्कन्ये सर्ववेदान्तसारं श्रीभागवतमुक्तं तथापि श्रीभागवतमाहारुथे इदम् । २- कालकृतः ।

मिति वाक्याद् धर्मरूपवृषभोपि वेदवेदान्तसारत्वान् मूलख। 'ऋषभ ते वयं रक्षिता ग्रुहु'रितिफलपकरणे श्रुतिचाक्यम्। ववर्णलोपः। तथा चोक्तं सुवोधिन्यां द्वितीयस सप्तमाध्याये 'भूमेः सुरेतरवरूथविमर्दिताया' इतिस्रोकविवरणे मर्दनक्केशाभावार्थं साक्षादानन्दमय इति ।

१०-१-का० १५. अत एवेति तादशार्त्वभावेन तादशमक्तत्वाभावादेव। तेन 'ॐ मित्येकाक्षरं ब्रह्मे'त्यत्र गायच्याद्यावाहनं समर्थितम्। अन्यसंश्रय इति भक्तेष्वेवा-विश्य सेवितवन्त इत्यर्थः।'निरोधोस्यानुश्चयन'मित्यत्रानुशब्दार्थनिरूपकानुक्तेर्ठक्षणे न्यूनता-रूपनिग्रहस्थानं वारयन्ति स भक्तानामिति। पूर्वस्कन्धार्थसङ्गत्या निरूपकलाभात् तदुक्तय-भावेपि न न्यूनतेत्यर्थः। अनन्यलभ्यस्य शब्दार्थत्वात्। 'भक्त्याहमेकया ग्राह्म' इति-वाक्यादेवकारः।

१०-१-का० १६-१७. अत इति भक्त्येकग्राह्यत्वात् । पूर्वस्कन्धार्थप्रसङ्गेनावधिं सम्बन्धसामान्येनाहुः प्रपञ्चस्येति । सम्बन्धसामान्यनिवक्षायां पष्ठी। शाब्दबोधिविशेषो विवक्षया प्रयोजनम्। अम्बरीषस्यापि भक्तान्तः पातित्वेन सर्वात्मभावे प्रतियोगित्वेन प्रवेशात् प्रपञ्चस्य। तथा च श्रुतिः 'यत्र नान्यत् पश्यति नान्यच्छ्रणोति नान्यद् विजानाति स भूमे'ति। 'अन्यद्'मेदप्रतियोगिमपञ्चः। सामान्ये नपुंसकम्। प्रत्येकं प्रपञ्चगतपदार्थानां त्रिलिङ्गत्वात्। इति निश्चयेन विचार्यत इत्युक्तविचारत्वेन कार्यकारणभावः। युक्तयन्तरोपस्थितावष्यत्र युक्ति-सच्चात्। 'युक्तयः सन्ति सर्वत्रे'ति वाक्यात्। युक्तिपूर्वकपरमार्थपराणां विश्वस्तानां भक्तानां वा निश्चयः। एवं हेतुं व्यस्योद्यमच्यासाय दृष्टान्तमाहुः याचद् बहिरिति। अस्तु चान्तर्यामिन्नाह्मणानुरोधस्तथापि प्रकटश्चेन भवेत् तदा दृष्टान्तविरोध इति प्रकट आवश्यक इति भावः।

१०-१-का०१८. सर्वमिति अविद्याकार्यम् । अयमर्थः । ईशानुकथाया विद्यानन्द्वाराऽविद्यानाञ्चकत्वे विद्ययाऽविद्योपमर्दः । विद्याविद्ययोरुपमर्दकभावबोधक-निबन्धात् । अष्टमोदितसद्धमैर्वासँनादाहे भगवति शुद्धायां वासनायां खतो जातायां भक्तिः कर्तव्येति नवमे स्कन्धे ईशानुकथारूपा भक्तिनिरूपिता। भक्तिः सेवा सा चाधिदैविकी निरोधः । जन्मानन्तरं निरोधः कर्तव्य इति दशमे निरोधः । स चाविद्यानुपमर्धः । भजनेनैव तादश इति निबन्धात् । तत एकादशे ग्रक्तिरिति। न लीयत इति संसारस्याविद्यानकार्यस्वादाधिदैविकसेवारूपविद्यानाश्यस्वम् । तदुक्तं निरोधलक्षणग्रन्थे 'सचिदानन्दता खत' इति, 'तद्घ्यासोपि सिद्ध्यती'ति च, 'नातः परतरो मन्त्रो नातः परतरः स्तवः । नातः परतरा विद्या तीर्थं नातः परात् परम् ' इति । कृष्णसमुद्यम इति अन्याकार्यमक्तिः समुद्यमः । तथा मृलरूपस्य सर्वथा संसारल्यफलकनिरोधार्थं जन्मप्रकरणोक्तजन्मकृतिः समुद्यमः । तथा च 'स मे सर्वथे'त्याद्यक्तो य उद्यमः जन्मेत्याद्यक्तः इति ह्रेयम् । वसुदेववरदानमानुपङ्गिकम् ।

नन्दादिभक्तिनिरोधः। शक्तीः शाययित्वा तदनुक् छतया स्थितिर्जन्मप्रकरणेऽस्त्येव। भगव-दासक्तिकरौ हेत्द्यमौ निरूष्य प्रपश्चाभावकरौ काषट्यस्त्रीकारौ द्युद्धारकारणे इत्याहुः रूपा-न्तरं त्विति। तुशव्द उद्धारं प्रति हेत्द्यमौ अन्यथासिद्धौ भगवदासिक्तिमात्रसाधकावित्याह। रूपान्तरस्त्रीकरणत्वेनोद्धारत्वेन कार्यकारणभावः। एतेनैव काषट्यस्याप्यञ्चता व्याख्याता सामान्यन्यायादेव बोध्या। यतो मुख्यमायाप्राकट्यं तृतीयाध्याये, चतुर्थे तु तत्कार्यमिति सुबोधिन्याम् , काषट्यानुक्तिरध्यायार्थमात्रत्वात्। चतुर्थोध्याये देवक्या उपगृहनरोदन-मोचनैरन्यकन्यात्वगोपनं काषट्यम्। स्त्रिविधानिति त्रिभिः प्रकरणैस्तामसादीन् भक्तान्।

१०-१-का० १९. रूपान्तरस्वीकरणं कारणं प्रपश्चा भावकरणं व्यापारः उज्जहारे-त्युद्धारः कार्षम् । रूपान्तरं न तादशोद्धारे कारणमैश्वर्येणान्यथाप्युद्धारसम्भवेन व्यमिचार-सम्भवात। स्त्रीकृते तु रूपान्तरं कारणमानन्दमयत्वात। तमेव विदित्वा अतिमृत्युमेती तिश्रुतेः तद्विषयकज्ञानस्य अक्तेर्वा कारणत्वात् । ऐश्वर्येणान्यथाप्युद्धारसम्भवो नास्ति । टीकान्तरे-**ऽनङ्गीकारात् । भक्तमनोर्थाविषयत्वात् । 'शिलतृणाङ्करैः सीदतीति नः कलिलतां मनःकान्त** गच्छती'ति वाक्यात् । प्रपञ्चाभावकरणं प्रयञ्जत्वाभावेन प्रपञ्चाभावः विशेषणाभाव-प्रयुक्तो विशिष्टाभावः, ब्रह्मत्वेन तु ज्ञानं तु प्रपश्चस्यास्त्येव, 'तमादेशमप्राक्षो येनाश्चतं श्रुतं भवत्यमतं मतमविज्ञातं विज्ञात'मित्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञाने पृष्टे तदुत्तरात् । विद्यन्मण्डने 'अपि वा तमादेशमप्राक्ष'मित्यादिना। तथा च रूपान्तरज्ञानेन पपश्चिमिदापमार्जनम्। मिदायाः मायामात्रत्वात् । गीतायामप्युक्तम् । निश्चय इति 'श्रद्धत्स्व सौम्येति' श्रते-निश्चयोन्यरप्यनुसन्धेय इत्यर्थः, 'अविश्वासो न कर्तव्यः सर्वथा बाधकस्त सः' इति वाक्यात् । अत्र प्रपञ्चत्वावच्छिन्नंप्रतियोगिकाभावोत्यन्ताभावः । दशमार्थे विचार्य प्रक-रणार्थं विचारयन्ति सोद्देशपूर्वकं पश्च प्रकरणानीति । चतुर्भिरध्यायैः । सत्पतिरिति असतां तु 'देवक्यां विष्णुरूपिण्यां विष्णुः सर्वग्रहाश्चयः' इतिवाक्येन 'कृष्णस्त भगवान खय'मिलिवाक्यं विरूधित, 'विष्णुव्यापकः पुरुषोत्तमो यो वेदान्ते ब्रह्मशब्देनोच्यत' इति-सुनोधिनी च विरुध्येत । सर्रेपतित्वे तु ह्यधोधुं जे सत्ताश्रये 'विष्णुराविरासी'दित्युक्ते पुरुषी-त्तमोप्याविरासीदिति शक्यते, अधोक्षजविष्णुसमानयोगक्षेमत्वेन प्रराणप्रसिद्धेः। अतं एव 'विष्णु: सर्वग्रहाश्चय' इत्यस्य सुबोधिन्यां 'अनेन सर्वेषां भजनार्थ'मित्यादिचत्वारोर्थाः सर्वत्र प्रतिपाद्यन्ते ।

१०-१-का॰ २०. ते च प्रत्येकं सप्तविधा इत्याहुः अष्टाविंदातिभिरिति। एवं

१. सप्तमस्कन्धार्थः । २. गर्भसम्बन्धकृतिः ।

९. =प्रपश्चत्व०। १. असरव्मजकृष्णजन्मानक्षीकर्त्त्वेनाग्रहवादित्वम् । ३. समत्वात्र विष्णुकृष्णपद्योः सामानाधिकरण्यात् । ४. सत्त्यं तु उपर्वृहणेनाजकृष्णजन्मवादित्वम् । ५. विष्णुकृष्णपद्योखामानाः विकरण्येनाह् अभोक्षजं इत्यादि ।

क्रमेण तृतीयमुण्डकोक्तं 'पुरुषान् न परं किञ्चित् सा काष्टा सा परा गति'रित्युक्तपुरुषोत्तम-प्राकट्यमुक्तम्। ततः प्रश्नोक्तं पोडशकलं परब्रह्म वसुदेवसम्बन्धि द्वितीयेध्याये, एवम्रुपनिष-ह्रयोक्तं जनमत्रकरणे समाप्तम्। तृतीयं ब्रह्मविद्योपनिषदुक्तमाहुः पूर्वं तामसत्वादिति। नतु 'यत्रोत्पत्तिं रुयं चैव ब्रह्मविष्णुमहेश्वरा'दिति ब्रह्मविद्योपनिषच्छुत्या पूर्व राजसत्वादिति वक्तव्यमिति चेन्न । ब्रह्मणो राजसत्वेप्यथर्वशिरसि 'अक्षरात् सञ्जायते कालः कालाद् व्यापक उच्यते ज्यापको हि भगवान् रुद्रो भोगायमानो यदा शेते रुद्रस्तदा संहार्यते प्रजा' इति श्रुतेः रोदनाच महेश्वरत्वमेव प्रथमम्। 'सोरोदीद् यदरोदीत् तद् रुद्रस्य रुद्रत्व'मिति श्रुतेः। युक्तं चैतत् । जन्मानन्तरं यो रुद्रप्रवेशः । तथा च हेयत्वापत्तिः । अत्रोच्यते । 'हेयत्वावचनावे'ति च्याससूत्रात् । 'सन्तं रजस्तम इति निर्गुणस्य गुणास्तयः स्थितिसर्गनिरोघेषु पृहीता मायया विभो'रित्यत्र निर्गुणसम्बन्धिगुणाः । माययेति पुराणमतं निबन्धात् । इच्छयेति श्रौतं, 'स ईक्षांचक्रे' इतिश्रुतेः। तेन योगमाया। पुराणे 'न यत्र माये'ति निषेधात्, 'प्रवर्तते यत्र रजस्तमस्तयोः सत्त्वं च मिश्रं न च कालविक्रम' इत्यपि व्याख्यातम् । कारणगुणाः कार्यगुणानारभन्त इति निर्शुणे प्राकृतगुणिमनप्राकृतगुणसदशगुणानामङ्गीकारात्। तथा श्री-भगवानुवाच 'परं भूयः प्रवक्ष्यामि ज्ञानानां ज्ञानग्रुत्तमम् । यज्ज्ञात्वा ग्रुनयः सर्वे परां सिद्धिमितो गताः। सर्गेपि नोपजायन्ते प्रलये नोपन्यथन्ति च । मम योनिर्महद् ब्रह्म तसिन् गर्भं दधाम्यहम् । सम्भवः सर्वभृतानां ततो भवति भारत । सर्वयोनिषु कौन्तेय मृर्तयः सम्भवन्ति याः । तासां ब्रह्म महद्योनिरहं वीजपदः पिता । सन्वं रजस्तम इति गुणाः प्रकृतिसम्भवाः निवझन्ति महाबाहो देहे देहिनमञ्ययम्' इति । देहिनं निवझन्ति न माम् । 'न मां कर्माणि लिम्पन्ति न मे कर्मफले स्पृहे'तिवाक्याज् ज्ञानानन्दमयत्वाच । अग्रे उपयोगाय तमःकार्याण्युच्यन्ते । 'तमस्त्वज्ञानजं विद्धि मोहनं सर्वदेहिनां प्रमादालस्य-निद्रामिस्तिभिवशाति भारते'ति । 'ज्ञानमावृत्य तु तमः प्रमादे सञ्जयत्युते'ति तथा । 'अप्रका-भोप्रवृतिश्च ममादो मोह एव च तमस्वेतानि जायन्ते विवृद्धे क्रुरुनन्दने 'ति । 'वथा मलीन-स्तमसि मृहयोनिषु जायते' इति । 'अज्ञानं तमसः फल'मिति । तथा 'जघन्यगुणवृत्तिस्था अघो गन्छन्ति तामसाः', 'नान्यं गुणेभ्यः कर्तारं यदा द्रष्टानुषश्यति गुणेभ्यश्र परं वेशि मद्भावं सोघिगच्छती'ति। 'परं' गुणकर्तृत्वांशिनं कारणं सगुणम् । उद्भृतिरूपा क्रीडा साधा-रणीत्याहुः ब्रजोद्धतिरिति । 'ब्रजे स बालको भूत्वा क्रीडते पुरुषोत्तम' इति श्रुतेः । नतु 'ह्यभो गच्छन्ति तामसा' इति कृत उद्भृतिरिति चेन । ताम्यतीति तमः। तम्र ग्लानौ । सर्वेषातुभ्योऽसुन् , तम आकाङ्क्षायां ना । 'स्तनार्थी चरणानुदक्षिप'दितिवाक्यात्। सार्थेण् । प्रपञ्चे ग्लानादेहेंतोः त्रजस्य स्त्रनिष्ठस्य स्त्रासक्तिसम्पादनायोध्वगमनसाधनकर्माणि कृतवान् कारितवांश्व। 'एष उ एव साधु कर्म कारयति यम्राभिनीपती'ति श्रुतेः । तथा च सात् सगुणत्वं यदि निरोधो न सात्, स तु वर्तते इति निर्गुणत्वम् । 'मिन्निष्ठो निर्गुणः स्मृत' इति वाक्यात् । तथा चोद्धृतिप्रतिवन्धकतामसत्वेपि निर्गुणत्वस्थो जेजकस्य सन्वात् नाधोगितर्पा तुर्ध्वगितरेव । 'लोके विक्रण्ठमुपनेष्यति गोक्कलं स्व'मितिवाक्यात् । तामसत्वमुक्तधर्मेरुक्येयम् । यथा मातुर्भिगिन्याः पूतनाया मारणम् । प्रमादः । नन्वज्ञानासम्भवात् प्रमादादिकं कृत इति चेका । 'विद्याविद्ये मम तन्' इति वाक्यात् तमुरूपधर्मारोपात् । नमु जन्मप्रकरणे चतुर्व्यूहजन्मकथनात् त्रयाणामुपयोगस्य स्पष्टत्वेपि ममुस्रव्यूहजन्मप्रयोजनम्स्फुटमिति चेत् तत्राहुः तथेवेति । 'तत्रांशेनावतीर्णस्ये'त्यत्र 'अंशेन'प्रमुम्नांशेनेति केचिदित्युक्तया निरोधकर्तृत्वेन प्रकारेण । एवकारोन्यप्रकारो निरोधं निरुणद्वीति अन्यप्रकारं व्यवच्छिनति । राजसानां मक्तानाम् । सम्बद्धानां यद्नां वसुदेवादीनां पूर्वचकारेण प्रासङ्किकीनाम् । विशेषः तस्रात्। द्व्यशीतितमेष्याये स्पष्टम् । तदुक्तं 'गुणातीतं स्वरूपेणे'त्यादिना राजसप्रकरणारम्मे ।

१०-१ का० २१. सात्त्विकानिति वसुदेवनृगादीन्। सात्त्विकानां न प्रमाणापेक्षे-त्येकि वैद्यात्या सप्ताध्यायाभावात्। निःप्रपञ्चान् सुक्तान्। निष्कान्ताः प्रपञ्चत्वात्। निरादयः क्रान्ताद्यथे पञ्चम्याः इतिस्त्रेण समासः। नतु प्रपञ्चत्वाद् येन केनापि प्रकारेण प्रपञ्चान् निष्कान्ताः न तु वसुदेवनृगादिवचेति चेन । वसुदेवनृगादीनामपि प्रपञ्चत्वेन निष्क्रमणात्। तथा च प्रपञ्चत्वप्रविलापनेन ब्रह्मत्वात् प्रपञ्चस्य ब्रह्मत्वेन ज्ञानात् सात्त्विकज्ञानयुक्तानित्यर्थः। 'तत्तः संसारदुःखस्य निवृत्तिर्व्वक्षवोधन'मितिवाक्यात् तदुक्तं 'सात्त्विकति त्वधुनोच्यते' 'वसु-देवमस्वाविध' इति च। उत्तराधे पञ्चद्शे नृगमोक्षो निरूप्त इति । हेति प्रसिद्धम्। 'तत्तत्त् साक्त्विकमेवेषां यद्यद् वृद्धाः प्रचक्षते । निन्दन्ति तामसं यद्यत् (तत्तत्) राजसं तदुपेक्षित'-मिति । नगु गुणप्रकरणेभ्यः सगुणः कृतो न स्याच् चतुर्थचरणरूपत्वाचेति चेत् तत्रादुः भगवानेविति। उपपादितत्वादेवकारः 'ब्रह्मति परमात्मेति भगवानिति शब्दात' इतिवाक्यात्।

१०-१-का० २२. प्रकरणार्थस्य निरूपितत्वाद्ध्यायार्थानाहुः चतुर्भूतें रिति ।
मृतिंश्रव्दात् कात्यायन्यपि 'आत्ममायामृते राजन् परस्यानुभवात्मनः न घटेतार्थसम्बन्धः स्वप्नद्रष्टुरिवाञ्चसे'ति द्वितीयनवमाध्यायवाक्यात् । 'आत्मैवेदमग्र आसीत् प्ररुपविध' इत्यत्र 'स पतिश्च पत्नी चाभवताम्' इत्यात्मनो द्विरूपत्वोक्तेः । स्नीप्रत्ययात् । धर्मार्थ-काममोक्षाः। धर्मो यञ्चः क्रिया । जगदर्थः 'स्नीप्रायमितरत् सर्वं'मिति वाक्यात् स्नीप्रायम् । कामो ठक्ष्मीः । मोक्षः सन्त इति ब्रह्मास्तित्वज्ञानवन्त इतिस्नीप्रायाः । तथिति चतुष्ट्रेन । 'चतुष्पाद् ब्रह्म विभाती'ति श्रुतेः । तत्र धर्मः सत्तारूपो देवकीस्तुतौ 'सत्तामात्रं निर्विशेष'-मित्यत्र । 'सत्तामात्रं' वेदटीकायां श्रीयम्रनाजित् । धर्मः क्रिया, राधिका 'क्रिया साराधिका'

देवी'ति काचित्कनाक्यात्। ब्रह्मचैवर्ते तस्या उपयोगः। किश्च युधिष्ठिरयागान्तर्गताम्यार्हणीय-त्वेन धर्मरूपप्राक्त्ये उपयोगः। जगत् ज़म्भालीलायाम् । भा तत्र दहशे निश्व'मितिनानयात्। लक्ष्म्याः कामरूपायाः फलप्रकरणे 'ता लक्ष्मीरूपाः कृत्वे'त्यत्र । सतां तु स्वरूपनिवेशो-पयोगः, 'तसाद् त्रक्षऋषीनेतान् त्रह्मन् मच्छूद्धयार्चय एवं चेदचिंतोस्म्यद्धा नान्यथा भूरिभृतिमि'रितिवाक्ये त्रहार्षेषु साधात्त्व'मद्भा'शब्दार्थः तस्य बाधात् । किञ्च मच्छूद्रया मम श्रत् सत्यं द्धातीति श्रद्धा तयेति। एवं घेदिंचेतोसीति च। अन्यथर्षीणामर्चने कृते 'एवं चेन्नाचितोसी'त्येव ब्र्यात्। चतुर्मृतिंपाकव्यस्य किं प्रयोजनमत आहुः तत्त्तदिति। यथा भक्तदुःखरूपहेतुर्हेतुत्वेन वासुदेवाविभवि उपयुक्तः, तथा कृष्णोद्यमः सङ्कर्षणा-विर्भाव उपयुक्तः । प्रद्युमाविर्भावे स्त्रीकरणग्रुपयुक्तम् । कापव्यं तु ह्यनिरुद्धाविर्भावे । वसुदेव-हृदि वासुदेवश्रतुर्घा हेतुनिवारणसामध्येरूपो वासुदेवः । तेन 'पुरुषोत्तमस्तु नन्दगृह एव मायया सह जात' इत्यस्या न विरोधः । चतुर्धोद्यमनिरूपणम् । यद्यपि 'मलम्बनकचाणूरे'-त्यारम्य कंसोद्यमः तथापि सहेतुकोद्यमः। हेतावपि कंसीये नित्यलीलास्यकलौ ह्युद्यमः भगवदीयः, 'कर्ता शास्त्रार्थवन्वा'दित्यनेन जीवेषु कर्तृत्वम्रुच्वा 'परातु तच्छ्रते'रिति-भगवदीयकर्तृत्वोक्तेरुद्यमो भगवदीयो वा। एव मग्रेपि। गर्भसङ्कर्षणाद् देवक्याँ रोहिण्यां गर्भस्थापनेन वसुदेवेपि सङ्कर्षणः स्थापितः 'आत्मनो वदर्घ पत्नी'ति श्रुतेः । वसुदेवगृहे न्युहत्रयणकट्यस वश्यमाणत्वात्। एवं तृतीयेध्याये जायमाने 'विष्णुराविरासी'दिति-वचनव्यक्तस्तत्र सतिसप्तम्याः सामानाधिकरण्यार्थकत्वेन जायमानप्रद्यप्रसमानाधिकरणो विष्णुरिति भवति प्रत्ययः । स च 'देवन्यां विष्णुरूपिण्या'मतो हि प्रद्युम्नोपि देवक्यां ततो षसदेने आत्मनोऽर्धत्वात् । अतश्रतुर्धजन्वादिस्वीकारे प्रद्युम्नत्वम् । हृद्येव, ततो निहस्ति-भीवः। चतुर्थे सर्वविमोचकेऽनिरुद्धत्वं तु कापस्त्रे सित । 'यदा यदा हि धर्मस्ये'ति वाक्यात । एकादशस्कन्धेऽमाययेत्यस्याकापट्येनेत्यर्थात् । 'धर्मः शोन्झितकैतवोत्रे'ति च। पूर्वचत् सतिसप्तम्या देवक्या उपगृहनरोदनमोचनरूपकापट्यं देवक्यां सुभद्रारूपम् । तत्रानिरुद्ध उचितः धर्मरूपत्वात् । पूर्ववद् वसुदेवेपि । नतु कापट्यं न देवक्यां किन्तूपगृहनाईमन्यत्र धर्मरूपानिरुद्धस्तु हृद्ये इति वैयधिकरण्यमिति चेदत एव सुवोधिन्यां नोक्तमस्तीत्यवघेहि । १०-१-का० २३. हेत् चमेति हेतू घमादयस्तु वासुदेवाद्यध्यायार्थं उपयुक्ताः सन्तः

१०-१-का० २३. हत् चमात हत्ध्यादयस्तु वासुद्वाध्याया उपयुक्ताः सन्तः सम्रुद्विताः प्रकरणार्थाः। 'सम्रुदायो जन्मवानी'ति निवन्धात्। प्रथम इति प्रथमो जन्म-प्रकरणार्थः। महान् भगवत्सम्बन्धात्। दशमस्कन्धभरणप्रयोजकत्वं वा महत्त्वम्। 'यसिक मे पावनमङ्ग जन्मे'ति वाक्यात्। उक्तचतुर्मृतीराहुः प्रद्युम्नःोति। अत्र निवन्धातुसारात् 'क्रमो बहुष्वनियम'इति स्त्रेण विग्रहवाक्येपि न विविधितः। प्रद्युम्त्र्यानिरुद्ध वास्तुद्देव स्मूर्णण्येति विग्रहवाक्यम्। तथा चकारान्वितत्वेन।परः सङ्कर्षण्येत्यर्थात्। अत्र निवन्धः

'समुदायो जन्मवाची क्रीडायुक्तस्य वै हरे'रिति । तेन प्रद्युम्नादयोध्यायार्थाः हेत्वादीनां 'समुदायो जन्मवाची' सङ्ख्यातात्पर्येपि तात्पर्यवान् ।

१०-१-का० २४. नतु भक्तदुःखं हेतुत्वेन अध्यायार्थं उक्तः स नोपपद्यते नवम-स्कन्धोक्तभक्तानां विद्यावच्वेनाज्ञानासम्भवादिति चेत् तत्राहुः हेतुश्चेति । सत्यमज्ञाना-सम्भवस्तथापि यदि भक्ता एकविधा भवेयुः, भक्तास्तु यावन्तो जले भेदास्तावन्तः जलभेद-ग्रन्थे प्रसिद्धाः। एवं च स स्थात् पूर्णभगवदीयानां शेषच्यासाग्निमारुतानां, अन्येषां तु सादिवद्या विद्योपमर्दः, कृष्णावतारे सुतरां,तदुक्तं 'विद्याविद्ये मम तन् विद्युद्धव शरी-रिणाम् । बन्धमोक्षकरी आद्ये मायया मे विनिर्मिते' इतिवाक्यात् । तत्रान्यसान् निवर्त्य स्वसिनिरोधे तु नाविद्योपमर्दः। 'भजनेनैव तादश' इतिवाक्यात्। एवं चाविद्यया विद्योप-मर्दान् निरोधसेवाकारणं युक्तमविद्योपमर्दाय इति । अत्राध्याये हेतुर्भक्तदुःखं त्रिविधः आधिदैविकादिभेदात् । चकारोनुकानुद्यमादीन् सम्रचिनोति । तेपि त्रिविधाः । हीति 'अथाच्यात्ममथाचिभौतमथाधिदैव'मितिश्चतेः। ननु भाष्ये साङ्ख्यगुणा नोपवृहका वेदार्थ इत्युपपादनाद् भक्तत्वभञ्जका गुणाः कं उपमर्धा इति चेत् तत्राहुः गुणा इति।सन्वादयो न तु विशुद्धसत्त्वमपि। 'प्रवर्तते यत्र रज' इतिश्लोके द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायस्य तस्याभ्यत्-ह्नानात्। ते च भक्तौ सगुणत्वापादकत्वेन पपश्चनत्सरणविष्याः, तदभावोषि प्रपञ्च-विस्मृतिपूर्वकभगवदासक्तौ विशेषणविधयोपयुज्यते तदाहुः भक्ताहितप्रदा इति। अहितं भक्तिसगुणत्वसम्पादकम् । अधुना पूर्वाध्याय एवाहुः कंसादेरिति। कंसादेराधिदैविक-रवेनाधिदैविकदः खदातृत्वं कंसकिलत्वस्य कृष्णोपनिषत्स्थत्वेन नित्यकीडास्थत्वात् । काल-तो दुःखमाध्यात्मिकम् । जन्यमात्रस्य कालोपाधित्वेन कालाध्यात्मिकजन्यत्वात् अज्ञाना-दाधिमौतिकं स्पष्टम् । अज्ञानं गीतायां स्फुटम् । ज्ञानसम्पदतिरिक्ता सम्पत् । तुरध्याय-त्रयार्थव्यवच्छेदकः। तद्गतं भक्तगतम्।

१०-१-का० २५. सुख्व्यवच्छेदकस्य तोः प्रयोगस्य प्रयोजनमाहुः भूमिरिति।
भूमेः कालतः। मातुः कंसादेः। तथा चैवं च। अन्य इत्यादिः 'सत्पीडाव्यग्रलोके' वितिवाक्यात्। यथायोग्यं सान्विकत्वादिरूपं योग्यमनतिकम्य। भूमौ सान्विकत्वं, मातिर
राजसन्तं, 'तामात्तयिष्टं'रितिवाक्यात्, अन्येषु तामसत्वं 'दुर्भगो वत लोकोय'मितिवाक्यात्। अञ्चानाद् भगवन्वेन यज्ञानं तस्यावरणमत्र निरूपितमिति। अञ्चेवेति प्रथमाध्याय
प्व। अन्यत्र न। यद्वा। अञ्च लोके। तेनाधिभौतिकं दुःखम्। एचकारेण विक्रण्ठो
च्यवच्छित्वते। 'अह्न्यापृतं'मितिवाक्यात्। निरूप्यतः इति परपक्षनिराकरणपूर्वकलपक्षस्थापनं कियते। प्रलयनिराकरणाद्यमेषि द्रष्टव्यम्।

१. 'स्मृद्धानवकाश'सूत्रे ।

१०-१-का० २६. त्रयमिति दुःखत्रयम् । ईर्यत इति प्रथमाध्याय ईर्यते उच्यते । प्रेर्यते प्रेरक्तवचनं कियते । एतेन त्रयाणां भगवन्नाव्यत्वेन तन्नाशकत्वरू एवेत्त्रतावच्छेदक-मेकमिति हेत्वननुगमोपि परिहृतः । नवमस्कन्धोक्तभक्तित्वेन मुक्तित्वेन कार्यकारणभावे विशेषोनेन स्कन्धेन ज्ञाप्यत इत्याहुः प्रश्नोप्यन्नेति । अन्त्र प्रथमेध्याये प्रकरणत्रया-दिविकः प्रश्नः स्कन्धिद्धत्यवर्तनः प्रोक्तः। तथा च यथा पश्च प्रकरणान्यन्नेत्युक्त्वा प्रकरणत्रया-प्रथमिकं प्रोक्तं तथा प्रश्नोप्यन्नाधिकः प्रोक्तः इत्यर्थः। आधिक्यं स्कन्धिद्वत्यवर्तनत्वं, तथा चोक्तं 'देहं मानुषमाश्रित्य कति वर्षाणि वृष्टिणमि'रिति प्रश्न एकादशस्कन्धीयप्रमेय-विषयकः। अन्ये प्रश्ना दश्नमार्थविषयकाः। तथा च प्रथमाध्यये चत्वारि प्रकरणानि। प्रश्नप्रकरणम् । भृमिप्रकरणम् । मानुप्रकरणम् । अन्यप्रकरण चेति। तदुक्तं निवन्धे 'प्रश्नेन सिद्दाः पूर्वं चतसः प्रक्रिया मताः' इति । सुबोधिन्यां च 'तत्र दश्निः श्लोकेर्भूमिसान्त्वनं वाचा, उपायेन देवक्याः पश्चित्रंग्रद्भः, ततोष्टिमः सर्वेषा'मिति। तथा च मक्तित्वेन मुक्ति-त्वेनाधिदैविकिनिरोधरूपभक्तित्वेनालौकिकसामर्थ्यभगवत्सेवोपयोगिदेहत्त्वेन विशेषकार्य-कारणभाव इति।

१०-१-का० २७.इमं गुप्तार्थमूलमाहेत्याहुः अनुवाद इति। प्रश्ने प्रश्नप्रकरणेनुवादः सार्धेन, 'कथितो वंशविस्तार' इतिश्लोकेन, नवमस्कन्धोक्तचरित्रानुवादः, स्तुतिः 'निश्चतत्वैं'रितिश्लोकेन चरित्रस्तुतिः। एतौ स्तुत्यनुवादाद्युभौ भक्तत्वज्ञापकौ श्रोतुः। पूर्वोक्तानुसन्धानेनानुवादसामध्ये भक्तस्यैवेतिभावः। 'इदं ते नातपस्काये'तिवाक्यादाहुः अन्ययेति। भक्तत्वाभावे। भक्तिर्गुप्तार्थो निरोधोतिगुप्तार्थोनधिकारात्। हिकारस्तु कृत्स-भावानु गृहिणोपसंहारः। श्रीद्युकः सभगवान्।

१०-१-का० २८. 'पितामहा मे' इत्यादितात्पर्यमाहुः अज्ञानमिति। 'पितामहा म' इति द्वाभ्यां दृष्टश्रुतमाहात्म्यप्रतिपादनेन देवत्विशिष्टाज्ञानं निवार्यते। 'वीर्याणि सस्ये'त्यनेनान्यथाज्ञानं मनुष्यत्वेन ज्ञानं तत् पुरुषोत्तमस्य मायावरणेन 'मायामनुष्यत्व'-मिति ज्ञानेन वार्यते इति। विशेषण निवारणं तु दृष्टत्वात्। कृष्णगमिति कृष्णविषयक-मन्यथाज्ञानं कृष्णविशेष्यकमज्ञानम्। विषयतासम्बन्धेन ज्ञानं तदभाववान् कृष्ण इति यथा यटबद्धत्तलं संयोगेन घटाभावबद्धतलं विशेषणविशेष्यताख्यसम्बन्धेनेति। पश्चक्षोक्ती त्वथे सन्दिग्ययुक्तिविरुद्धप्रश्ननिरुपिका 'रोहिण्यास्तनय' इत्यादिका।

१०-१-का० २८ई. एवं द्वादशाभिः प्रश्नाः। 'नैवे'ति श्लोकोऽकथने वाधकः निरूपकस्तत्कथनामिप्रायमाहुः प्राणनत्वमिति। नतु कथा शब्दरूपा प्राणनत्वमपां धर्म इति कथायाः प्राणनत्वं कथमिति चेदित्थम्। कृष्णस्य चन्द्रसूर्यात्मकत्वोक्तेरपां पुष्पत्वा दसूपत्वेन चन्द्रसूर्ययोश्चान्तर्यामित्राक्षणोक्तरीत्या शरीरत्वेन शरीरस्थात्र्पत्वेन च तत्प्रति-

पादककथाया अपि प्राणनत्वं परम्परया। न चैवं घट इत्युक्ते ग्रुखपाटनपूरणाद्यापत्तिरिति वाच्यम् । प्रस्थानरत्नाकरेस्य विचारात् । दोष इति न चाकाश्रश्चरिरं ब्रह्म न चन्द्रसूर्य-शरीरं तयोनेत्रत्वादिति वाच्यम्। चन्द्रवंशीयत्वात प्रकृते। 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मिति श्रुते: । 'ध्येय: सदा सवितृमण्डलमध्यवर्ती नारायणः सरसि पङ्कजसिनविष्टः केयुरवान् मकरक्रण्डलवान् किरीटी हारी हिरण्मयवपुर्धृतञ्जङ्खचकः' इतिश्रुतेः। चकारोऽनुक्तस्यार्थस्य सम्बायकः। अतो न प्राणनत्वधर्मविरोधः। नन्वस्त्वेवं परं त्वत्र कसौ प्रयोजनायेत्या-काङ्घायामाहः दयेति । दया कृषा ज्ञानकारणम् । कृषात्वेन ज्ञानत्वेन कार्यकारणभावः 'इति भारतमाख्यानं कृपया मुनिना कृत'मित्यत्र सिद्धः । कृपायां जातायां श्रीमद्भागवत-क्कानं इष्टं सिष्यति।'ज्ञानमात्रं परं ब्रह्मे'ति। ततश्च 'वैयासिकः सभगना'नित्यत्र सः भग-वानिति नार्थः किन्त भगवता सह वर्तमान इत्यर्थो वश्यते । हीति व्याख्यानात् निश्रया-र्थकः कुपापात्रत्वं देवीसुष्ट्युत्पन्नत्वे सति स्निग्धशिष्यत्वम् । 'ब्रुयुः स्निग्धस शिष्यसे'ति-वाक्यात् । अन्यसाच प्राणनत्वं स्निग्धो वक्ति यतः। कृपापात्रत्वेन दयासिद्धित्वेन कार्य-कारणभावः। एचमिति दयासिद्ध्यर्थत्वेन प्रश्नामितपादकत्वमकारेण। 'नैपे'त्यस प्रश्नरूप-त्वामावात् तं विहाय द्वादशभिः। ब्रह्मणो गुणदोषसमत्वेन समः प्रश्नः गुणदोषगः। सप्तमस्कन्धात् । सङ्घातात्पर्यमिदम् । गुणाः षट् दोषाः षट् । मातुलमारणादयः । समत्वं त यथा गुणा उत्कटास्तथा दोषा अपीति । गुणविरुद्धा धर्मा दोषाः । देशान्तरगतो गर्भः असञ्ज्ञातिसहभावः, मातुलमारणं, बहुकालद्वारिकावासः, बहुपरिग्रहः, प्रश्नस्या इमे । अन्येपि प्रश्नस्थाः। व्रजगमनप्रश्नः कालप्रश्नश्च साधारणौ नोत्कटौ। एवं षट् वीर्यैश्वर्ययशः-श्रीज्ञानविरुद्धाः। नतु 'निर्दोषपूर्णगुणविग्रह आत्मतत्त्र' इत्यादिवानयैर्निर्दोषत्वे ब्रह्मणः क्रतः पट् दोषा इति चेन् न । 'ज्ञानमात्रं परं ब्रक्षे'त्यादिभिज्ञानात्मकस्य स्तरूपनिर्वाहका दोषा इव दोषाः। अस्युल्लादिवत्। तथा च श्रुतिः 'नो एवासाधुना कनीया'निति। अत्रासाधुकर्माप्रसक्तौ 'नो एवे'ति निवेधातुपपित्तिरिति । अतो भगवान् स्वधामनि क्रीडन् न दोषभाग् भवतीति। 'न मां कर्माणि लिम्पन्ती'ति गीतायाम् । सर्वत्र साम्यं भगवद्धर्मः, 'समः सह'दिति सप्तमस्कन्धात्।

१०-१-१. कथित इत्यत्र भक्तत्वादिति भक्तिरत्रानन्दधर्मः, तेन शास्त्रार्थस्या नन्दस्य हरेलीलारूपस्य स्कन्धार्थस्याधिदैविकसेवारूपिनरोधस्य भक्तिशब्दार्थस्य श्रुके बोधनात् तयोरच्याप्तिर्वारिता। रात्रिन्दिचमिति 'आत्मा व पुत्रनामासी'तिश्रुतेस्तद्वंश्यानामिषि। साधनं तु 'सबिदानन्दता तत' इति निरोधलक्षणग्रन्थोक्तदिशा। श्रुकत्वाच 'कथामात्रावशेषिता' इति चिद्रपत्वं वा। सर्वेषामित्यादि पुराणगतत्वेन स्त्रीर्द्रयोरिष। सर्वान्धकाराः सत्येन निवर्त्याः झानेन शब्दानन्तेनानन्देन व। इति पूर्वोक्तित

इत्येवं यत पूर्वोक्तं तस्य स्वस्य निरोधेभिप्रायं च वदन् निरुद्धत्वादेव श्रीतृत्वस्य समर्थनम्। श्लोकोत्तरार्धे राज्ञो निरोधः। चरितानुवादस्य निरोधकार्यत्वात्। अन्यथा राज्ञां चरित्रे स्पर्धादि स्थात । प्रकरणार्थमन्याप्तिं परिहर्तुं सङ्गमयन्ति स त इति । वंश्या वंशे साधवः जनमपरम्परायां कृष्णजन्मघटितायां साधवः भक्ता एव, प्रकरणार्था व्याप्तिर्वारिता। उत्पत्तेः कारणत्वं शरीराणामात्मतया स्वीकरणोत्तरमेव भक्तत्वात् । तचानुमेयम् । अयमर्थः। प्रथमसुनोधिन्यां नवमाध्याये ''खस्य समानाकृतिं शरीरं प्रस्वविधं सम्पाद्य खसेवां त्याज-यित्वा तत्सेवायां नियुक्ताः। तत्र चान्यभजनं मा भवत्विति खयमेव हृदि हृदि प्रत्येक-पर्यवसायित्वेन धिष्ठितं अधिष्ठाय स्थितं अधिष्ठातृदेवतात्वेन न तु जीववत् । नतु के ते जीवा इति चेन्ना आत्मनैव कल्पिताः। 'अवस्थितेरिति काशकृत्स्न' इति भगवतोवस्था-विशेषो जीवः श्रकृतभोगार्थं तामवस्यां सम्पादितवा"निति। 'तमिममहमज'मिति स्रोकेस्ति। तथात्वादिति अनुभवेन तथात्वात्। पृथगिति विस्तारात् पृथक्। राज्ञामित्यत्र कारक-पष्टी न शेष इत्याहुः अन्त्र षष्टीति। अत्र बोधेपि न शेषसम्बन्धपतीतिः किन्तु राजकर्तृकं चरितमित्यत्र बोधे जननसम्बन्धप्रतिपादिका। न च तृतीयापत्तिः दण्डेन घट इत्यादौ तथा दर्शनादिति वाच्यम् । कर्तृत्वसम्बन्धसामान्यविवक्षायां जननसम्बन्धोक्तेः न त वृतीयार्थद्योतनाय । इत्युक्तमिति राज्ञां महत्त्वं भगवत्सम्बन्धादेव यत इति । अद्भुतं आश्चर्यवद् द्रष्टन्यम्। अध्यायार्थो हेतुस्तस्यान्याप्तिस्तु स्वोपोद्धातसम्बन्धेन हेतुसन्वात्। हेतुतासम्बन्धेन वा। एवमग्रेपि। एवम्रुपक्रमः मृत्युवारणसामर्थ्यं वसुदेवे वासुदेवाविर्भाव-ज्ञापकमिति वासुदेवाविर्भावतामग्रीबोधकः। भक्तदःखमर्थः।

१०-१-२. यदोश्चेत्यत्र कथनेति भगवद्यतारार्थं ग्रुद्धपरम्परायां कथनायुक्तत्वम् । मुख्येति 'अहं बीजप्रदः पिते'तिगीतायाः। पुरोरिति यदुक्तिष्ठिश्चाता पुरुः । वस्त्रवेति 'वसु-पुङ्क्व'मितिवाक्यात् 'कृष्ण एवं भगवति मनोवाग्दृष्टिवृत्तिमिः आत्मन्यात्मानमावेद्य सोन्तः-श्चास उपारम'दितिसर्वात्मभावोक्तेः । नन्दादिवस्तां सर्वात्मभावदर्शनात् । ब्रह्मणि निष्कले सम्पत्या दोषोपि। तत्कृत इति वंशकृतः। दोषमाहुः अग्र इति। प्राप्तज्ञाना इति 'अस्ति ब्रह्मेति चेद्वेद सन्तमेनं ततो विदु'रितिश्चतेः। भक्ता इति 'छद्रे तु ज्ञानेन भक्ता' इत्यथर्वश्चितः। केचिदिति विरलाः। तत्त्वेति'विग्रुद्धसक्तं वसुदेवशब्दितं' तक्त्वम्।विष्णोरिति इद्मित्यतया वाग्व्यापारविषयापेश्वयोक्तं विष्णोरिति। तत्समानगुणादिमान् विष्णुः। तिष्प्रये तद्वतारे परेपि तिन्त्रयत्त्वज्ञानार्थम् । साक्ष्याक्तं तु 'कृष्णो हि परमं देवं', 'कृष्णस्तु भगवान् स्य'मिति श्चतिपुराणाभ्यां वक्तव्यमेव। कथ वाक्यप्रवन्धे,वाक्यप्रवन्धमाहुः स्त्रक्तेति।प्रवन्धस्तु स्तर्कत तत्साधारण्येनुपयोगापत्तिः 'काव्यादीनामसत्यत्वान् नोपयोगः कथश्चेने'तिनिबन्धात्। किश्च प्रवन्धकल्पनाक्रथेत्यापस्या विशेषणमाहुः अनुद्धारसनेति। 'वेदमन्त्याचार्योन

न्तेवासिनमनुशास्ति धर्मं चरे 'त्याद्यनुशासनस्य रूपं यत्र। तत्प्रचुरतद्रुपमेव वा सक्तसाधारण्यम्। १०-१-३. अवतीर्येत्यत्र स्वतन्त्रेति 'कथा इमास्त' इतिश्लोकानुसरणं चरित्र-मात्रप्रश्ने हेतुः । खतत्रत्वमवतारानषेक्षत्वम् । चरित्रमात्रमिति मात्रं कात्स्न्यें । एवकारेण सरूपव्यवच्छेदः। 'विष्णोः कर्माणि पश्यते'तिश्चत्या कर्मणां श्रोतव्यत्वात्। 'आत्मा वा अरे द्रष्टच्यः श्रोतव्यं इतिश्रतेः । आत्मेदमित्थतयाऽप्रतिपाद्यः । नन् वंशेवतीर्येति नान्वयः वंशे वसुदेवेषतीर्येति, तथा च वंशपदं वसुदेवे लाक्षणिकमत आहः वीर्याधिक्येति । वीर्य-म्रुचराधीयं, तदत्र मैथिलप्रसङ्गाद्धिकं, तत्र द्वैरूप्यमत्र तु यावन्तो धर्मा धर्मिण्युपयुक्ता-स्तावन्तो वक्तव्याः खखामिभावसम्बद्धाश्च,ते तु यद्वादिषु त्याजितसेवेषु देहे कारितखसेवेषु सेन्यात्मसेवासंस्कारकृताः। तत्राष्या'त्मा वै पुत्रनामासी'तिश्रुतेर्यदुप्रभृत्यात्मसु 'कृष्णस्त भगवान् खय'मित्यत्र खयंत्व उपयुक्ताः। ते तु वंशपदस्य लाक्षणिकत्वेन सम्भवन्ति, अतो नंशपदार्थी वंश एव । तथा च यद्वादिसेवितात्मा कालेन मक्तिविषयः सन् 'कृष्णस्त भगवान् खय'मिति । एवेति न तु चरित्री धर्मात्मकः। 'प्रकाशाश्रय'सूत्रे चरित्राणामेव चरित्र्यमेदोक्तेः । अपिशब्देन भक्तिजनकं, उक्तरीत्या । यदुसम्बन्ध इति ननु यदुसम्बन्धेप्यपाक्षिकधर्मिरूपत्वं कथमिति चेन । श्रद्धारतिभक्त्यनुत्रमे यद्वादीनां धर्मि-त्वात् । 'यो यच्छूदः स एव स' इतिवाक्यात्। वंश्वपदेनैवार्थाद् यदुलाभादसमस्तयदुपद-कुत्यमाहः असमास इति। न्यासस्यक इति यदोराधिक्यं वंशे स्वयति। अतः खयं-त्वेघिकोपयोगः। धात्नामनेकार्थत्वादाहुः अनुभावयतीति । भृतान्यनुभवन्ति विषय-सुखादीनि, तानि भृतान्यनुभावयति भगवान् । 'एष एव साधुकर्म कारयति यं उन्नि-नीपती'तिश्रुतेः 'यमेवैष' इतिश्रुतेश्च । अनुकृत्यिवकरणात् । 'श्रवणे परीक्षिदभव'दित्युक्तेः एतस्यापि अवणात् । न बध्यत इति 'न मे मोक्षो न बन्धन'मितिबाक्यात्। अविद्यातन्त्राः 'घाम्ना स्वेन सदा निरत्तकुहक'त्वात्। बध्यन्त इति साधनाभावात्। निर्धारितत्वादिति राजर्षिसत्तमत्वेन बहुपण्डितकत्वात्। भगचद्भावेनेति भगवतो भावो धर्मी अवन्धरूपो ज्ञानकृत इति तेन भाविताः तदा भवन्ति यदा ध्रवा स्मृतिः, ज्ञानिभावकनिष्ठाः सदा तद्धर्माः श्रवणादिनिर्वाद्यविशिष्टा विषयाः स्यः । यथाक्षरांशो जीवः आधिदैविक्या सेवया-तिरोहिताविर्भृतानन्दः तदध्यास्रवांश्र भवति, तदा कृतार्थत्वं सर्वग्रन्थिप्रविमोक्षरूपम्। तथा च श्रुतिः 'आहारशुद्धौ सन्वश्रुद्धिः सन्वश्रुद्धौ ध्रुवा स्मृतिः स्मृतिलम्भे सर्वग्रन्थीनां प्रविमोक्ष' इति। स्मृतिश्च 'यं यं वापि सारन् भावं त्यजत्यन्ते कलेवरम् तं तमेवैति कौन्तेय सदा तद्भावभावितं इति । एवमन्यभावेष्वपि । निरोधलक्षणग्रन्थे स्पष्टम् । अत्र नारायणी-पनिषत 'अथ नित्यो निष्कलङ्को निराख्यातो निर्विकल्पो निरज्जनः शुद्धो देव एको नारायणो न द्वितीयोस्ति कथित् य एवं वेद स विष्णुरेव भवती'ति तद्भावो बोच्यः । अग्रिमेति

संहितया तमस्तरण प्रयोजनम्। अत एवेति अग्रिमप्रयोजनार्थत्वादेव, भागवतद्वारा वीर्यो-पबन्धनार्थम् । उपनिवन्धनं यतनः, तदर्थं ज्ञानमाद्धः ज्ञातानीति । अन्येन भगवता व्यासेन । ज्ञानातीच्छति यतत इति । अन्योन्याश्रय इति भगवद्धितकरणे जीवहितकरणं जीवहित-करणे भगवद्धितकरणमित्यन्योन्याश्रयः। विश्वात्मत्वमिति विश्वेषां आत्मा समवायी 'अद्द्ययत्वादिगुणको धर्मोक्ते'रित्यधिकरणोक्ताक्षराभेदपक्षे घटादीनां मृदिव । स्वतन्त्र-तयेति कर्तां तकः। 'स्वतन्त्रः कर्ते'तिस्त्रात् । अभिन्ननिमित्तोपादानम् ।

१०-१-४. निवृत्ततर्वेरित्यत्र चरित्रस्येति धर्मिसम्बन्धात् धर्मिणोधोक्षजत्वाच । नजु तर्हि 'असन्तेत्र स भवति असद् ब्रह्मेति वेद चे'दित्यसता भान्यमिति चेत तत्राहुः भगवतश्चेति । तथा चा'स्ति ब्रह्मेति चेद् वेद सन्तमेनं ततो विदु'रितिश्रुत्या सतापि भाव्यमित्यर्थः । नास्तिकवादस्य पातित्यं 'ज्ञानिनामपी'तिवाक्यात् पातित्यस्य सम्पादक-त्वेनानादतत्वात्। 'विष्णोः कर्माणि पश्यते'तिश्रुतेः। अद्दष्टेति अद्दष्टं श्रुतम्। तन्ने-त्यादि । तत्र तयोः प्रातिस्विकरूपेण ज्ञेयत्वाच् चरित्रमाहात्म्यमित्यर्थः। ईश्वरस्तु 'यद्यद् घिया त उरुगाय विभावयन्ति तत्तद् वपुः प्रणयसे सदनुग्रहाये'ति लीलाप्रतियोगिसापेक्ष इतिभावः। एवं सर्वत्र । पुनरप्याह घटपटादीनामपि विष्णुकर्मत्वाच् चरित्रे को विशेष इति तत्राहुः स्वरूपादिति । 'आत्मारामाश्र मुनयो निर्मन्था अप्युरुक्रमे कुर्वन्त्यहैतुकीं भक्ति इत्थंभृतगुणो हरि'रितिवाक्यात् । कीर्तनभक्तिरिव न घटपटादयः कृतिविषया इति । फलत्रश्च इति 'भक्त्याहमेकया प्राह्म' इतिफलवत् न घटपटादिमिः फलम् । पञ्चम्यन्तपद-द्वयामित्रायः। चतुर्थपश्चम्यन्तामित्रायः। महापुरुषेति तृतीयपश्चम्यन्तामित्रायः। विषयो-न्तमत इति 'या प्रीतिरविवेकानां विषयेष्वनपायिनी त्वामनुसारतः सा मे हृदयान् मापसर्पं-त्विति। परोमीयते श्रायते येन परमम्। चरित्रं किश्चिदाश्चितं धर्मत्वात्,स्पर्शवत्। चरित्रा-श्रयत्वेन परो ज्ञायते। मतमिति सर्वेषाम्। इदं लेखादविरुद्धम्। अत्र द्वीयविशेषणतारपर्यं पश्चा-दुक्तं तस्याभित्रायो'महापुरुषयोगत'इत्यस्य देहलीदीपन्यायेनोभयान्वयित्वद्योतन इत्याश्चयेन स्वोक्तं प्रपञ्चयन्त्रश्वरित्रोत्कर्षोत्त्यनन्तरं तद्जुवादोत्कर्पमाहुः मुक्तस्येति। मुक्तो द्विविधी जीवनमुक्तः परममुक्तश्र। पूर्वत्र वाषयमुक्तं, परममुक्तस्य गुणगानादि फलपकरणे वक्ष्यते। 'ते तु ब्रह्महृदं नीता मग्नाः कृष्णेन चोद्धता' इति । 'सम्पद्याविर्भावः स्वेनशब्दा'दित्यस्य भाष्यमनवतारद्शायाम् । हीति निश्चयेनं । स्ररूपतश्चरित्रातुवादीत्कर्षग्<del>धत्त्वा फ</del>लतस्तमाहुः मुमुक्षोरिति । फलं भवनाशः । एकं फलं पूर्वमुक्तं तेन 'ततः संसारदुःखस्य निवृत्तिर्वमः बोधन'मितिवाक्यात् । एतेन ननु चरित्रगानाधिकारो मुक्तानार्मिवेति चेदन्येषां श्रवणादिकं न स्थात् तेषां दुर्मिलस्वादित्याञ्चङ्कापास्ता । 'महापुरुषयोगतो विषयोत्तमत' इत्युक्तं तदाहुः

अतिन्दोति । यद्यपि सगुणभक्तिस्तृतीयस्कन्धे निन्दा,धर्मिणोऽविषयत्वाच निन्दा, तथापि 'पूर्णी भगवदीयास्ते' इत्यत्र जलभेद उक्तास्तेषां विषयाः धर्मित्वाभावेषि 'यदेकमव्यक्त-मनन्तरूप'मितिश्रुतिविषयाः उत्तमाः, अतोऽनिन्द्याः । एतादशानिन्द्यविषयः । अन्ये हि रूपादयः संसारे बधन्ति, इदं त भगवति बधातीति तथा। चकार इममर्थमाह। विरक्त एतद्विषये यत्नं कुर्यात् । पतेदिति पाठेस्मिन् विरक्तो भगवत्परत्वाभावेनानैर्गुण्यात् पतेत् संसारी भवेत्। भस्तन्येव जुहोति सं इतितृतीयस्कन्धात्। ध्वमिति तादक्षवाक्यो-पलम्म उभयत्रेति। जलमेदे स्पष्टम् । तेन 'श्रोत्रमनोभिराम'त्वं भगवदीयानां क्षेयम्। तेन 'साङ्केत्यं पारिहास्यं च स्तोभं हेलनमेव वा मुक्कन्दनामग्रहणमशेषाघहरं विदु'रितिवाक्यं तारतम्यादशेषाघहरमिति बोधितम् । तथा चात्र राजशुक्रयोः श्रवणे कथने च प्रवृत्ति बीधयता शास्त्रकारेणास्मिन पद्ये प्रकारी वीध्यत इतिभावीनया कारिकया बीध्यते । अत्र श्रवणाङ्गत्वेन ब्रेयमन्यत् । 'श्रवणानन्दत्वेने'त्यत्रैव वक्ष्यमाणत्वात्। 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतच्य' इतिश्रतेः । उक्तं विरक्तं निश्चिन्वन्तः 'पुमान् विरज्येत विना पशुघा'दित्यस्य चतुर्थचरणस्य तात्पर्यमाहुः आत्मेति । अपगता शुक् । अपेत्यस्य शुक्फलेन्वयः, तस्य कर्तरि। अपञ्जगाश्रयः आत्मानं हन्तीत्यपञ्चन्नः आत्माचाती । पश्चन इति पदच्छेदे कर्मजन्डः, कर्मठः पुत्रं हन्तीति । निन्दितार्थरतः हुन हिंसागत्योरत्र हिंसा तामसधर्मः । आत्मघाती न मुक्कन्दनामग्रहप्रायश्चित्तवान्। पश्चमो न चित्तशुद्धिद्वारा ज्ञानवान् भक्तिमान् वा,स सदा निन्दितार्थरतः। उभाभ्यां विलक्षणः । नजशीत्यन्ताभावे भेदे वा। पशुप्तादित्यत्र पशुः पुरुषः पश्चर्तं हन्ति पाप्नोतीति हा स्त्री घलर्थे कः। एवं पश्चरस्त्रीव्यतिरिक्तो हन्तेर्गत्यर्थ-करवे। एवंविधश्रेद विरक्तोत्र न ततः न'विरक्तोस्मिन् पतेद् ध्रुव'मित्यत्रोक्ताद्विरक्तात् पृथक्। यद्वा कारिकार्यां न पृथक्तवाविक्वन्नप्रतियोगिताकाभावः किन्त विरक्तो नेति विरक्तत्वाव-च्छिनप्रतियोगिको भेदः। तथा च 'कः प्रमान् विरज्येते'त्यनेन स्त्री विरज्येतेति व्यञ्जितम् । तद्भारुक्षणं पश्चाम् । 'श्वविद्वराहोष्ट्रखरैः संस्तुतः प्ररुपः पशु'रिति ते पश्चवताराः। अत्र यथा आत्मवाती विरक्ती न,कर्मजडी विरक्ती न,सदा निन्दितार्थरती विरक्ती नेत्यन्वयः. तथानुपदोक्तरीत्या पशुक्षीव्यतिरिक्तः विरक्तो नेत्यनन्वयात् । च इदिति न पदच्छेदः । चेदिति यद्यर्थकम् । तथा च पशुस्तीन्यतिरिक्तो यदि यसिन् काले विरक्तो न तत्त्वाव-च्छिन्नप्रतियोगिताकाभाववान् तदा ततः प्रथमकारिकोक्तविरक्तात् प्रथगित्यर्थः। तथा च विरक्तो द्यात्मघात्यादिविरक्ताद् गौणात् पृथङ् नेत्यर्थः। 'स सर्वपूतो भवतीति'नृसिंह-तापिनीयात् । प्रकाशे तु पशुस्त्रीव्यतिरिक्तत्याविष्ठिनप्रतियोगिताकाभावो व्याख्यातः,पशु-स्त्रीव्यतिरिक्तो नेति । तदिप व्याख्यानम् । पृष्टौ तु 'यमेवैष वृणुते तेन रूभ्य' इति । पश्चत्वीव्यतिरिक्तो नो विरक्त इतिभावः। तथा च पशुस्तीव्यतिरिक्तोपि न विरक्तः वरणा-

१. मेनेवीवि स्याद् ।

२६७

भावात् तस्याप्रयोजकत्वात् । वरणमधिकारः । वृङ् सम्भक्ताविति धातुपाठात् तु भक्ति-सत्तार्तिरूपा। वाक्यानि तु 'कर्मणैव तु संसिद्धिमास्थिता जनकादयः' 'नृदेहमाद्यं सुरुभं सुदुर्लमं ध्रवं सुकल्पं गुरुकर्णधारं मयानुकूलेन नभखतेरितं पुमान भवाब्धि न तरेत् स आत्महे'ति। तेन कर्मान्तरङ्गतमं मर्यादाभक्तिरूपं ग्राह्मम्। गुणानुवादेष्टधा मक्तिश्च प्रेम-साधनत्वेन । तथा एकादश्यस्कन्धीयेष्यक्तं चमसवावयेषु 'कर्मण्यकोविदाः स्तब्धा'इत्यादिना 'ये कैवल्यमनुप्राप्ता ये चातीताश्र मृढताम् त्रैवर्गिका ह्यक्षणिका आत्मानं घातयन्ति त' इति । ब्रह्मत्वं ब्रह्मेतिसम्बन्धरहितं ज्ञानं 'कैवल्यं',ब्रह्मत्वं ब्रह्मेतिज्ञानं,तयोः सम्बन्धस्थावगाहे आत्मा भगवांस्तत्सेवादिरहिता आत्मघातिनः कैवल्यादिप्राप्ता ज्ञानिनोपीति । 'कियावानेप ब्रह्मविदां वरिष्ठ' इतिम्रण्डकात्। 'कर्मण्यकोविदाः' पश्चमाः । म्रण्डकोक्ता एतद्विपरीताः। कर्मज्ञडः पञ्चनः कर्मण्यकोविदान्तर्गतः। 'अविद्यायामन्तरे वर्तमानाः ख्रयं पण्डितं-मन्या जघन्यमाना' इतिश्रतेः। एतद्विपरीतास्त चित्तश्रद्धार्थं कर्माणि ये कुर्वन्ति। एते 'स्तन्धा' अपि । निन्दितार्थरत आपश्चमः 'वेदमार्गविरोधेन येषां करणमण्वपि ते हि पाषण्डिन' इतिवाक्यात्। 'यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदा वे'तिश्रुतेः। तथा च ये कैवल्यमनुप्राप्ताः कर्मठाश्च। एतद्विपरीता निन्दितार्थरताः। 'त्रैवर्गिकाः' घर्मार्थकामपराः। स्त्रीपञ्चन्यतिरिक्ताः स्त्रियः पञ्चश्च। तथा च श्रुतिस्मृती। 'पञ्चपतिः पञ्चनां चतुष्पदाम्रत च द्विपदां,' 'शिवस्य पञ्चवः सर्वे जीवाः संसारवर्तिन' इति। पञ्चपतिपदस्य शिवपरत्वे 'भोगः शिवेने'तिवाक्यात भोगिनः। एत एव 'हाक्षणिका' अन्यथा कर्तृभेदान धर्मादि-परत्वं स्यात् । फलरूपमिति इतस्त्र वैराग्यजनकत्वं फलत्वम् । इत उत्कृष्टस्यात्र वैराग्य-जनकस्यान्यस्याभावात् । 'भगवदीयत्वेनैव परिसमाप्तसर्वार्था' इति । 'अत इतरजाय' इति-व्याससूत्रं फलाध्याये । 'इतरत्' तदीयत्वम् । तृष्णेति । यद्यपि वृडपि व्याख्यातुं शक्यते, अग्नेघीरतन्तत्वेन भगवदीये तदमाप्तेः द्विषि तत्प्राप्तेरिति परन्तु सर्वदा न प्राप्तोतीच्छाधीना चेति तृष्णैव 'तृष्णा लिप्सापिपासयो'रिति विश्वः। 'न खादन्ति न पिनन्ती'ति छान्दोग्ये भगवदीयानामपि ईषत्रवादनादिश्रावणाच यथाश्चतं वार्थः । सर्वदोषवदोषा इतिपाठे दोषविश्वत्वाहीहास्या दोषाः । दकारलोपः । एताद्यकीडाङ्गीकृता निष्टत्ततर्षाः । श्रवणा-नन्दत्वेनेत्यसार्थष्टिपण्यामुक्तः । आवृत्त्येति भक्तानां वैराग्यवस्वेष्याकृत्या वैराग्यदार्खे आवृत्तिभक्तया भगवद्भपवैराग्यप्राप्तेश्र क्षुदादिरूपा निवार्येत्यादिः। आवृत्तेः क्षुदादिः निवर्तकत्वं तु 'परस्परं त्वद्गणवादसीधुपीयुपनिर्यापितदेदृधर्मा' इतिकर्दमस्तुतौ । भगव-द्विषयत्वेन निरोधलक्षणोक्ताः। येषामिन्द्रियाणां स्पष्टं कार्यं न दृश्यते तानि निग्रहणीयानीति निरोधलक्षणे । अनिवार्या इति भगविद्धपवत्वेन निवारियतुमयोग्याः कामादयः । अग्र इति 'ते तु त्रबाहदं नीता मन्नाः कृष्णेन चोद्धता' इत्यनेन साधनमकरणे उक्ताः फलमकरणे

फलिष्यन्ति । त्रक्षहृदस्याक्षरात्मकत्वेनास्युलादिवाक्यप्रतिपाद्यत्वात्। 'यत्र त्वस्य सर्वमात्मै-वाभूत तत केन कं पश्येत केन कं विजानीयात केन कं मन्वीते 'त्यादि । स्वतन्त्रेति स्वातन्त्र्यं मादकत्वमत्र । रसा भीति रसोत्र भक्तिरूपः । वक्तिरित्यादि वक्तः शुकस्य 'परिनिष्ठितोपि नैर्गुण्य' इतिवाक्यात् । श्रोत् राज्ञः 'नैपातिदुःसहे'तिवाक्यात् । उक्तमिति चरित्रंस्थोक्तम् । निवर्तकमिति'पुमान् भवार्विध न तरे'दितिवाक्यं द्रष्टव्यम्। उपकारेति 'तस्वारविन्दनयन-से'तिवाक्योक्तसंक्षोभशामकत्वमुपकारः । 'आत्मारामाश्र मुनय' इतिस्मरणात्। गानमिति वक्तः।श्रोतुस्त्विति श्रीतृत्वेन श्रोतात्र। कर्मणो व्यापारभृतस्य वक्ष्यमाणस्य प्रायोपविष्टे परी-श्वित्यमावात्। कर्मज्ञान भक्तिभ्य इति व्यापारेभ्यः। 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः' , 'भिद्यते हृदय-श्रन्थि'रिति च। न पुरुषेति संयोगमात्रेण तदुत्तरक्षण एव रोगोपशमदर्शनात्। फलत्वसाध-नत्वे इति निवृत्ततर्पाणां गुणानुवादस्य फलत्वं प्रथमविशेषणेन,द्वितीयविशेषणेन भवनिवृत्तिः साधनत्वं, ते । एवेति अनुभवात् । प्रविष्टमिति चरित्रम् । तथेति श्रोत्रमनोभिरामत्वेन । ज्ञातच्यमिति मर्यादायां शमलाभावस्य श्रोत्रमनोमिरामकारणत्वात्। अनिवर्त्येति सहजा-मुस्त्वेन । तथा चानिवर्स्यदोषः प्रवेशप्रतिबन्धकः उपगीयमानत्वाद् न तु स श्रोत्रमनो-मिरामत्वप्रतिबन्धकः । एवं च स्मृतोपोपसर्गार्थं तृष्णार्थात् पूर्वमाहः उपेतीति । उपेति अप्राप्तिदोष इतिच्छेदः। धनार्पणेति निवारित इतिपूर्वेणान्वयः । एवं निरूत्ततर्पपदतात्पर्य-म्रुच्चा भवौषधपदतात्पर्यमाहुः जन्ममर्णेति । जन्ममरणसम्बन्धिदुःखस्य । तदुत्तरं त दुःखं गरुडपुराणे खगतम् । अन्येषां तु क्षीयते। 'श्रीत्रमन'इतिविशेषणतात्पर्यमाहः कर्णेति । श्रोत्रं च मनश्र श्रोत्रमनसी तयोरिमरामादितिसमासे इन्द्रान्ते श्रूयमाणं प्रत्येकमिसम्बष्यत इति श्रोत्रमनःसम्बद्धामिरामं स्वीकृत्यार्थं उक्तः । स्वरूपेति खरूपं फलत्वं गुणः भवौ-वधतं कार्यं श्रोत्रमनीभिरामः तैः । सम्बन्धत इति वक्ष्यमाणवष्ट्यर्थात् । माहात्म्येति गुणा इत्यनेनान्वेति। तेषामनुवाद इत्यादि तु उत्तमश्लोकस्य वेत्यनेनान्वेति। तेषा-मिति गुणानाम् । सम भीति एतद्विशेषणगतानां पदानां तसात्। ननु वैराग्यं भगवानिति तद्विशिष्टत्वरूपं विरक्तत्वं पशुस्तीणामसम्भवन् न निषेधाईमिति चेत् तत्राहुः य इति। अवताराणां सम्भवतीतिभावः । वैकुण्ठादत्रागमनमवतार इति । यथा वत्सघेनुकादयः पश्चः नित्यक्रीडास्याः पूतनादयः स्त्रियश्चाविद्यादिरूपास्तत्तद्वपारुपाने प्रसिद्धाः । नाधि-कारिण इति तेवां वैराग्यप्राप्त्या विरक्तत्वरूपाधिकारात तिलेषेघ उपपन इत्यर्थः। या अपीति पृथाप्रभृतयः । स्वभावत इति परिणामी भगवत्सेवानुकूल्यरूपस्तेन तद्वेतोः स्वभावात प्ररुपा एव । जीवगतपुंसत्वस्य भगवत्सेवानुकुल्यरूपत्वात् । अत इति जीवदेही-भयगतपुरत्विवक्षणात् । ननु पुमान् विरच्येत गुणानुवादात् गुणानुवादोत्कृष्टसः रसस्य तेजविन्द्पनिषदि 'न ध्यानं न च वा ध्याता न ध्येयोऽध्येय एव च सर्वे तत् परमं शून्यं न परं परमात् परंमितिश्रावणादिति चेत् तत्राहुः इत इति । गुणानुवादात् । वैराग्य-जनकस्येति गुणानुवादे वैराग्यजनकस्य । स्त्रोत्कृष्टज्ञानजन्यं स्त्रस्थिन् वैराग्यं तदभावशन्तं गुणानुत्राद् इति । अयमर्थः, तेजबिन्द्पनिषद् साधारणसृष्टिकर्तृत्रह्मन्यवस्था तत्रापि, 'शमृनं कुरुते विष्णुरदृश्यः सन् परः खयम् तसाच्छ्न्यमिति प्रोक्त' इतिच्युत्पत्तिर्महाकौर्न्ये शुन्यपदस्यात्र 'त्वानन्दाद्ध्येव खल्विमानि भृतानि जायन्त' इत्युक्ता नित्यलीलासृष्टिकर्तृ-व्यवस्थात्र तु नादविन्द्पनिषदुपतिष्ठते । 'तद्भक्तस्तनमनाः सक्तः शनैर्भुश्चेत कलेवरम् सुस्थितो योगचारेण सर्वसङ्गविवर्जितः ततो विलीनपाशोसौ विमलं केवलं प्रसः तेनैव ब्रह्मभावेन परमानन्दमश्रुते परमानन्दमश्रुत' इति । तेन गुणानुवादस्थानन्दप्रतिष्ठत्वेनेत उत्कृष्टाभावो बोध्यः । 'गुणगाने सुखावान्निर्गोविन्दस्य प्रजायते' 'तदध्यासोपि सिध्यती'ति च । 'तद्ध्यासः' सुखाध्यासः। दैत्यत्विमिति द्याभाववन्त्वम् । तेनैवात्मधातित्वकर्मजडत्व-निन्दितार्थरतत्वं स्नीत्वानि भवन्ति । दित्युपारूयानं द्रष्टव्यम् । तेन नन् घञर्थक-विधानं संज्ञायां भवति,अत्र प्र इति कस्यापि सञ्ज्ञा नास्तीति पशुप्तशब्दस्य द्वितीयाच्युत्पत्ति-रसङ्गतेति प्रत्युक्तम् । न तद्दोष इति गुणश्रवणविरागरूपस्तद्दोषो गुणानुवादपरिहार्यो नेत्यर्थः । मुक्तिरिति 'अन्धं तमः प्रविशन्ते ये सम्भृतिग्रुपासत' इतिश्रुतेः सम्भृतिं मायाम् । दोषस्येति निर्दयत्वादेः। तिबृष्ट्यनन्तरमन्धं तमोवशिष्यते। तिबृष्ट्यपाये त न प्रवर्तन्त इतिभावः। 'प्रवृत्तिं च निवृत्तिं चे'तिवाक्यात् । नन् दैत्यानां तथाम्रक्तिप्रतिपादनस्य किं प्रयोजनमत आहुः आविष्टानामिति। कंसाद्याविष्टानां कालनेम्यादीनां तथेति भगवतप्रत्यनीकत्वप्रकारात् । नजु 'सर्वे खल्विदं ब्रह्म' 'द्वया ह प्राजापत्या' इति कतो मुख्यमुक्ति निषेषयेति चेत् तत्राहुः आधारभूता इति । आविष्टानामाधारभूता दैवी-सम्पद्यक्ताः प्रह्लादादयः। आविष्टाधारभृता आसुरीसम्पत्तियुक्ता मुच्यन्त इत्यर्थे तेषां म्रक्तिमाहः अपुनरिति। तथा च नोक्तविरोध इतिभावः। बहुश्रुतिविरोधादेवकारः। मुक्तिरिति श्रुविरुक्ता । विरक्तमिति गुणानुवादे विरक्तम्। अन्यट्टिप्पण्यादौ ।

१०-१-५. पितामहा म इत्यत्र श्लोकान्वयः सुबोधिन्यामुक्तः । महावाक्यार्थे तु 'यत्युवा अतरन् यश्च जुगोप तस्य वीर्याणि वदस्वे'तितृतीयश्लोकेनान्वयः। पुण्यद्वारेति अवणादिभक्तीनां पुण्यं ग्रुमं तद्द्वारा मुक्तिसाधनत्वं भाष्यतृतीयाध्याये सिद्धम् । 'अनर्थो-पग्नमं साक्षाद्धक्तियोगमधोक्षज्ञ' इति पुण्यद्वारता । तन्माञ्चतां वारियतुं किन्तु टिप्पण्युक्तदिशां ग्रे भगवानग्रे साक्षादेव भक्तदुःखं निवारितवान् व तु केनचिद् द्वारेणेत्युच्यते, तेन तचरित्रेपि साक्षात्पुश्वार्थसाधकत्वं न तु पुण्यद्वारित ज्ञापितं भविष्यती'ति चरित्रस्य पुण्यद्वारमाञ्चतां वारियतुम् । किञ्च माहात्म्यज्ञानद्वारा भक्तिमपि साधियतुम् । 'भक्तिजनिकां संहितामारभमाण' इति सुवोधिन्याः। दृष्टान्तार्थं माहात्म्येन भगवन्तं

स्तौति। स्तुतिः पुण्यद्वारमात्रतावारणकीर्तनरूपेति माहात्म्यं कार्यम्। त्रयो वेति धमेन्द्र-वायुरूपा वा । पुत्राः युधिष्ठिरभीमार्जुनाः। पाण्डुकुन्तीमाद्रीक्षेत्रजेषु पश्चसु त्रयो वेत्यन्वयः। स्पष्टयन्ति सा क्षेत्रक्येति। क्षेत्रं द्रौपदी पश्चानाम्। तथापि बीजित्वं त्रयाणामेव। 'अहं बीजप्रदः पिते'तिगीतानाक्यात् क्षेत्रस्य स्वकीयत्वं त्रयाणामेव । अन्ययोस्तु मात्राज्ञो-पाधिकम्। कनिष्ठत्वात्। अतोन्ययोः क्षेत्रस्य स्वकीयत्वाभावात् पितामहत्त्वरूपं फलं कार्यं वीजिनो भगवतः न तयोरिति त्रयः पितामहाः। अन्येषां भगवदाश्रयाणां लोकदृष्ट्या फलसम्भवान नैवकारः। 'असत्यमप्रतिष्टं ते जगदाहुरनिश्वरम् अपरस्परसम्भूतं किमन्यत् कामहैतुक'मितिवाक्यात्। एतदेवाहुः यत्र पुनिरिति । अत एव तारायां इहस्पतिस्त्रियां चन्द्रादुत्पन्नो बुधः फलं चन्द्रस्य न तु बृहस्पतेः। चन्द्रपुत्र इतिप्रसिद्धेः। चन्द्रः तुरीय इति 'अहं बीजप्रद' इत्यत्र निविशते। शास्त्रहण्याहुरेवेति । एतदिभिप्रेत्य टिप्पण्या'मेक-स्वामिकक्षेत्रजत्वेन पश्चापि। एकक्षेत्रजत्वेन तु त्रय एव वितामहा भवन्ती'त्युक्तम्। राज्ञां षीरमकृतिकत्वेन 'मल्लानामशनि'रितिश्लोकोक्तदश्ररसेष्ठ तादशमाहात्म्यं स्पष्ट-मित्याशयेनाभासं त्यक्त्वा प्रतीकमेवोक्तं समर इतीति। माहात्म्यमिति अनुभावरूपं माहात्म्यम्। स्वधर्मेति भगवदिङ्गितकरणं देवव्रतं तद्विरुद्धं तद् दैत्यव्रतं तथा च देवव्रते भीको तिमिक्किलत्वं दैत्यव्रतं कौरवैः सम्पादितमिति तेषां कौरवाणां तथा सामध्ये जातम् । इदमतिसामर्थ्यमितिभावः । अतिरथलक्षणमग्रे वक्तव्यम् । तद्रपा इति देवव्रता एव तिमिङ्गिलाः । तथोक्तमिति तिमिङ्गिलत्वमुक्तम् । पितामहत्वेनेति भीष्मस्य । अस्थ्यादीनामिवेति तेषां गिलनमिव । समुद्रत्वमिति चन्द्रेण समुद्रवृद्धौ बहिःस्थितं मारयति समुद्रः दृष्टान्ते । दार्षान्तिके तु परैर्युद्धे बहिःस्थितं तथा । साधनं पोतादिकमपि गिलन्तीति साधनघातकत्वम्। कौरवशब्दामिप्रायमाहुः कुरुवंदोति। यावद् भगवान् ष्ठवः ततोर्वाङ् न निवर्तन्ते । यदि निवृत्ता भवेयुः छ्रेन विरुध्येत सागराभावात । चेतनेति 'योप्सु तिष्ठ'कित्यन्तर्यामित्राह्मणात् । कौरवसैन्ये सागरदृष्टिः कर्तन्या । समवायित्वेन जलस्य, 'आपो वा इदमासन् सलिलमेव स प्रजापतिरेकः पुष्करपणे समभवत् तस्यान्तर्मनसि कामः समवर्तत इद् स् सुजेय'मित्यत्रापां जगजन्मादिकर्तृत्वोक्तेः। तेन लौकिकभाषाया-मवान्तरप्रलयकारणत्वमिति सुबोधिन्याः । तेनारणाधिकारो राज्ञः प्रायोपवेशे इति तथा । स्वरूपत इति उक्तरीत्या । महानौकेति करणत्वसम्बन्धाविवक्षायां सम्बन्धसामान्ये पष्टी। अल्प रूपेणेति प्रवशब्दात । तथा च श्रुतिः 'पुष्पमित्र'रित्यारणे। अर्पा पुष्पमित्र-रित्यर्थः। अग्निः सूर्यो वा, त्राह्मणे तथोक्तेः। प्रवत्वं तु 'योप्सु नावं प्रतिष्ठितां वेदे'ति-पूर्वभ्रतेः पृथ्वीवत् । सन्निधीति यतो हि तद्भक्तिरनर्थोपशामिका किम्र वक्तन्यं भगवत्स-ऋश्विताया भवतीति । इदमपि मनसैव द्रष्टन्यम् । 'मनसैवानुद्रष्टन्यमेतदप्रमेयं ध्रव'मिति-

२७१

बृहदारण्यकात् । मनःशक्केति अत्र चेतनत्वं सागरत्वम् । 'एवमेवे'त्यादिना संसारत्वं च । खलत्रयेपि मनःशङ्का । 'इद्ध सृजेय'मित्युक्त्वा तस्या अग्रे 'तस्रात् पुरुषो मनसाधि-गच्छति तद्वाचा वदती'तिश्चतिभ्यामत्र मनउपस्थितिः। मनस्तु यागसम्बन्धि बोध्यम्।'यस्ये विभृतीर्भवतस्तरसम्पादय नः प्रभ'वितिवाक्यात् । वत्संपदं कृत्वेत्यन्वयार्थम् । 'कृत्वा-तरन् वत्सपद'मितिक्रियाविशेषणं प्रतीकं मूल उक्तम्। नन्वस्तु मनःशब्दष्टीकायां मुले वत्सपदशब्दः कथमिति चेत् सत्यम्। वत्सपदं चतुर्थस्कन्धे मुख्ये प्रयुक्तं मनुप्रसङ्गेष्टादशा-ध्याये। मनुं प्रति पृथ्वीवाक्यानि। 'नूनं ता वीरुधः क्षीणाः मयि कालेन भूयसा तत्र दृष्टेन योगेन भवानादातुमहती'त्युत्तवा 'इति प्रियहितं वाक्यं भ्रव आदाय भूपतिः वत्सं कृत्वा मनु'मितिदर्शनात् मन् राजमुख्यः। अम्रे च 'वत्सं कृत्वा मनुं पाणावदुहत् सकलौषधीः तथा परे च सर्वत्र सारमाददते बुधा' इति सर्वानुज्ञा । तथा च वत्सो युधिष्टिरः तस्य पदं पदनीयं चेतनं सागरं संसारं च कृत्वेत्यर्थः। नजु पाण्डवानां कनिष्ठत्वेन कौरवसैन्य-सागरस्य तुच्छकरणं तरणं वा न सम्भवतीत्यत आहुः तुच्छकरणेति। भगवतः प्रवह्रप-माश्रयत्वम् । अत्राश्रयत्वं सामीप्यम् । वटे गावः सुशेरत इतिवत् । तत् पूर्वम्रुक्तम् । ततुच्छकरणतरणमनःशङ्कारूपत्रयेपि हेतुः । गीतायामित्येकादशे 'अमी च त्वां घतराष्ट्रस्य पुत्रा' इत्यादिमिः। तुच्छेति दुरासदातिदुर्धर्षत्वाभावो भगवत्सम्बन्धाभावातु तुच्छत्वरूपो जातत्तस्य करणम् । तथापीति भगवदाश्रयत्वेपि प्रकारान्तरेण तरणान्वयानुकूले । समय-गिति 'अजानता महिमानं तवेदं मया प्रमादात् मणयेन वापि' 'यचावहासार्थमसत्कृतो-सी'तिवाक्यात् सम्यगाश्रयणे नैवं कुर्युः। अतो महतां बहुमानाद्यकरणात् 'स कर्ता सर्व-पापानां योऽभक्तस्तव केशव'इतिवाक्यात् पापेन मुक्तदेहाभावात् पूर्वं पापभोगार्थं नृग-कुकलासनत् पिपीलिकात्वम् । ग्रुक्तौ ब्रह्मदेहत्वं, पापसम्भावनायां तु पिपीलिकात्वम् । सर्वोपनिषदि ब्रह्मादिपिपीलिकान्तमुक्तम् । इदं च 'नित्यदा ह्यङ्गभृताना'मितिद्वादशस्कन्धोक्त-नित्यप्रलयपक्षे । पापभोगार्थं पिपीलिकात्वेन पाण्डवानां खदेहदर्जनिमत्याचार्याणां भक्तया दर्शनम् । एवकारस्तु ज्ञह्मभवनपक्षस्य संन्यासाभावात् पुष्टिमर्यादाङ्गीकृतपाण्डवानां मर्यादांशत्वाच व्यवच्छेदकः । 'वेदान्तविज्ञाने'तिश्रुतौ संन्यास उक्तः । पिपीलिका अम्रक्तदेहः। अत्रापि भगवत्प्रतिपक्षाणां महतां हननं न पापजनकं गीतातात्पर्यात् , तथा भगवतोऽवज्ञानमाप, 'आपि चेत् सुदुराचारो भजते मामनन्यभाक् साधुरेव स मन्तच्य' इतिवाक्यात्। तत्र हेत्वन्तरमाष्ट्रः स्वष्टच्छोति। न तु दिव्यष्टच्छा। स्वीयवाची स्वयान्दः स्वीयदृष्ट्या भगवान गृह्यत इति हेतोर्भगवदिन्छातो यो मर्यादांशस्तदर्थं पापं वर्तते कीडार्थमित्यर्थः। पिपीलिकात्वे युक्तिमाहुः भगवद्भाव इति । भगवति विषयतामक्रेन यदुत्वाज्ञाने भगवन्दे भगवद्भावरूपे कथं केन प्रकारेण पिपीलिकात्वं स्यात् तेषां प्रसिद्धानां

श्रीमा द स्क जन्मग्रकरणसबोधिन्याः

भगवदीयानाम् । आवृत्या तेषामवस्थापनात् । समत्वाद् भगवतः कौरवपाण्डवाना-मनस्थापनात व्यथितकरणम्। 'स्वधर्मे निधनं श्रेयः परधर्मी भयावह' इतिवाक्यात । यदापि क्षत्रियाणामयं घर्म एव तथापि भगवदीयत्वाच्छ्वणादय एव धर्माः। सर्वथापि त एवेत्यादि, तार्तीयन्यासस्त्रात्। तथा च परधर्माद् भयेन तुच्छकरणम्।दुरासदातिदुर्धर्पातिरिक्तः तुच्छन्नक्षप्रवेशात्। 'एष एव तुच्छ' इति विद्रनमण्डनान्ते धृतश्चतेः। 'तोदनात् तुच्छमुच्यत' इतिमहाकौम्यीत् । नित्यप्ररुपे तुच्छसृष्टिकर्तृत्वमपि । अतः तुच्छाज् जातत्वातः तुच्छस्य तत्करणम्। उभयमिति तुच्छकरणं तरणं च। सकूदेवेति एकप्रक्रम एव। यद्वा तुच्छ-मगवत्त्रवेशस्य दुराधर्पातिदुर्धर्षत्वनाशक्षणे प्रागभाव इह तुच्छभगवत्प्रादुर्भावो भविष्यतीति-प्रत्ययात्, तदुत्तरक्षणे तुच्छाविर्भावः ततस्तरणय् । अत्र तु दुराधर्पादिनाशक्षणे तुच्छ-प्रवेशः। सोऽलौकिकः क्रीडास्यत्वात्। 'सद्यो नष्टसमृतिगोपी'त्यत्रानुभवसरणयोर्मध्ये न संस्कारः तद्वत् । तदुक्तं सकृदेव जातमिति । तथा चीभयं दुराधर्षत्वादिनाशृतुच्छभगवः त्मवेशं सकृदेव जातिमति दुर्थर्शिदिनाशस्तुच्छकरणं चेत्युभयं सकृदेव जातिमत्यर्थः। उमयोर्मध्ये न प्रागमाव इतिभावः। अनन्तशक्तित्वेनात्र संशययोगन्यवच्छेदक एवकारः। अन्तत इति यादवरूपाखकुलसंहारेऽन्ततः त्रयाणां 'अश्वत्थामकृपकृतवर्मणां त्रयाणा'-मिति श्रीवछभाः। चत्सपदमिति वत्सस्य युधिष्ठिरस्य पदं पदनीयमित्युक्तम्। फलवत साधनस्थापि पदनीयत्वात् साधनफलैकीकरणम् । तत्र चेतनसागरपक्षे स्पष्टम्। वत्सपदत्वम् । पदेशत्रवम् । व्यष्टिसमष्टिमेदेन । व्यष्टिरूपौ अश्वत्थामकृतवर्माणौ धुनुर्वेदसंरक्ष्यधर्मादि-रूपत्वात । समष्टिद्रीणः कृपो वा धनुर्वेदश्रद्धत्वात । 'यो यच्छूद्धः स एव स' इतिवाक्यात धनुर्वेदात्मक इति । तस्य पुत्रोश्वत्थामा नित्यलीलायामपकारहूपः कार्यात् । स आत्मा पुत्रनामा द्विधा विदीर्णः पुत्ररूपत्वेन बृद्धेरात्मन इति । वारद्वयमिति 'अवधीनिश्च बालका'निति ब्रह्मास्त्रसन्धानेन च । पूर्व जातवत्सपदं न तथा विदीर्णसूखं भवतीति । ष्ठवमारुहोति पूर्व भगवदाश्रयत्वमित्यत्र सामीप्यसप्तमी व्याकृता । वटं गाव इव आरुह्य । तीर्णमित्यादरे वीप्सा। ननु वत्सपदं कृत्वातरिश्वत्यत्र पाण्डवानां न कर्तृत्वं किन्त तरणमात्रेतः चचो दुर्लभत्वमित्याशङ्कषाहुः कीर्तेरिति । 'ततः स्वधर्म कीर्ति च हित्वा पापमवाप्ससी'तिवाक्यात्। तथा च फलप्राप्तिः पाण्डवेष्विति कर्त्तृत्वमपि पाण्डवेष फलसाधनयोरैकाधिकरण्यात। अन्यथा सैन्यखेष्वपि कर्तृत्वं परस्रोति न वत्सपदकरणे सैन्यानां कर्तृत्वम् । 'परात् तु तच्छूते'रिति व्यासस्त्रात् । गौणं तु कर्तृत्वं सैन्यपाण्डवयोः समानमित्यर्थः । अथवा पाण्डवानाँ धर्मेन्द्रवाय्वादिरूपत्वेन कर्तृत्वं सपपादम् ।अपिश्ब्देन जयः । दृष्टविरोधमाशङ्क्षाद्धः इदमिति । अन्यत्र दृष्टं कर्तृत्वमन्यत्रेति । अत्यन्तत्वं शास्त्र-मात्रगम्यत्वम् । एवं सैन्यसागरतरणमुक्तम्। जलसागरं समवायिदृष्ट्योक्तम्। तत्तरणमृष्यत्र। युघिष्ठिरयागरूपकृत्या मनोपि यागे इति। स चारणे 'केतवोरुणासश्चे'त्युपक्रमकेस्ति, तथा 'दुरत्ययं कौरवसैन्यसागरं' जलधिरूपं चत्सस्य युधिष्ठिरस्य पदं पदनीयं कृत्वातरन्। तदुक्तं आरणे, 'जानुद्रशीमुक्तरवेदीं खात्वा अपां पुरयित्वा गुल्युद्रम् पुष्करपणैंः पुष्कर-दण्डैः पुष्करैश्र स्रद्सतीर्य तस्मिन् विहायसे अप्ति प्रणीयोपसमाध्याये'तिश्रुतिभागेन। व्याख्यातश्च तत्रैव, 'जानुदन्नीमुत्तरवेदीं खात्वा अपां पूर्यति । अपार्सर्वत्वाय पुष्करपर्णं र रुक्मं पुरुषम्पद्याति । तपो वै पुष्करपर्णं, सत्यः रुक्मः अमृतं पुरुष'इत्यादिना । 'खात्वे'ति यस कस्यचित् पदनीयं कृत्वा। समवायिजलभावनया पुरयति। 'सर्वत्वाय' कार्यकारणरूप-त्वाय। अत्र त्वोधर्मरूपः कृतवर्मा सत्यं द्रौणिः अश्वत्थामा न्युत्वच्याश्वश्चव्यश्च। यद्यप्यश्च-त्थामापकारत्तथा 'प्येकं भगवतः कार्थ'मिद मपि। अमृतं द्रोणः कृषो वा। त्रयाणामभारणात् । कार्यकारणसागराबुक्ता विषयतासागरमाहुः एवमेवेति। संसारप्रपश्चयोर्भेदः । नित्यत्वाः नित्यत्वाभ्याम् । मायाजन्या विषयता हि कार्यकारणसैन्ययोर्विषययोर्वर्तते, यया दृष्टिः सविषया भवति । अन्यथा ब्रह्मात्मकं जगत् न घटत्वादिप्रकारेण भासेतेति । स्फ्रूटमेतत् , 'ऋतेर्थं यत प्रतीयेते'त्यस्य सुबोधिन्यां द्वितीयस्कन्धे नवमाध्याये। भगवत्सेवेति भगवत्सेवारूपम् । भगवत्सेवैव भगवत्सेवामात्रम् । संसारपदार्थो न सेवामात्रं क्रिया-त्वाभावात् । तस्य परिग्रहस्तु भगवत्सेवामात्रं भवत्येव कात्स्न्यर्थिकमात्रपत्यये कृत इत्ये-तावत्पर्यन्तानुभावनम् । पदार्थशब्दस्तु सेवान्तर्भतः संसारः पदार्थो न तु मायिकः। 'ततो-हंनामाभव'दितिश्रुतेः । ततः संसारपदस्थार्थः स न तु मायिकसंसार इत्यर्थः। हीति सिद्धान्ते अनुपदोक्तअतिविरोधाद्धीति । पारस्थितमिति चैतन्यसागरे उत्तराधीक्तय्रधिष्ठिरयागरूपं पारिश्वतम्। जलसागरे नारायणरूपं पारिश्वतम्। आरणे 'अपाप रसमुदयण सन् धर्य-ग्रक्र समाभृतं अपार् रसस्य यो रसः तं वो मृहाम्युत्तमं मिति । समुद्यन् सन् यतः पदार्थो भवति । सर्येश्र श्रुकश्च तयोः समाहारः सम्यक् आभृतम् । यन्छब्दार्थे रूपम् । उत्तमं नारायणमित्यर्थात् । संसारसागरे आत्मकार्यमहंनामरूपं पारस्थितमिति ज्ञेयम्। भगवदाश्रया इति पाण्डववदन्येपि। पाण्डवपदस्चितार्थः। अन्यङ्गिपण्यादौ स्पुटम्। १०-१-६. द्रीण्यस्त्रेति अतमिति परीक्षिजन्मन्यूषय उक्तास्तेभ्यः श्रुतं प्रायो-

१०-१-६. द्रीणयस्त्रेति श्रुतमिति परीक्षिज्ञन्मन्यूषय उक्तास्तेभ्यः श्रुतं प्रायो-पद्मेशे। आहेति परीक्षित् श्रीशुकं प्रत्याह। सर्वश्रेति 'आत्मा व पुत्रनामासी'ति श्रुतेश्वमेन्द्र-वायुवत् कुक्षिप्रवेशसम्भवेषि विशेषेण दग्धं यदङ्गं तद्गोपनेऽशक्तिरुक्तां सर्वथापदेन। बदुकं उपनिषदि यक्षःप्रसङ्गे। कृपातिश्रायमिति कृपात्वेन कुक्षिंगतत्वेन न कार्यकारणभावः। कुक्षौ कृमिकीटादिगोपनायाप्रवेशात्। अतोतिशयशब्दः। तत्रापि श्ररणगमनं हेतुः। सोत्रे-वाप्रे वाच्यः कुक्षिंगतशब्देनाक्षिप्यतेयमर्थः। आक्षेपोर्थापत्तिः। तदुक्तं 'आर्थिकं तु प्रव-ह्यामी'ति प्रथमस्कन्धसुवोधिन्याम्। आर्थिकं अर्थात् आक्षेपात् प्राप्तम्। आगतम्। 'तत आगत' इति ठक् । अश्वत्थामपदं विहाय द्रौणिपददानस्य प्रयोजनमाहुः माहात्म्येति । माहात्म्यख्रूरुपमाहुः द्रोणो हीति। अस्त्रविद्यायामिति 'सरहस्रो धनुर्वेद' इति प्रथम-स्कन्धात्।तथा चोपवेदसहितयजुर्वेदाध्येतृत्वं माहात्म्यं महात्मनः सप्तचिरज्जीव्यन्तर्गतस भावः। तस्य चेति तादशसाश्वत्थास्रः, चकारेण भगवदिच्छया । सर्वात्मना दाहे गोप्य-मंग्रमाहः अर्जुनस्येति । नारायणस्य कृष्णस्य विष्णुत्वम् । 'विष्णुः सर्वग्रहाशयः आविरा-सी'दितिवाक्यात्। तत्सम्बन्धी वैष्णवः नरांशोर्जुनः। अर्जुन इतिवृक्षनाम्ना ' वैष्णवा वै वनस्पतय' इतिश्रुतिसारणादु वैष्णवत्वम् । अर्जुनः कौ इतिरूयातवृक्षस्य नाम । अर्ज अर्जने। अर्ज्यते इत्यर्जुनः। अर्जेणि छुक् चेति उनन्। 'सितातपत्रं जग्राहे'त्यत्र सुबोधिन्यां 'अर्जुनस्तेन बुद्धिमा'नित्युक्तम् । अन्यथा कृष्णस्य भगवत्त्वेन शुक्रत्वेपि सितातपत्रग्रहणे न प्रवर्तेत राजत्वात् । अतः सान्विकत्वाद् वैष्णवत्वम् । अभिमन्युसुतस्य जीजमिति वक्तन्ये 'सन्तानवीज'मित्यस्य प्रयोजनमाहुः वंद्यात्मकमिति। तेन वंद्यः सन्तानः आत्मनि स्वरूपे यस बीजस्थेति'सन्तान'शब्दार्थ उक्तः। सम्यक् तन्यते येत् तत् सन्तानं कर्मणि घत्र । तादशं वीजम् । वीजमपि न कर्मणावशिष्टमपि तु बीजत्वेनेत्याहुः बीज भावेति । बीजत्वेनावशिष्ट-मित्यर्थः । बीजम् 'बीजं तदुच्यते शास्त्रे दृढं यन्नापि नश्यती'ति दृढांशः। अत एवेति पूर्वोक्तार्थत्वादेव सन्तानवीजं न तु अभिमन्युसुतस्य वीजमित्युक्तमित्यर्थः। अर्जुना-भिमन्य्वोः परीक्षिता मुक्तेः । कुरुग्रहणप्रयोजनमाहुः कुरूणामपीति । न मुक्तिरिति 'नापुत्रो जयते लोका'नितिवास्यात्। 'भ्रातृणामेकजातानामेकश्रेत् पुत्रवान् भवेत् सर्वे ते तेन पुत्रेण पुत्रिणो मनुरववी'दितिमनुस्मृतं य लोकजये मुक्तिसत्तचहेवसायुज्यम् । वंशामावे आत्मान्तराभावात कस्य मुक्तिः, आत्ममते त त्रिविधात्मनामात्मोपनिषद्यक्तेर्मुक्तिः स्यादेव। वंशः कर्मात्मकोपि 'कर्मणा जायते जन्तु'रित्यादिना कर्मवादातु । 'आत्मा वै पुत्रनामासी'-तिश्रतेः अग्रे ग्रक्त्यभावः। इरूणां तु 'परीक्षिता त्वेतदर्थं विष्णुरातेन वैष्णवी प्रक्तिविंत्र-क्षणा सा' न मुक्तिरितिपदेन निषिष्यते। तदुक्तं बृहदारण्यके वंश्रवाह्मणे अथ वर्शः,तदिदं वय'मिति । 'वय'मित्यसत्पदार्था आत्मानः । तथा च कुरवश्र पाण्डवाश्र क्रुरुपाण्डवाः तेषामितिविग्रहः। तत्र दोषं ज्ञात्वा विग्रहान्तरमाहुः क्रुरुभिः सहिता इति। सहार्थततीया न त हेत्वादावितिवोधनाय सहिता इति । एतस पदस 'सुपो धातुप्रातिपदिकयो'रिति वा स्त्रेण मिस्लोपकाले लोपः। सुःवाभावेपि सिन्नयोगशिष्टन्यायेन। तथा च क्रह्णां मुख्यमोक्षापत्तिर्दोष इति न द्वनद्वविग्रह इतिभावः । गौणी मुक्तिस्त मुख्यवंशत्वाभावात परीक्षितः। क्ररुपाण्डवेत्यत्र विभैत्तयभावो न लेखकदोषात् किन्तु परमभागवतमतेना-लौकिकः । तदक्तं 'हसन्ति नन्दन्ति वदन्त्यलौकिका' इति 'इत्यलौकिकशब्दानां

 <sup>=</sup>यः सन्तानः । २ पुस्तकान्तरे ।

दिङ्मात्रमिह दर्शित'मिति सिद्धान्तकौ स्रदीसमाप्ती। स्रवीधिन्यामलौकिकविग्रही वा । एतादशस्य लौकिकविलक्षणस्य प्रसिद्धन्याद् यथा चतुर्थे पृथुपाख्याने रख्जयतीति राजेति-व्युत्पत्तेः सूचनात् तथा । पक्षान्तरमाहुः कुरव इति शब्दो नजन्तः पाण्डवा इत्यपत्यप्रत्ययान्त इति कौरवाः पाण्डवा इति । अत्र चकार एकः। तेन पूर्वोक्तविग्रहे एकः समुचयार्थकः एको इन्द्र इति न हो इन्ह्रौ । चकारद्वये तु इन्द्रद्वयापत्तिः । जनपदे लुविति क्रुरुशब्दस्य जनपदाना सकरवेषि 'जनपदे छ' वितिस्रत्रे रहिष्वितियोग विभागाल्लह विति स्रत्रेण छुए। टिप्प-ण्यादौ विस्तरस्त द्रष्टर्न्यः। बीजमाञ्चेति अविनाशि दृढवस्तुरूपेण। सत्तारूपं गोपनकर्म न सम्भवतीत्यत आक्षेप्यमाहुः दग्धैरपीति। अदग्धेति शास्त्रदृष्ट्येति बोध्यम्। 'अवि-प्रणाशः सर्वेषां कर्मणामिति निश्रयः कर्मजानि शरीराणि तथैवाकृतयो नृपे'तिभारते। अन्यथा प्रतीतैरित्यसार्थष्टिपण्याम् । धर्मरक्षेति टिपण्यां स्पष्टोर्थः । मोक्षे प्रतीति प्रतिबन्धोऽग्रुभकृतः। तदुक्तं टिप्पण्यां 'वेदमन्त्राधिष्ठिता देवता हि स्वकार्यं कृत्वा निवर्ततं' इति। स्वकार्यमञ्जनभोजनेन भोक्षप्रतिबन्धनिवृत्तिः। बीजमिति दृढमविनाशि वस्त बीज-मित्युक्तम् । अरक्षायामिति सन्तानस्य जातत्वेन प्रयोजनाभावादितिभावः । कुरुवं शित कुरुपुत्राः 'परीक्षित् सुधनुर्जेद्दुनुर्निषधश्र कुरोः सुता' इत्युक्ताः तदन्वये विचित्रवीर्यक्षेत्रे बादरायणपुत्री धृतराष्ट्रपाण्ड् । मूलत इति कुरुर्भक्तः मुलं धातारमवधीकृत्य सहस्रशिरसः पुंसो नाभिद्धदसरोरुहात 'जातस्थासीत सुतो धातुरत्रिः पिनृसमो गुणै'रिति नवमस्कन्ध-चतुर्दशाध्यायवाक्यात् धाता मूलं भक्त इति प्रसिद्धम्। ध्यानार्थं इति ध्यानार्थं ध्यान-विषयं 'एष घ्यानार्थ' इत्यस्य सप्तम्यन्तत्वेष्युपपन्नम् । अविरोध इति न च कृतहानि-रकृताभ्यागमो दोषः 'अस्रतेजः खगदये'त्यस्याकृतस्याभ्यागमादिति वाच्यम्। कृतेना-'त्तचक्र' इत्यनेन तेजस्तन्वसुदर्शनेनास्त्रतेजोद्रीकरणे उभे 'बब्धाते' न शान्ते भवतः। अकृताम्यागमे तु वातेन दीपशान्त्यादिवदस्रतेजःशान्त्यादेः सुवचत्वात् । 'वायोरग्नि'-रितिश्रतेः सकारणे वायौ लीनश्रक आच इत्यर्थे गौरवमितिभावः । कालनिग्रहेति कालः परीक्षिन्मारकः तस्य निग्रहः स्ववशे स्थापनं तदर्थम्। कालसन्वे गृहीते निःसन्वः कालो न परीक्षिदपकर्तेति । अत एवेति प्रयोजनाभावादेव । एवमिति पाठे श्यानार्थं रूपं दर्शियत्वा। सान भाव इति अनुभावः प्रथमस्कन्धे समुद्शाध्याये 'इत्थमभृतानुभाव' इत्यस्य सुनोधि-न्याम् । 'मृतोपि जीवन् तिष्ठतीत्थमभूतानुभाव' इति टिप्पण्यामपि विश्वतः। दग्धादग्ध-भावनम् । तचकं कारुचक्रम् । परिश्रान्तमिति कारुकर्मस्वभावरूपभगवच्छक्त्यन्तर्गतं सत्। इचिमिति परिदृश्यमाना। 'परामिध्यानातु तिरोहितं ततो ह्यस बन्धविपर्यया'विति-स्त्रोक्तजीवावस्थेव । अनुभावतिरोभावात् कालपरिश्रमणम्। भगवति निवृत्ते श्रीभागवता-अयर्गं नामात्मकभगवदाश्रयणम् । तापदुःखाप्रतीकारश्च । मे मातुर्यः कुर्श्चि गतः स जुगोपे-

त्यन्वयो न भवति । कुर्क्षिगतस ध्यानार्थत्वादित्याशयेनाहुः मातुर्मेयो होय इति । भवतुक्त इति श्रीशुकोक्ते । मम परीक्षितः विश्वासो भविष्यतीतिभावेन वक्तः शकस श्रोत्साहनम् ।

१०-१-७. बीर्याणि तस्येत्यत्र पूर्वेष्ट्रप्रिमिति वीर्यत्वेन रूपेण चरित्रत्वावच्छेदेन च भगवचरित्रं पूर्वयो'र्थदोश्रावतीयेतिश्लोकयोः पृष्टम् । तत्र पूर्वं पृष्टं वा। प्रकारान्तरेणेति अमृतसाधकत्वरूपेण प्रकारान्तरेण । अनुबद्दनीति वीर्यमपि चरित्रविशेष एवेतिभावः । तेन वीर्यानुवादेपि चरित्रमनुवद्तीत्युक्तम् । प्रश्नमिति 'वदस्वे'ति सम्पश्ने लोट् इतिभावः। अन्तर्बहिरिति पुरि शेत इति पुरा आसेति पुरमुवतीति व्युत्पत्तिभ्यः पुरुपोन्तः अमृतं प्रय-च्छति। यथात्तचको ध्यानम्। गदाधरः सन् मृताभावम्। कि पुनः खाँशैर्देहानाममृतं प्रयच्छतीति । एतत् पुरुषरूपैरमृतं प्रयच्छतीत्येवमुक्तम् । बहिः कालरूपैः यथा मम तक्षक-रूपेण, अन्येषां कालकर्मस्वभावान्तर्गतकालरूपेण, केषाश्चिद्धयनाम्ना कालेन । भयेन मृत इतिप्रयोगात । यद्यपि विसारणं मनोधर्म आन्तरः तथापि साधनानां वहिष्ठत्वाद् वहिर्मृत्युं अत्यन्तविसरणरूपं प्रयच्छतीत्युक्तम् ,'मृत्युरत्यन्तविस्मृति'रितिवाक्यात्। यद्वा वहिर्देहेभ्यो मृत्युं प्रयच्छति आन्तराणां जीवानां नित्यत्वात्। मायामनुष्यस्येति राज्ञो ह्वानम्। यद्वा मायया मनुष्यः भानुषी तनुर्भनोरपत्यमितिबुद्धिविषयः। अग्रे स्पष्टम्। अनेनेत्यादिटिप्प-ण्याम् । स्पष्टम् । तन्माहात्मयं वेति तस्य भगवतो महात्मनो भावः देवत्वम् । रूपान्तरेति प्रत्यमिन्नेत्यर्थः । 'ॐ तत्सदितिनिर्देशो ब्रह्मणिस्त्रविधः स्मृत' इतिगीतायाः। पुरुषरूपा-णीति अत्रायं भावः, वेदवेदान्तसारे श्रीभागवते वेदान्तरीत्या पुरुषरूपाणि व्याख्यातानि । कालक्रपाणि वक्ष्यन्ति । वेदरीत्या वात्मनारायणस्य पुरुषक्रपाणि मत्स्यादीनि मत्स्यपुराणादि प्रसिद्धानि । एवं भोक्तृकोटिरुक्ता । तस्थाः कालानधीनत्वज्ञापनाय कालरूपभोग्यकोटिमाहः कालरूपाणीति । कालः संवत्सरः प्रत्यक्षः तस्य रूपाणि,आरण्यके प्रसिद्धानि । विषयाः प्रत्यक्षविषयाः । केचिदिति विरलाः । एतेन वेदार्थस्य उत्कर्प उक्तः । भगवद्ध्यानेति भगवतो ध्याने रूपाणि ध्यानविषयाणि रूपाणि । अन्य इति अखरसस्तु 'विष्णोस्तु त्रीणि रूपाणि पुरुषारुयान्यथो शृणु प्रथमं महतः सृष्ट् द्वितीयं त्वण्डसंस्थितं तृतीयं सर्व-भतस्यं यज् ज्ञात्वा मुच्यते बुधः' इतिवाक्यविरोधः। अत्रीक्तस्या'खिलदेहभाजामन्तः पुरुष-ह्यै'रित्यस विरोधश्च । स्वमते कालरूपाण्याहुः कालरूपाण्याब्रह्मति। ब्रह्मरूपं ठण-स्तम्मरूपाणि च मर्यादीकृत्याभिन्याप्य च । यञ्जपि 'कालात्मा भगवान् जात' इति ब्रह्मरूपं कालात्मकं तथापि 'यतो वाचो निवर्तन्त' इतिश्रत्या सन्दिग्धम् । तणस्तम्भ औपधिविद्यति सोपि। तथेति सर्वोपनिषदि पिपीलिकान्तप्रक्तं तत्र न विद्या। विदेशेषोयमिति पुरुषत्व कालत्त्ररू पो विशेषः । अत इति हैविध्यस्यान्तर्विहिभेदमात्रकृतत्वात् । कथमपीत्यादि

कथमपीति मुलीयोतश्चदस प्रश्नार्थकत्वं स्वीकृत्यार्थः। 'उत प्रश्ने वितकें सा'दिति विश्वः। कथमिति मृत्युमित्यनेनान्वेति। कथमिति पुरुषरूपप्रकारेण कालरूपप्रकारेण वा। मृत्यु-मेव प्राप्तुवन्ति न तु पुरुषरूपेणामृतम् । साधनैरिति पुरुषकालरूपैरित्यत्र हेतुतृतीययोक्तैः पुरुषकालरूपसाधनैः। वहिर्मुखाः वहिरुपाया वहिः कालरूपोपायाः 'असत्यमप्रतिष्ठं ते जगदाहरनीश्वरम् अपरस्परसम्भूतं किमन्यत् कामहैतुक'मिति 'अन्धं तमः प्रविशन्ति ये सम्भृतिम्रुपासत' इति शारीरत्राक्षणश्रुतेः। 'सम्भृति' विषयम् । 'तमो'विसारणसाधकत्वाद् विसारणं मृत्युरत्यन्तविस्पृतिः'। 'भूयस्तमो' मृत्युः। 'ततो भूय इव ते तमो य उ सम्भूत्या ५ रता' इतिश्रुतेः । अन्तर्भुखा इति अन्तरुपायाः अन्तः पुरुषरुपीपायाः । कथमपि साधनैरमृतमेव पाप्तुवन्ति न तु कालरूपेण मृत्युष् । प्ररूपकालरूपयोर्मृत्य्वमृतसाधनत्वे श्रुतिः 'पराश्चि खानि व्यत्णत खयम्भुः तसात् पराङ् पश्यति नान्तरात्मन् कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मानमेश्रदावृत्तचश्रुरमृतत्विमञ्ज'न्त्रिति । पराग्विपयदर्शनेन तमः, जिघृश्वाग्लानी । अग्रे प्रत्यगात्मदर्शनेनामृतत्वकथनात् । एतदुक्तं भवति । वहिर्मुखानां मत्स्यादिरूपाण्यपि सविशेषत्वेन मृत्युदातृत्वात् कालरूपाण्येव, अन्तर्भुख।नां विषया अपि भगवद्विषयकत्वेना-मृतुदातृत्वात पुरुपरूपाण्येवेति । तथात्व इत्यादि सर्वरूपाणां भगवदीयत्वे। तस्येति भगवतः। सामर्थ्यं माया तत् किं अन्तर्वहिर्ध्टेन कार्येण कृतं अनुमितम् । पराक्रम इति मायारूपे इच्छारूपे वा। अचमिति तस्य किं सामध्ये तथेच्छा वेत्ययम्। तत् वीर्यम्। निर्णीतमिति तत्र बहिर्मुखेभ्योप्यमृतदानात् सन्देहे तथेच्छा वेति द्वितीयकोटिरेव निर्घारिता भविष्यतीति भावः। एतदिति अखिलदेहभाजां मृत्य्वमृतदानम् । 'इन्द्रो मायामिः पुरुरूप ईयत' इतिश्रुत्युक्तपुरुरूपेष्वेकतमं रूपं 'माययान्यदिवे'तिश्रुतेर्वाद्वः बुद्ध्यावरिकेति। 'माया च तमोरूपे'तिनृसिंहतापिनीयात् तमः, सा द्रष्ट्रबुद्ध्यावरिका करणदोष इतिभावः। तथा ज्ञानेति मृतुष्यत्वप्रकारकमृतुष्यविशेष्यकज्ञानविषयस्य ख्यं तु खयंप्रकाश इति-भावः। अस्मद्पेति परीक्षिदाद्यपकाराय। तवापीति शुकस्यापि। आत्मने पदमिति 'खरित्रज्ञितः' इतिस्त्रेणेत्यर्थः। सर्वेत्रेति वदनादौ । यथाहुः 'यन् मनसा घ्यायति तद वदति यद् वदति तत् करोती'तिश्चतेः । जानातीच्छतियतत इति नैयायिकप्रवादः ।

१०-१-८, रोहिण्या इत्यत्र चरित्राणीति शते पश्चाशिदितिन्यायेन वीर्थचरित्रयोः सामान्यचरित्रग्रहणम् । भगवत्यभाव इति ऐश्वर्यस्य विद्यमानत्वात् स प्रभावः कार्य-विशेषः। तन्त्रेति कार्यान्तरे रोहिण्यास्तनयस्य देवक्यां सप्तमत्वे । कारणम् । उभयन्त्रेति रोहिण्यां देवक्यां देवक्यां च ।

१०-१-९. कस्मान् मुकुन्द इत्यत्र जनगमन इति काराग्रहं त्यजतु नाम भक्त-दुःखसारकत्वान् नित्यसित्रिहितहरिकामधुरापुरीं त्यन्त्वा व्रजगमने । मोक्षदातेति सुद्धं मोशं ददातीति मुकुन्द इतिन्युत्पत्तिः । मोक्षाः कालादिभ्यो भयनिवारणम् , 'अभयं ह वै जनक प्राप्तोसी'ति बृहदारण्यकात् ।'घोः किस्तु कर्मण्यधिकरणे चे'तिस्न्नैकवाक्यतया कर्माधि-करणयोर्भवति । अतः कर्मणि घञ् । परिकल्प्येति सजातीयविजातीयस्वगतद्वैतवर्जितमिति परिकल्प्येत्युक्तम् । नन्दादीनामाभीरत्वेन यदुश्चातित्वेन परिकल्पनं नास्तीति पश्चान्तरमाहुः अथ वेति। सम्यक्ञातीति सम्यक्तं वर्तमानत्वम् । सम्यक्ञातिभावो यदुषु । तद्रहितैः आमीरैः । साकमितिभावप्रधानमित्याशयेनाहुः सहभावमिति । 'इति तु न साम्प्रत'मि-त्यादौ केवलान्ययप्रयोगदर्शनात्। सार्धमित्यपि मुले पाठः। ऋध्यति ऋध बृद्धौ। बाहुलकात् कम् । सह ऋषं वर्तते । सह अकम् । अमृत्रत्ययः सहस्य सः । 'सहस्वे'तिस्रतेण । 'आभी-क्ष्ण्ये णप्रुल् वा'। अन्यङ्किप्पण्यां स्पष्टम्। ननु सहभावस्तु यत्र क्वनन गमने भविष्यत्येव किं प्रश्नेन । न च वासाधिष्ठानज्ञानेन मोक्ष इतिप्रश्न इति वाच्यम् । तदपि भविष्यत्येवेति चेदु असङ्गश्रुतिविरोधपश्च इति चेत् तत्राहुः भगवतस्तिवति । एते नन्दादयः परीक्षिद्-बुद्धा सगुणाः न तु निर्गुणाः तैः सहासङ्गपुरुषवासप्रश्न इति न श्रुतिविरोधपश्नः। न च द्वितीयनवमाध्यायश्रवणेन विद्यद्धसन्तप्रतिष्ठिता नन्दादय इति शङ्गो ज्ञानं वर्तत इति-बाच्यम् । राजत्वान् नापीति वक्तं शक्यत्वात् । यद्वा असङ्गः पुरुषः क सहभावं कृतवानिति प्रश्नो न सम्भवति विरुद्धत्वात्। अत उक्तं 'सात्वतां पति' रित्याशयेनाहुः भगवतस्त्वित। सात्वतां सङ्गो वर्तत इति न सर्वधाऽसङ्ग इति प्रश्नसम्भव इतिभावः। सतामेवेति न त मक्तानाम् । वासुदेवकार्यत्वाद् भक्तैः सह निगृहभावकरणस्य । संरक्षणेति सङ्कर्षणांशः। स इति पूर्वः । सात् सन्वगुणः सोस्त्येषामिति सात्वन्तः शुद्धसत्त्वे प्रतिष्ठिताः प्रति-निधितया स्थिताः तेपाम्। एवेति द्वितीयनवमाध्याये 'प्रवर्तते यत्र रजस्तमस्तयोः सन्तं **च मिश्रं न च कालविक्रम' इतिवाक्यात् ।** 

१०-१-१०. ब्रजे वस्तित्यत्र तज्जातीति आभीरजात्यनुकरणम्, 'वयं गोवृत्तयोनिशंभितिवाक्योक्तं तद्भावानुकरणं, 'श्रूयतां मे पितं'रिति आभीरमावः पितृत्वभावः
तस्यानुकरणं ते एव छीले तयोः प्रशः। पूर्वश्लोके अथवेत्यत्रोक्तवाक्यद्धयाश्रवणमुक्तं
परीक्षित इत्यस्तरसेन पश्चान्तरमाहुः पूर्वोक्तानुवाद इति । पूर्वोक्तपश्चयोगव्यवच्छेदक
एवकारः। स्पष्टमिति राजचरित्रं राज्ञा परीक्षिताऽन्यतः श्रुतमेवेति स्पष्टमित्यर्थः।
पृच्छतीति स्वेन वध्यवालकिहसा गहितिति न कृतेति गहितप्रशः आत्मौपम्येन सर्वदर्शनस्य
श्रीभागवते सरणात्। का ब्यवस्थेतीति मुक्ता वा संमृता वा। मुक्तेति फलिष्यति।
'कामावृ गोप्यो भयात् कंस' इतिवाक्यात्।

१०-१-११. देहं मानुषमित्यत्र द्वारकायामिति सार्तप्रयोगः। आचार्यवाचां वेदतुल्यत्वाच्छन्दसि सर्वविधिविकल्पान् व द्वारिकायामित्युक्तम्। तत्र स्थितस्येति वृष्णिषु स्थितस्य विशेषस्य मक्तियोगविधानाद्धिकस्य सङ्कर्षणांशकृतभूभारहरणाद्धिकस्य च प्रयोजनस्य फलस्याभावात् । अग्रेपि हेतुः । तज्ञैवोक्तिमिति टिप्पण्यां स्पष्टम् । न सन्देह इति छुङो भृते विधानात् नवमोक्तकृष्णजन्मनो यदुषु सारणात् स्वदृष्ट्या न सन्देहः।

१०-१-१२, एतदन्यचेत्यत्र युक्तिविरुद्धमिति उत्तराधीयं जरासन्धयुद्धादिकं. गोपालस राजयुद्धादिकं युक्तिविरुद्धम्। तदीयत्वादिति म इत्यस ममेत्यर्थादस्रत्यदार्थ-गोपनेन तदीयत्वम् । ज्ञानार्थमिति मन ज्ञाने दि० आत्म० अ० मन्यते। 'मनेरुचे'तीन्। सदानन्द इति चिद्वाचकः कृष्णशब्द इति न न्यूनता। 'सत्यं परं धीमही'त्यत्र चिदानन्दयो-रुपलक्षणात् । 'अर्हसीत्यत्रार्ह पूजायाम् । अत्र पूज्यो मर्मामिज्ञः इत्याशयेनाहुः एतन्मर्मा-भिज्ञ इति । अत एव 'सर्वज्ञे'तिसम्बोधनम् । सर्वेष्वन्तर्गतानि मर्माणीति । 'सर्वज्ञः ज्ञिवः श्रकोभृद् वृषध्वज' इति द्वादशस्कन्धात्। श्रद्धान इति तसै। तादृशोपीति कृष्ण-विचेष्टितं तद दृज्यते यत्र विस्तारे । 'त्यदादिषु दृशेरनालोचने कश्चे'ति कत्र् । अत्रानालोचनं नास्तीति कल् दुर्लभ इति चेत् भाष्योक्ता व्युत्पत्तिस्तात् महाभाष्ये कर्मकर्तरि व्युत्पत्ति-र्दर्शिता । तिमवेमं पश्यन्ति जनाः । स इवायं पश्यति ज्ञानविषयो भवतीत्यर्थात् । तत्र विश्वत्वापत्तिमात्रवैत्तित्वेपि विषयीकरणावृत्तित्वादज्ञानादिति सङ्गळते इति मनोरमा। भाष्यं च सोऽयं स इव दश्यमानस्तमिवात्मानं पश्यतीति। यद्वा छन्दीवत् सुत्राणि भवन्तीति। दशेरालीचने कश्चेति। बाहुलकात्। मनोरमायां अनालीचने किम्। तत्पश्यतीति तद्दर्शः। तादशादयस्त रुदिशब्दत्वादसताप्यवयवार्थेन व्युत्पाद्यन्ते । अत एवाज्ञानार्थोद् दशेरिति सङ्गच्छते इति रूढिमात्रमुक्तम् । भगवच्छास्रे तु रूढिमात्रं नास्ति । पूर्वमीमांसाकारिकासक्तम् । अतः सन्युत्पत्तौ रूढिर्द्रष्टन्या। अतस्तादशशब्दो योगरूढो मन्तन्यः। वीर्याणीति 'तत्रांशेने'त्यनेन वीर्याणि, 'अनतीर्ये'त्यनेन सर्वगेयचरित्राणि, 'वीर्याणि तसे'-त्यनेनालौकिकवीर्याणि, 'रोहिष्या' इत्यादिना अगेयचरित्राणि पृष्टानीतिविभेदः। न च 'वीर्याणि तस्ये'त्यत्र वीर्याणामनुवाद उक्तः, स चालौकिकेतिविशेषणं न सोद्धमलमिति वाच्यम् । 'विशिष्टं शुद्धान् नातिरिच्यत' इति नैयायिकोदुघोषात् ।

१०-१-१३. नैषेत्यत्र बाधकमिति वाधत इति बाधकं श्रुद्र्पम् । आर्तीति आर्तिः पीडा। तेन गीतोक्ताधिकारिषु प्रथमाधिकार उक्तः। एषा समीपतरवर्तिनी । अप्रयोजकत्वं श्रुधः। प्रमाणकथनमिति प्रमा परीक्षिदनुभवः तस्याः करणं 'नैषातिदुःसहा श्रुण्मां त्यक्तोदमि वाधतं इतिशब्दः तस्य कथनम् । इति न प्रमाणतावच्छेदकगौरवात्। किन्तु 'श्रुन्मा'मित्येव प्रमा। विभक्तपुत्पादकित्रयापदस्यापि वाक्यादेव ज्ञानात् , विशेषणवत् । प्रमाणतावच्छेदकं 'श्रुन्मा'मिति शब्दत्वम् । देहरक्षा भावार्थं इत्यत्र देहरका भाव इतिपाठे।

देही रक्ष्यतेऽनेनोदकेनेति देहरक्षग्रदकम् । तस्याभावस्त्यानः। परमोत्तमेति विदुरोद्धववत्। 'नैव किञ्चित् करोमीति युक्तो मन्येत तन्त्रवि'दिस्यादिवानमेम्यः। यद्यपि शुक्रपरीक्षितो-क्त्रमाधिकारस्त्रथाप्युत्तमप्रमोत्तमयोर्नाधिकतारतम्यमिति परमोत्तमशब्दः । उभचेति क्षुत्तृडुभयनाशकत्वात् तथोक्तं त्यागिविषयत्वमुक्तम् । नन्भयनाशकत्वे नास्तृद्वकस्य बाधक-प्राथम्यं क्षधस्तु कथं नाधकप्राथम्यमत आहुः क्षुघो भ्रातृष्ट्यत्वेति । तदेवोक्तमिति क्षदुबाधकमेवीक्तम् । वर्तमानेति 'बाधत' इति वर्तमानप्रयोगः। अस्य शीघ्रकथनार्थत्वं त्वेवम् , क्षुनिष्ठो मिन्नष्टवाधानुकूलः वर्तमानकालिक एको व्यापार इतिबोधे नन्नशी भावः धात्वर्थे बाधेन्वेति। तथा च मिष्रष्टवाधाभावानुकूल इत्यर्थो भवति। एवं च शीघ्रकथनुरूप-प्रतीकाराभावे वर्तमानकालिकव्यापारी मिश्वष्टवाधानुकुली भवेन न तु मिश्वष्टवाधाभावानु-कुल इति उत्तरार्धे । अम्भोजन्वमिति शुक्कुखं लालामृतं स्रवति, अमृतपदस्य जलवाचक-त्वात । अम्भोजं कालेमृतं जलं स्रवतीति । पान मन्तरिति तथा च श्रोत्रद्वारान्तः प्रवेशनान-कुली व्यापारः पिवतेरर्थः। फलमात्रमुक्तम् ।शृष्वन्तमित्यनुक्तवा'पिवन्त'मिति यदुक्तं तुदाशय-माहः अविस्मरणायेति। तथा च श्रोत्रेण शब्दग्रहणानुकूलव्यापारूपे शृणोतेरथे श्रतस्य विसारणमपि स्यादतः 'पिवन्त'मित्युक्तम् । कथं अन्द्पानमिति चेत कथाया अमृतत्वं वक्ष्यते । असृतं जलम् । कथा वाधुरपि । वाधुः शब्दतामापद्यत इति । तेन परीक्षिदब्भक्षो वाधुभक्षो वा निरूपितः । इदानीमिति पश्रकालेपि पूर्वीक्तकथनस्य 'कथितो वंशविस्तार' इत्यत्रत्यस्यात-सन्धानातु । 'पिबन्त'मिति वर्तमानमयोगः। वर्तमानार्थकलटः शतेति । सम्भावनचेति कथ-यिष्यतीति सम्भावनया 'वर्तमानसामीप्ये वर्तमानवद्वे'तिखत्रेण पास्यन्तमित्यत्र'पिवन्त'मिति-वर्तमानप्रयोगः । अन्य इत्यखरसस्तु । खारसिकप्रयोगनिर्वाहेन्यकल्पनम् । त्वन्मुखाम्भोज-च्युतमितिपदस्य तारपर्यमाद्वः आनन्दत्वेति । कथामृतस्य सत्यसानन्दत्वद्योतनायाम्भो-जसम्बन्धः।चेतनत्वज्ञापनायं खत एव च्युतमिति चोक्तम्।सचिदानन्दात्मकत्वं कथाया उक्तम्। अमृतं जलं सत्यं निरुक्ते । अम्भोजं अमृतजलसावात् । आनन्दोश्च स्नावयतीति साम्यात अम्भोजमानन्दः। 'सर्वं सर्वमयं सर्वे सर्वार्थवाचका' इतिश्रतिवचनात् । यद्यञ्जनकं तत्त्व-गुणकं, यद्यद्गणकं तत्तदात्मकमितिभ्यारेष्ठेलाम्भोजपानन्दः । आनन्दोपलक्षणं वाच्यता-मृतपदाभ्याम् । इयदवि कृष्णसम्बन्धः चरित्रेत्रे चेति तद्वानयप्रबन्धे हरिसम्बन्धमाहेत्या अयेनाहुः हरीतीति । कथास्थितानामधरभेदभृतकालकर्मस्वभावानां नियामको हरिरिति हरिकथामृतम्। किंच 'वेदे रामायणे चैव पुराणे भारते तथा आदावन्ते च मध्ये च हरिः सर्वत्र गीयत' इति वाग्विषयत्वं हरेरेवेदमित्यतया। ननु तर्हि षद्धर्माः धर्मी च प्रमाणाद्य-प्रकरणसप्तकेषु प्रतिपाद्यमानाः कृष्णस्य कथं सङ्गच्छेरनिति चेत् सत्यम् । इदमित्यतया वाग-

१. बाधकत्वम् ।

विषयेपि ब्रह्मपरमात्मभगवच्छन्दानां प्रवृत्तेः सवैराहतत्वात् । भक्तिवशात् तद्विदां प्रवृत्तेश्व । हिरस्तु अग्निशिखाया मध्येलि । 'तस्याः शिखाया मध्ये परमात्मा न्यवस्थितः स ब्रह्मा स शिवः स हरिः सेन्द्रः सोक्षरः परमः खरा'डिति महानारायणादग्निब्रह्मशिखामध्ये हरिः । स भगवदिमिन्नोषि । 'प्रकाशाश्रयवद्वा तेजस्त्वा'दितिन्यासस्त्रात् । विशेषत इति इद्मित्थतया । विशेषत इति परमतभाषया लौकिकभाषया च । नन्नु कथा चामृतिमितिकर्मधारये अमृतं किमित्यत आहुः अमृतपद इति । न मृतं मृतिर्यसादिति यौगिकोर्थः । श्वदादिवाधामृतिनिवर्तकत्वात् । कथामृताश्रीवनं वक्तन्यं, तदभावात् किं फलं वक्तन्यमिति चेत् तत्राहुः असङ्कोचादिति। 'अपपुनर्मृत्युं जयती'तिथुतेरपमृत्युजयवोधकश्वत्यसङ्कोचात् , श्रोत्सविकटस्थापनेच्छाऽसङ्कोचाच । द्वादशस्कन्धश्रवणानन्तरं प्रक्तिरेव न तु तक्षककृतापमृत्युजयोपि फलतीत्यर्थः । अत इत्यादि । कथामृतस्रावात् । त्वं शुकः न तु फलदो भगवान् । अत्र 'फलमत उपपत्ते'रितिस्त्रविरोधमाशङ्क्ष्याहुः स्तुत्त इति । असदुत्कपीधायकन्युणवर्णनरूपस्तुतिविषय इस्पर्थः ।

१०-१-१४.एतन्निदाम्येत्यत्र सावधानतयेति अवधानमनन्यचित्तता। शौनको भार्गवः ज्ञानपूर्णो भक्त्या युक्तश्रेत्युत्तरार्धे गुणमकरणेस्ति । ज्ञानिनोन्यासक्तिः सम्भवतीत्यतः सावधानतयाभिमुखकरणमुक्तम् । निशम्यमत्यर्च्यपदयोस्तात्पर्येणाहः परस्परेति । तेनै-तावत्कालोपि नान्यार्थ इतिज्ञापितम् । तथेति परस्परामिनन्दनप्रकारेण मुले प्रतिपाद्यते । एतिक्शमयेतिपदसमभिव्याहाराल्लब्धमर्थमाहुः एतस्येति । एतदन्यबेत्यत्रं नितरां श्रवणे एतच्छन्दोक्तकृष्णचरितप्रश्रस्य मुरुत्वानिकुञ्जत्वात् । 'मुलमोघे शिफायां स्यात मे निकुञ्जेन्तिकेपि चे'ति विश्वः। निकुञ्जमुलेन प्रश्नेन निकुञ्जनिरूपणम्। प्राधान्येन निर्देशः निशम्यक्रियाफलाश्रयत्वेन निर्देशः । वक्करिति शुकस्य । नितरामिति तथा च शम आलोचने चु॰ आ॰ से॰। तस्य रूपम्। दाक्षिण्येनेति कौशल्येन । लोककौशल्येन सरलभावेनेतियावत् । विश्वासेति भूगोः परब्रह्माविष्टःवम् । तथा च सुबोधिनी 'तैस्य जिज्ञासये'त्यत्र । 'सर्वेषां ब्रह्मशक्तिः ज्ञानात्मिका महत्त्वाद् भृगौ समारोपिता । तदा भृगुः साक्षात्परत्रक्षाविष्टो जातस्ततो विस्थितदेहः अक्षोभ्यपरीक्षार्थं सर्वेर्जाक्षणैः प्रेषित' इति। अत्र भृगोर्विश्वासो ब्राह्मणवाक्येषु निरूपितः । हेत्रभृतमिति कुतो निशम्येत्याकाङ्कायां यतः साधुवादं तत एतं निशम्येत्यर्थाद्धेतुभृतम् । विशेषणविभक्तेः हेतुरर्थः भावप्रधानः । साघुवादत्वादित्येवं पश्चम्या हेतुकथनाद्वा । हेतुभूतं पष्टीतत्पुरुषे पश्चेन्वयासौष्टव्यातु पञ्चम्य-न्तान्यपदार्थघटितविग्रहमाहुः साधुनां वाद इति। यसमादिति प्रश्नात्। प्रमेयस्येति प्रमातं योग्यं प्रमेयं न तु प्रमाविषयं, तस्य प्रमाणत्वात् तस्येत्यर्थः । शाब्दञ्चानयोग्यस्य ।

यद्वा प्रमाचिषयं प्रमेयं, अनिचगतार्थगन्तृत्वम् । प्रमाकरणत्वं वा प्रमाणम् । वैयासिकपद-व्याख्यानार्थम्। 'अपि चेत् सुदुराचारो भजते मामनन्यभाक् साधुरेव स मन्तव्यः सम्यग् च्यवसितो हि सं इतिगीतावाक्यात साधवो भक्ताः । मां भजन्ते ते भक्ताः । कर्तरि क्तश्छान्दसः, ते च साधवो मन्तव्या इति । तदाहुः भगवद्भक्ता इति मिलन्तीति बदनार्थं मिलन्ति । एवं वाक्यमिति साधुवादत्वप्रकारकवाक्यम् । प्रष्टव्यमिति वाक्यं प्रष्टन्यम् , साधुवादस्य प्रश्नविशेषणत्वात् । अर्थोपि प्रष्टन्य इति पदजन्यपदार्थोपस्थित्यर्थ-मुक्तम् । कष्टेनेति दैद्यात्मतोषात् पूर्वम् । प्रथमस्कन्धे स्पष्टम् । चकारेति नारदोपदेशेन चकार। प्रवृत्त इति अपेक्षत इत्यनेनान्वेति । महता प्रयासेनेति 'परिनिष्ठितोपि नैर्गुण्ये उत्तमश्लोकवार्तया गृहीतचेता राजर्षे आख्यानं यद्भीतवा'नितिवाक्यात् परिनिष्टितस्य गृहीतचेतस्त्वेपि महानेच प्रयासः तेन। तदुक्तं 'स वै निवृत्तिनिरतः सर्वत्रोपेक्षको ग्रुनि'रिति। वैयासिकरिति व्यासस्य महता कप्टेन भगवद्गणप्रतिपादकशास्त्रकर्तुः अपत्यं महता प्रयासेन भगवन्मतप्रवर्तको वैयासिकः । दुर्ज्ञेयेति 'यतो वाचो निवर्तन्त'इतिश्रुतेर्दुर्ज्ञेयत्वातु । भिन्न-प्रक्रमस्य विष्णुरातमित्यत्रान्वयाभावं द्योतयितुमथशब्दात् पूर्वे विष्णुरातपदं व्याकर्तुमाहः नन्वेचिमति। तथा च विष्णुरातत्वं न भिन्नप्रक्रमकृतं भिन्नं किन्त प्रत्यचीनेपि तदेवे-त्युक्तम् । कथमिति केन प्रकारेण विष्णुरातत्वरूपेण हेतुना किं वा परीक्षिक्वेन हेतुनेतिप्रश्नः। विष्णुरातमितीति विष्णुरक्षितम् । रा आदाने यमादचे तं रक्षतीति। एतदर्थमिति भागवतप्रकटनार्थं, एवकार इतरयोगव्यव छेदकः । अन्यथेति परीक्षिद्रक्षणाभावे । श्रवणे दृष्टान्ताभावादप्रवृत्त्या न सिघ्यतीत्यादिः । ग्रुकस्येश्वरत्वाद् भगवता किमित्याशङ्का त न कार्या। 'न मे विदुः सुरगणाः प्रभवं न महर्षय' इति, 'खयमेवात्मनात्मानं वेत्थ त्वं पुरुषोत्तमें 'तिवाक्याभ्याम्। 'निश्चम्ये 'तिपदादाहुः अवणे निमग्नेति। शुक्रसेश्वरत्वेपि क्षत्रिया-र्चनं मनसोन्यत्र अवणे सक्तत्वात्। क्षत्रियस्यापीश्वरत्वाद् वा। प्रतेः प्रतिदानमर्थमाहः पूर्व श्चक इति । 'एतदन्यचे'त्यत्र मुने इति सर्वज्ञ इति पदाभ्यां स्तुतः । तेनेति स्तवनहेतुना । शास्त्रेति। वेदवेदान्तज्ञासाभ्यां सिद्धम्। शास्त्रे एवाहुः येन्योन्यत इति वेदवेदान्त-सारत्वाच्छ्रीभागवतस्य । एतावदिति अधिकारित्वपूर्वकप्रत्यर्चनपर्यन्तस्योद्योगस्य । फलं सचिदानन्दस्य न्याहरणे कीर्तनभक्तौ विषयत्वम् । आहेति चरित्रस्य शोधकत्वमाह । देशादीनामिति देशकालकर्तृमञ्जद्रच्यादीनाम् । एवेति 'अकामः सर्वकामो वे'तिवाक्या-देवकारः। कीर्तनभक्तेर्नवसु मुख्यत्वात प्रेमसाम्यम्। अन्यथेति भक्तेः शोधकत्वाभावे। न स्यादिति यथाकथित्रत् कल्मपहन्तुः कीर्तनादिभक्तीतरस कलियुगादावभावात् । भाग-वतप्रधानः व्याहर्तुमारभतेतियोजनयार्थं वक्तुमाहुः महतेति । द्वादश्वभिः प्रश्नः, द्वाभ्यां प्रत्यमिनन्दनमिति महता मिन्तप्रक्रमेण। यस्पेति प्रलयेघिकृतस्य भक्तरीश्वरस्य तेन भाग-

१. मा० १०-७०४०-२ । २ 'निस्मृतदेहसम्बन्ध' इति तत्र सुबोधिन्याम् ।

वतेषु प्रधान इति विग्रहोपास्तः । अधिकारित्वेन शुद्धभागवतप्रधानस्वाभावात् । भागवत्र लक्षणं निवन्धे 'कुष्णवाक्यानुसारेण शास्त्रार्थं ये वदन्ति हि ते हि भागवताः प्रोक्ताः शुद्धान्ते ब्रह्मवादिन' इति । ते प्रधाना यस्य स एकादश उक्तः । 'देहेन्द्रियप्राणमनोषियां यो जन्माप्ययश्चुद्भयतर्पकुच्छुः संसारधमैरविग्रह्ममानः स्मृत्या हरेभीगवतप्रधान' इति । आहुर्तुं मिति शुक्तस्याप्ययमेवाहारः । 'नेपातिदुःसहा शुण्मा'मितिवाक्यात् । वायुभक्षोक्भक्षो वा यतिः सर्यते इत्यत आहारं विष्युष्वन्ति स वक्तुमिति । वायुः शब्दतामापद्यन्त इति प्राचां वैदिकानां प्रवादाद् वायुभक्षणग्रुक्तम् । अत एवति भक्ष्यत्वादेव । कथ्यतिति शुकः कथ्यति । कथ वाक्यप्रवन्धे । स्नुरा० सभाज्ञयतीति सभाज प्रीतिसेवनयोः चुरा०, न सभाज्ञयतीति सभाज प्रीतिसेवनयोः चरा०, न सभाज्ञवतप्रधानत्वापलापः अब्वायुभक्षणार्श्वप्रकृतेरिति वाच्यम् । भागवतप्रधानत्वार्थन्यवाद्यम् स्वाव्वयुभक्षणात् ।

१०-१-१५ सम्यग्ट्यवसितेत्यत्र श्रीशुकोत्र सभगवान् वृषध्वजः शुक्नामा निर्गुणः जन्मप्रकरणेधिकारी, कथायाः प्रकटसचिदानन्दरूपत्वात् । भगवदाकाङ्काप्रपश्च-ग्लानिभ्यां तामससत्ता तद्वान् । श्रीभागवतमाहात्म्ये स्कान्दीये 'श्रीमद्भागवतं तसा अपि नासायणो ददौ स तु संसेवनात् तस्य जिन्ने शीघं तमीगुणम् कथा भागवती येन सेविता वर्षमात्रतः रुपे त्वात्यन्तिके तेनावाप शक्ति सदाशिव' इति । समानदारिकेति 'राजर्षि-सत्तमे'तिसम्बोधनरूपाप्तवाक्यात् । इष्ट्रेति रूपं दृष्टा शीलन्यसनयोः दर्शनं त्यक्तोदकस्य परीक्षितः भ्रदुवाधाभावकार्यात्। शीलं स्वभावः परिणामहेतुः व्यसनं यद्विना खातुमशक्तिः तत्। द्वाभ्धामित्यमिनन्दनकर्मद्रयेम। भगवतीति 'यो बुद्धेः परतस्तु स' इति वाक्या-द्रीताद्वितीयाध्यायाच । रुयो भगवत्माप्तिः, ञ्चान्तिश्च, तसादित्यर्थः । स्थिरप्रज्ञतैवेति । 'प्रजहाति यदा कामान् सर्वान् पार्थ मनोगतान् । आत्मन्येनात्मना तुष्टः स्थितप्रज्ञस्तदो-च्यत' इति गीता। एवकारेण स्थितधीत्वप्रतिष्ठितपञ्चत्वयोगो व्यवच्छियते। सर्वोत्तमेति सर्वा चासाबचमेति कर्मधारयः पुरुषोत्तम इतिवत्, 'उत्तमः पुरुषस्त्वन्य' इति गीतावाक्ये कर्मधारय उक्तः। सर्वा पूर्णा । आत्मन्येवात्मनैकादशवृत्तिकमनसा तुष्टः। 'कृत्स्रभावातु मृहिणोपसंहार' इत्यधिकरणोक्तरीत्या,यदात्मन्येवात्मना मनसात्मैकावलम्बनेन तुष्ट इत्यर्थ-स्तदा मानसी सेवा हेया। सर्वांसामुत्तमा सर्वांसत्तमेति न विग्रही 'न निर्धारण' इतिस्रनेण समासनिषेधात् । स्थितधीरुक्षणे 'सुखेषु विगतस्पृह' इति 'पृथक्सत्रेण वा मद्यं पर्वयात्रा-महोत्सवा'निस्यस विरोधः । प्रतिष्ठितपञ्चलक्षणे 'यः सर्वत्रानिमस्नेह' इति भगवत्यपि भ्यसननिषेघाद् भक्तिमार्गविरोघः। एवमग्रेपि प्रतिष्ठितलक्षणेषु दोषाः। एकादशोक्तस्य क्रमसम्पत्तेः पूर्वं सिद्ध्यष्टकस्य कालनिर्यापकस्मापि स्थिरप्रज्ञतापेक्षया नोत्तमत्त्वमन्यसङ्कप्र-सङ्गात् । अध्यवसायं प्राप्तेषि । विश्यत्वेन प्राप्ता अध्यवसायविषया दुद्धिः। अध्यवसाये

इत्यन्तं विषयः। निर्विषयकञ्जानाभावात् । बुद्धिमानयं पदार्थाञ् जानातीत्यत्राध्यवसायविषया बुद्धिः। अध्यवसायं ज्ञानं अधिकं विशेषं अवसिनोतीत्यध्यवसायः तम् । कर्मण्यण्। इसर्विणा-मिति । मम तु ब्रह्मर्षिसत्तमत्वाञ्जातम् । सन्निति अस्ति ब्रह्मेति वेद । भगवद्धर्मनिष्ठ इति राजर्षिसत्तर इत्यर्थः । तत्राप्युत्कर्ष इति अवणभक्तावङ्गीकारात् । तथा च स राजर्षिसत्तमः। पूर्वाधें व्यवसायशब्देनोक्तं निश्चयं स्तोतुम्रत्तरार्धं वदतीत्याशयेनोत्तरार्ध-मवतारयन्ति स द्विचेत्यादि । स्वरुच्येति यथोद्धवपरीक्षिद्म्मरीषाः । सान्तिकश्रद्धारूप-सरुच्या । रुचिर्भक्तिः प्रेम चेति प्रथमस्कन्धे नारदस्य । 'श्रद्धारतिर्भक्तिरनुक्रमिष्यती'ति तृतीये । उत्तम इति स्ररुच्या निश्चयवानुत्तम उक्तः । तत्र 'ये शास्त्रविधिम्रुत्सुङ्ये'त्यादि-गीता। अत्र सान्विकश्रद्धावन्तोऽम्बरीषोद्धवपरीक्षितः। राजसश्रद्धावन्तो दक्षादयः। तामस-श्रद्धावन्तो वृकहिरण्यकशिष्वादयः। तत्र सान्त्रिकानामास्तिकत्वं फलम् । तस्य पूर्वमीमांसोक्त-विश्वजिक्यायेन मोक्षः फलम्। 'अफलाकाङ्क्षिमिर्यक्रो विधिदृष्टो य इज्यते यष्टव्य-मेवेति मनः समाधाय स सान्विक' इति । 'अभिसन्धाय तु फलं दम्भार्थमपि चैव यत् इन्यते भरतश्रेष्ठ तं यज्ञं विद्धि राजसम् विधिहीनमसृष्टानं मन्नहीनमदक्षिणम् श्रद्धा-विरहितं यज्ञं तामसं परिचक्षत' इति । विधिष्टष्ट इति पदेन 'ये शास्त्रविधिष्ठत्सुज्ये'त्यादि-गतम् । शास्त्रविधिसङ्ग्रहेण भगवानुवाचेति रामानुजभाष्ये । यदा तु विधिदष्ट इतिपदेन विधिसंवादिरूपार्थो विवक्ष्यते तदा 'ये शास्त्रविधिम्रुत्युच्ये'त्यतुसन्धेयम् । दम्भार्थमिति दम्भः परस्य स्रोत्कर्षक्यापकचेष्टादिः । निमित्तामावे तु नैमित्तिकामावश्रेत् तदा दम्भः, तदर्थमित्यर्थः । उत्तमत्वार्थं पुष्टिमार्गः कल्पनीयः । यद्वा 'ये शास्त्रविधिष्ठत्सुरुये'त्यत्रोक्त-सास्विकानां यद्मः ग्रास्त्रीयः, यात्रानर्थं उदपान' इतिवाक्यात्, 'उत ये शास्त्रविधिम्रत्सृज्ये'-त्युपक्रमानुरोधादशास्त्रीयः। अशास्त्रीयत्वेषि महतामन्तःकरणं प्रमाणमित्याचार्योक्तेः मनसै-वानुद्रष्टुच्यमेतदत्रमेयं ध्रुव'मिति बृहदारण्यकं महतां मनसेति विशिष्य महान्तः सान्तिका प्राह्माः । अन्यथा दम्भकृतयज्ञस्य मोक्षास्तिकत्वे फले स्याताम् । अत्रापि पुष्टिप्रवेद्यः। पूर्वोक्त-श्चुतिसंवादात्। पुष्टिर्भगवदनुग्रहः। अत उक्तं त्वं सूक्तम इति । तेजविन्दूपनिषदि 'न ध्यानं न च वा ज्याता न च्येयोऽच्येय एव च सर्व तत्परम शून्यं न परं परमात् परंभित्याद्युक्त्वा 'न भयं सुखदुःखं च तथा मानापमानयोः एतद्भाविनिष्ठेकं तद् प्राद्धं बद्ध तत्परं तद् प्राद्धं अक्ष तत्पर'मित्युक्तं,'शून्यं' 'परं ने'त्यर्थः।'परमात्' शून्यात् 'परं','तत् ग्राह्मं ब्रह्म' येन केनापि साधनेन । 'यतो वाचो निवर्तन्त' इतिश्रुतौ वेदलक्षणापि वाग्व्याख्यातेति, अत उक्तं त्वं त्नुत्तम इति । द्विघा च्याकुर्वन्ति स (यत् )यस्मात् कथायामिति । 'य'दित्यव्ययम् ।'यत्' यसात्। तत्र यस्मात् कथायामित्यपि पाठः। तत्रेति निश्रयद्वेषे। रतिरिति रतिपदात् 'श्रद्धा रतिर्भक्तिरतुक्रमिष्यती'तिकपिलदेवोक्तसिद्धान्तान्तरे,रुचिः भक्तिः प्रेम चेति प्रथम-

स्कन्धसिद्धान्ते पोषके वातः रतिर्भक्तिरित्येकवाक्यतासिद्धान्तसिद्धान्तान्तरयोः। सिद्धान्ते प्रेम सिद्धान्तान्तरे भक्तिरित्येकोर्थः। अत्र रतिपदं खरुचिः भक्तिः प्रेमेत्यत्र भक्ती रतिरिति-बोधनार्थम् । परीक्षितो रुचिमतो भक्ती रतिरिति । रुचौ श्रेम मेलनादु रतिवतु भक्तिराध्या-त्मिकी। 'नैष्ठिकी'त्यत्र निष्ठाऽचञ्चला, नित्तरां तिष्ठतीति निष्ठेति कर्तरि किए। निष्ठा निर्घार्यत इति शैषिकष्टक् कृष्णविषयकनिर्घाराजुक् लव्यापारवती निष्ठेत्यर्थः। निर्घारविषया जुकूलन्यापारः शुक्रनिष्टोर्थः। 'सम्यग्न्यवसायः' तद्विषयिणी निष्ठा मिन्ना रतिर्जातेत्वर्थः। केनेति विषयावेशेन । अन्यथेति भगवदतिरिक्तविषया । निश्चयेति सम्यग्व्यवसायः स सम्यक्कालापेक्षया सम्यक्षोषिका । तथा च नैष्टिकरतिपोषितनिश्रयनन्वाद् बुद्धिरुत्तन्ने-त्यर्थः। 'न्यवसायः' रतिसाधनं फलं च । 'सर्वभृतेषु मन्मति'रिति 'भक्त्या जानाति चान्यय'-मितिश्रुतिस्मृतिभ्याम् । यज्ञातेतिपदं समस्तमङ्गीकृत्य द्वितीयां व्याकृतिमाहुः यस्मा-निश्चयादित्यादि । तथा च वासुदेवकथायां यसान् निश्चयाञ्चाता यञ्चाता रतिरिति वेति-योजना । तथा च निश्चयोत्पन्ननैष्ठिकरतिमच्वात् तथेत्यर्थः । तेन ज्ञानस्य भक्त्यङ्गत्वग्रुक्तम् । पूर्वार्धे 'तवे'ति पदं उत्तरार्धे 'त' इति पदं यदुक्तं तत्पनरुक्तिमिया प्रकारद्वयेन राजा स्तूयते न तु बुद्धिरित्याशयेन तृतीयं पक्षमाहुः अथवेत्यादि। पूर्वार्धे सम्वग्व्यवसितबुद्धेः सुबो-धिन्यामार्थिकं हेतुद्वयं राज्ञो नैष्टिकरत्याधारयोग्यताधारत्वेनोपस्थितावेव सम्भवतीति तद्वारा राजैन स्तूयत इति राजाभिनन्दन एव । तद् न्युत्पादयन्ति स दुर्लभत्वमिति । दुर्रुभत्वं कृतः कारणादितिशङ्कायां कारणं वदन्त आहुः कारणभूतमिति । तथा च ज्ञानं यसाः साधनं सा रतिर्दुर्लभा भवत्येव । आहेति पूर्वार्धेनाह । जातेति भूतार्थक्तान्त-भयोगान निष्पनत्वं साध्यसाधनयोः रतियुद्ध्योः। तसात् सम्बोधनेन राज्ञः सभाजनं, प्रीणनं, तेन निश्वयाद रतिरिति भरः स्चितः। किश्च सभायां देवर्षिराजर्षयः सर्वेपि विष्ठन्ति तथापि तवैव जातिमिति तव सभाजनिमितिभावः। एतेन सिद्धमर्थान्तरं 'अनुवादः स्तुतिः प्रश्ने भक्तत्वज्ञापकावुभा'विति कारिकायां प्रश्नेतुवाद उक्तः 'कथितो वंशविस्तार' इत्यनेन, स्ततिस्तु 'पितामहा म' इत्यनेन, तत्राखाः स्तुतेः सन्निवेशरूपमाहुः प्रश्नेन चेति। द्वादशिमः प्रश्नेन। एवम्भाव इति पूर्वीक्तप्रकारेण भाषो रतिः। अत इति साधनभूत-प्रश्नस्य एवम्भावरूपफलेनैक्यात् । अर्थात् अभिधेयात् प्रश्न इति सप्तम्यन्तं प्रश्ने एव न त व्यवधायके सर्वथा कथनादौ त्रयोदशादिश्लोकाभासोक्ते राजा स्तुतः स्तुतत्विविशिष्टः । विशिष्टे शक्तेः । स्तुत्वं स्तुतिः । 'पितामहा म' इत्यत्र भगवान् स्तुतोत्र तु राजेतिविशेषः । स च विष्णुरात इति स्तावकत्वेन स्तुतौ निविष्टः भगवांस्तुत्यत्वेन 'पितामहा म' इत्यत्र। यदा दितीयपक्षे किश्चिदाहुः प्रश्नेनेति। एवम्भावः नैष्ठिकी रतिः। तस्य परीक्षितः निश्रवेनैवाभिज्ञातः । अत इत्यादि पूर्ववत् । प्रश्न इति प्रथमान्तम् । नैष्ठिकरत्येकीभृतः

प्रश्न इत्यर्थः । अन्यत् पूर्ववत् । अग्रे प्रश्नस्य साक्षान्वार्थं तृतीयपक्षान्ते प्रश्नस्तुतिरुक्ता । १०-१-१६. चासुदेवकथेत्यत्र साक्षादिति गतश्लोके तु नैष्ठिकरत्येकीभूतः प्रश्नः स्तुत इतिभावः। पविश्वयत्येवेति कथा पवित्रयति न तु प्रश्न इतिशङ्कायामत्यन्ता-मोगन्यवच्छेदकैवकारः । नीलं सरोजं भवत्येवेत्यत्रेव । तत्रापीति वासुदेवसम्बन्धिवस्तु-ष्वपि । तत्सम्बन्धीति वासुदेवसम्बन्धिगुणदोषाः 'समतो गुणदोषम' इत्यनयोक्ताः तत्रामिनिवेशस्त्रयाणां तस्य जनिका। तत्रापीति कथायामपि तजिज्ञासयेति कथाञ्चाने-च्छया कृतः । दार्ख्येति तत्सम्बन्धिगुणदोषाभिनिवेशे कथाकार्ये दार्द्ध्यहेतुः । गणनादेव त्रित्वे लब्धे 'त्री'नित्यस पदस तात्पर्यमाहुः कश्चिदिति । तथा च मध्यसं न पुनाति, समीचीनासमीचीनत्वमात्रदृष्टिमन्वात् , इत्येतदर्थं 'त्री'नित्युक्तमितिभावः । त्रयं इति पावनाधिकारिणस्त्रयः । पावनफलाश्रयाः कर्मत्वात् । स्तब्धचित्तेति तत्तत्कार्यप्रतिबन्धक-वस्तुविशेषः। स्तन्धं प्रतिवद्धं चित्तं यस्य । पापादेवेति 'नराणां क्षीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायत' इतिवाक्याद् भगवद्भुणेषु वक्तव्येषु सत्सु समानाधिकरणपापादेव । अन्ययोग-व्यवच्छेदक एवकारः। पितृपितामहेति आदिना मध्यस्थः। तेन प्रेमलक्षणा भक्तिरेव पितृपितामहादीन् पुनातीत्युक्तम् । स्रोतामध्यस्थ इति श्रोता अमध्यस्थः, भगवद्वाचक-पदवाक्यानां भगवति शक्तितात्पर्यनिर्धारः श्रवणम् ,तत्कर्ता अमध्यस्थो भवति । निमित्त-मिति वक्तृत्वपृच्छकत्वश्रोतृत्वरूपपदप्रवृत्तिनिमित्तम्। तदेवेति वक्तृत्वादिकम्। पदप्रवृत्ति-निमित्त मेदप्रयोजकत्वेनोक्तम् । वक्तुपुरुषत्वं न शक्यतावच्छेदकम् ,गौरवात् ,मिन्नपदत्वाच । वकृत्वादिकं भेदप्रयोजकं पुरुपत्वं शक्यतावस्छेदकम्। पूर्वविदिति 'निवृत्ततौं'रितिश्लोके व्याख्यातपुंपदवत्। तथा च प्रश्लोप्यासुरव्यतिरिक्तानेव त्रीन् पुनातीतिभावः। कार्या-न्तरेति कार्यान्तरमर्थः प्रयोजनं येषां तान् श्रोतमिर्वका वा सह वाणिज्याद्यर्थं कथास्थले समागतानित्यर्थः। अनेकाचिधमिति आधिभौतिकाध्यात्मिकाधिदैविकादिरूपम् । तद्व्या-मृत्त्यर्थमिति आधिभौतिकाच्यात्मिकव्यावृत्त्यर्थम्। कचिदिति प्रश्नकर्तरि । कश्चिदिति वक्तारम् । कञ्चिदिति श्रोतारम् । न तु मध्यस्यम् । तस्य छिद्रान्वेषणार्थं श्रवणाच्छ्रोतृत्वेषि । करोतीति प्रश्नः करोति । सफलतेति । प्रश्नोपि कीर्तनभक्तिः तस्य सफलता । कथारूप-फले संसारदुः सस्य निवृत्तिः ब्रह्मचोधनं चेति गुणद्वयरू पफलसम्पादनात् तादशकलेन सह वर्तमानता। उत्पादयतीति। प्रथमस्कन्धसुबोधिन्यां या वै लसच्छ्रीतुलसीविमिश्रकृष्णाङ्कि-रेण्यभ्यधिकाम्बुनेत्री'त्यत्रैकोनविंशेस्ति । पूर्वेति पूर्वकर्मसम्बन्धिनं देहम् । तत्कार्यं पाप-कार्यं स्तब्धत्वम् । चकारोत्र द्वेयः। याचत्येति शुद्ध्या । करोतीति पश्नः करोति । उत्तरार्धा-भासे दृष्टान्ताभासे चाखरसं सूचयन्तः पक्षान्तरमाहुः त्रीन् त्रिलोकस्थानिति । स्पष्टम् । मझाणमष्टमस्कन्धे वामनप्रसङ्गे, महादेवं भगीरथं च नवमस्कन्धे गङ्गा पुनाति । दार्षान्तिके

च त्रिलोकस्थान् प्रश्नकर्तुः पितृपितामहादीन् सान्विकादिभेदभिन्नान् तान् प्रश्नः पुनाति । 'धर्मः प्रोज्झितकैतनोत्रे'तिवाक्यात् । हृद्यवरुद्धेश्वरेणेति । एतद्वाक्यविरोधक एवास्वरसः।

१०-१-१७. भूमिर्देशेत्यत्र। भगवदवतारेति भगवदवतारप्रयोजनं भक्तानां दुःखनाशः । आरभते इति नभसे मासे नवम्यामारभते । भूमिरितीति भूमिपदं पुरस्कृत्य कथारम्भस्तु,वेदवेदान्तसारत्वात् । वेदस्य 'मुद्यन्ति यत्यस्य' इति वाक्यान् मोहक-त्वेन वेदान्तस्थापि वेदत्वं 'स्मृतेश्वे'ति सूत्रभाष्य उक्तम्। ततस्तस्थापि मोहकत्वं, अतः 'पश्चरात्रम्रपतिष्ठते' श्लोकबद्धत्वेनामोहकत्वात् तत्र च 'अधीताः सकला वेदा साङ्गोपाङ्गाः सविस्तरा' इत्युपक्रम्य 'निश्चयं नाधिगच्छामि मनसा विमृश्रविप' इत्युक्त्वाग्रे 'एतच्छाखं च दातव्यं शिष्यायानम्यस्यवे मोक्षमाणाय नान्यसै कसीचन यद्दव्छया त्रैवर्णिकाय दातव्यमध्येतव्यं च वेदव'दित्युक्तत्वात्। तदनुिकयापादारमभे 'सुभद्रा भद्रका पूर्णा धुम्रा चेति चतुर्विधा भूमयो लक्षणं तासां क्रमेणोपदिशामितं इति भूमिलक्षणपुरस्कारात्। खपदभारद्रीकरणं चावश्यकमिति भूमिपदपुरस्कारः। भगवदवतारप्रयोजनज्ञानार्थं कथामार भत इति यदुक्तं तद् न्युत्पादयन्ति स भक्तानामित्यादि । भक्तिमताम् । आधि-दैविकविरहदुःखनाद्याय कृष्णावतरणम् । आधिभौतिकदुःखनाञ्चाय शब्दरूपसङ्कर्षण-व्युहावतरणम्। भूमिदुःखभाजे। मातृदुःखभाजे प्रद्युद्धः। गर्भसम्बन्धस्तस्यैवेति।आदिशब्दा-थों त्तरापरीक्षित्प्रभृतिदुःखभाजेऽनिरुद्धः, धर्मपुरुषार्थत्वात्। परीक्षिन्मोक्षदानार्थं वासुदेवः। तेनावतारप्रयोजनपश्चानां न विरोधः । तानि त 'भक्तियोगवितानार्थं कथं पश्येमहि स्तिय'इति । 'मुक्ति ददाति किहैंचित सान भक्तियोग'मिति।'मारावताराय च भ्रव' इति । 'प्रादुरासं नरदरा'डिति । 'यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारते'ति। पूर्ववाक्ये भक्ति-योगोत्र निरहः । द्वितीयवाक्ये मुक्तिदानं वासुदेवकार्यम् । तृतीयवाक्ये सुवी भारावतारः सङ्कर्षणकार्यम् । चतुर्थवाक्ये वरदराट्ष्रादुर्भावः देवकीगर्भसम्बन्धः प्रद्युस्नकार्यम् । पञ्चम्-बाक्ये धर्मरक्षाऽनिरुद्धकार्यम् । भूमिर्मातेति भूमेः पाथम्यमुक्तम् । भूमिः साचिकी भगवत्पत्नीत्वात्। माता राजसी राजपुत्रीत्वात्। अन्ये उत्तरा च तामसी तम काङ्कायां गर्भाकाङ्कावतीत्वात्। परीक्षित् राजसः। तदुक्तं त्रिविधा इति। सर्वेषामिति स्वज्ञान्त-रूपाणाम् । 'खशान्तरूपेष्वितरैः सरूपैरम्यर्धमानेष्वज्ञकम्पितारमे'ति तृतीयस्कन्धात् । दःसे महत्त्वं किमित्यत आहुः नान्येनेत्यादि । तथा चान्याविनिवार्यत्वं महत्त्वमितिभावः। अन्येनावतारान्तरेण साधनेन च। निवारणं ज्ञानादिनापि सम्भवति यदा तदा न कृष्णाविर्भावः, यथा चित्रकेतुप्रसङ्गे। चित्रकेतुं मति न भगवद्वतारः। भूमेर्बहावास्यमान्नेण दुःसे निष्टते परन्तु विशेषेण मर्दनक्केशादिक न निष्टतं तदा कृष्णः प्रादुरासीदिति। हरि-रिति इरित्वेन रूपेण। दुःखानि इस्तीति हरित्वधर्मपुरस्कारेण न तु भक्तनिगृद्धभावकरणत्व-

धर्मपुरस्कारेण । स्थितिर्निर्णयः। अस्मिन् वाक्ये साधारणे व्यष्टिसमष्टिमेदेन कृष्णावतारः। 'आहत इन मे शीघं दर्शनं याति चेतसी'तिनारदवाक्ये। मक्तियोगविधानार्थं कृष्णाविर्मावः नारदस्य। प्रह्लादस्य सर्वदा दर्शनं, तत्रापि भक्तियोगविधानार्थं कृष्णाविर्भानः। एतयोः पूर्वोक्तावतारप्रयोजनपञ्चखन्तर्भावः। तथा च भक्तमहद्वःखविनिवारणे साधनान्तरावतारा-न्तरेक्लाञ्चक्तिरेव प्रयोजिकेतिभावः। उद्धारविषयनिर्धारमाहः ये भक्ता इति। शास्त्रसहितो-द्धरणे प्रमेयवर्लं न स्वादितिभावः। स्त्रीणामिति जगजनमादिकर्त्री शक्तिः सदानन्दस्रोति शक्तिस्नीमहिस्रा तथा। 'भूर्रिक्मीर्भुवर्रुक्मी: सुवः कालकर्णतप्ता महालक्ष्मी'रितिश्चतेः। अन्त्रेति दशमे। तथा च तृतीयस्कन्धादेव विशेषः। नतु ससाधनानामपि कृतो न विषयत्वमित्याशङ्क्य तत्र वाधकमाहुः येषामिति । निरोधकमिति चित्तवृत्तिनिरोधकम्। शोष भाव इति समाध्यादिविषयत्वेन तिभविषक्तवाच्छेषभावः । 'शेषः परार्थत्वा'दिति-जैमिनिस्त्रम् । नज्ञ भक्तिमार्गेपि भक्तिशेषत्वं वर्तते तद्वत् योगादौ शेषत्वं भवत्विति चेश्न 'सोशूते सर्वान् सह ब्रह्मणे'ति श्रुतावप्रधानतृतीयया भक्तिमार्गे शेषत्वेष्यदोषात । हरेरिति उपस्थितिप्रयोजकधर्मार्थं हरिपदम्। हरिः कृष्ण इति घटः पृथिवीतिवत्। किञ्च ससाधनानां निरोधपदार्थोपि पुष्टिस्थाद्विरुक्षणोतोपि न विषयत्वमित्याहुः संसारेति। 'दःखाभावः सुखं चैव पुरुषार्थद्वयं मत'मित्याशयेनोक्तम् । तथा च सत्रं 'यद्वा तद्वा तदु-च्छित्तिः पुरुषार्थः तदुच्छित्तिः पुरुषार्थं इति । निरोध इति 'योगश्चित्तवृत्तिनिरोधं' इति योगसूत्रम् । अन्त्रेति ससाधनेषु । निरूप्यत इति अत्र त्वया योगादिशास्त्रनिरुद्धेन । तथा च संसारसाविद्याकार्यत्वेन तित्रवृत्तेश्र ज्ञानैकसाध्यत्वेन ज्ञानरूप एव निरोधो योगादि-शास्त्रनिरुद्धानां वाच्य इत्याहुः अत इति । संसारस्याविद्याजन्यत्वेनाविद्यात्वात् । साङ्क्षयोगाः वेकं शास्त्रम् । तत्र 'देशबन्धश्चित्तस्य धारणा'। तत्र प्रत्ययैकतानता ध्यानम्' । 'तदेवार्थमात्र-निर्भासं खरूपशुन्यमिव समाधि'रिति योगसूत्रत्रयम् । कापिलसाङ्ख्यप्रवचनसूत्रवृत्ती'समाधि-सुषुप्तिमोक्षेषु ब्रह्मरूपत' इति सत्रम् । अतो ब्रह्मणो ज्ञानत्वाज् ज्ञानात्मेति । दुःखरूपेति 'यद्वा तद्वे'त्युक्तस्त्रात्। भक्तानां तु संसारो लीलोपयोगित्वेन सुखरूप इति बहुवेव वैल-क्षण्यमितिभावः। एवं प्रासङ्गिकष्ठक्तम् । वेद्वेदान्तसारे उपनिषदां संशयवारकत्वं, किञ्च कपिलस्मृतीनां तृतीयस्कन्धोक्तानाम्रुपवृंहकत्वय्, न साङ्क्षयोगशास्त्रयोरिति 'स्मृत्यनय-काशदोषप्रसङ्ग इति चेनान्यस्मृत्यनवकाशदोषप्रसङ्ग इति द्वितीयाध्यायवैयासस्त्रन्याय उक्तः । प्रासङ्क्रिकप्रकृतवा पूर्वोक्त'भक्तानां दुःखे'त्यादिनोक्तप्रपसंहरन्ति स एवमिति । एकं निःसाधनानां भगवत्प्राप्तिलक्षणम्। द्वयं वेति भक्तियोगवितानरूपं, पृथोक्तम्। पृष्टि-स्वामलात्मग्रन्योर्निरोधस्यैकरूपत्वेन पूर्वोक्तश्चेपमानाभावान्न विरुध्यत इत्पर्थः। विरुध्यत इति कर्मकर्तरित्रयोगः। पच्यते फलं खयमेवेस्यत्रेव । एवं प्रकारेण निःसाधनोद्धारजनक-

त्वोक्तावपि शेषभावाभावात् साधारणोद्धारजनकत्वोक्तरुपलक्षणविधया ग्रहणमकारेण लीला-करणे तस्य शुक्रव्यासाभ्यां च कथने हेतुमाहुः साङ्गस्येति । निरोधस्येति शेषः । प्रक्रिया एकत्वमविवक्षितम् । प्रक्रियाः प्रकरणानि पश्च । अत्रोपपत्तिमाहुः तत इति । यतश्चिकीर्पित-निरोधमनतीर्थ खयं कृतवानतो हेतोरयं स्कन्धो हि पश्चप्रकरणसहितो दशमत्वेन युज्यत इत्यर्थः । अन्यथाऽनयतीर्येवाम्बरीषादेरिवात्रापि भक्तदुःखनिवारणोक्तौ भक्तकथैवोक्ता भवतीतीञानुकथैवेयमपि भवेदित्यस्य स्कन्धस्य दश्चमत्वं न स्यादितिभावः। अङ्गमाहुः अवतार इति । येन विना यन्न सम्भवति तत्तदङ्गमत्रौचित्ये निरोधे उच्यते । तथा चावि-भीवमतिपादकजनममकरणांभावे निरोधपदार्थ एव न धार्यः स्वादितिभावः। तदङ्गमित्यव-ताराङ्गम्। 'भक्ताना'मित्यादिना भक्तानां दुःखनिवारकः। ये शास्त्ररहितास्ते भक्तास्तेषा-मुद्धारक इति 'गोप्यः कामा'दित्यत्रोक्ताः,भयद्वेषवन्तोऽभक्ता दुःखनाशादौ न सङ्गृहीताः, तत्सङ्ग्रहार्थं टिप्पण्यां व्याख्यानान्तरं संसारेति । अत्रेति भयादिससाधनेषु । निरोधः मनोनिवेशः। 'तसात् केनाप्युपायेन मनः कृष्णे निवेशये'दितिवाक्यम्। तेन भक्तिरहस्य-भजनं तदिहामुत्रफलभोगनैराइयेनैवामुध्मिन्मनःकल्पनमेतदेव च'नैष्कर्म्य'मितिश्रुतौ मानसी सेनोक्तोभयसाधारणी। अत इति भयादीनां मानस्यामप्रवेशात्। ज्ञानातमा सरणात्मा। एकं भगवत्त्राप्तिरुक्षणम् । तथा च 'ददर्श चक्रायुधमग्रतो यतस्तदेव रूपं दुरवापमापे'त्यादि-नानयादसुरा अप्युद्धारविषयत्वेन सङ्गृह्यन्ते । द्वयं वेति दुःखनिवृत्तिः संसारनिवृत्तिश्चेति । केषाश्चिद् भक्तानां अम्बरीषादीनां संसारदुःखमेव निवारितम्, न तु संसारम्। लीलोप-योगित्वेन संसारस्य स्थापितत्वात्। केषाश्चिद् भक्तानां वृत्रासुरप्रभृतीनां अन्येषाममला-त्मम्ननीनां च संसारोपि नाशितः तेन द्वयमपि फलमित्यर्थः। अध्यायार्थं भक्तदुःखमध्याये सङ्गमित्ं न्याप्तिवारणार्थं वाक्यकदम्बं पृथक्कृत्य वाक्यकदम्बार्थमाहः अवतार इति। ननु दुःखत्वेनावतारत्वेन कार्यकारणभावाद् दुःखान्त एव ग्रन्थो वक्तव्यः । सान्त्वन-प्रन्थस कि प्रयोजनमत आहुः धैर्यार्थमिति। दुःखसहनार्थं भूमिमात्रोः सान्त्वनमाश्वासनं प्रोक्तम् । अन्यथा सान्त्वनाभावे दुःखस्य महत्त्वाद् दुःखाश्रयस्थितिरेव न स्थात् । तथा सति कारणाभावाद्वतारोपि न स्यादतः सान्त्वनम् । तथा च भक्तिमार्गीयावान्तर-साधनार्थं सान्त्वनं, 'कश्चिद् धीरः प्रत्यगात्मानमैक्ष'दितिश्चतेः । नतु यद्येवं तर्हि पश्चा-बारदोक्तया दुःखं किमित्युक्तमत आहुः अन्त इति । भक्तकृतं नारदकृतम् । नसु तर्ह्याकाश-बाण्याः किं प्रयोजनमत आहुः वै हरेरित्यादि। हरेः सकाशाद् या आकाशवाणी सा वै चतुर्थ्या लुक्, निश्रयार्थकात्। प्रादुर्भावनिश्रयायेति 'वै' इत्यन्ययसार्थः। यद्याकाश-वाणी व्यापिका परिच्छिना न स्यात् तदा मायोद्घाटनाभावाद् व्यापककृष्णः परिच्छिनः शादुर्भृत इतिनिश्रयो न स्थात् । मायाशक्तिरहितानां व्यापकदिगादीनामप्याविर्भावस्य

सम्भवात्। अतो वै हरेराकादावाणी भवतीति वाक्यमेदेनान्वयः। 'आकाशवाणी' 'वाग्देव' इतिपदद्वयात्। 'सद्यो देव्यम्बरं गते'त्याकाशवाणी आकाशतन्मात्रा तत्र मुक्तेः ।वाग्देवः 'अदृश्यतानुजा विष्णोः सायुधाष्ट्रमहाभुजे'त्युक्तः। इत्यतो वाग्देवः। ननु तस्याः किं प्रयोजनं यदेवं निश्वायितवतीत्यत आहुः वाग्देव इत्यादि । वाग्देवः सर्वमुक्तयर्थं 'तमेव विदित्वा अतिमृत्युमेती'तिश्रुतेः। पितुर्गेहाद् वजगमनेनान्यत्र स्थितस्थान्यत्र स्थापनरूपेण। उद्गत हर्या-विभीवं कर्त अञ्चल्तः सन् तथा चक्रे नाम कलहोद्यमेन पादुर्भावनिश्रायनं कृतवान्। मक्तत्वमस्या भगवत्कार्यसाधकत्वात्। नजु कथमेतदवगम्यते इत्यत आहुः तथेति। हि यतो हेतोः नारदस्तथैव, वाग्देववदेव अन्ते स्फ्रप्टं कलहोत्पादकत्वेनोक्तः। द्वितीयस्कन्धे 'पायुर्यमस्ये'त्यत्र सुनोधिन्यां नारदस्यानुद्भतकलहानां कलहम्रत्पाद्य तद्वारा तन्निवर्तकत्वं च्याख्यातम् । तन्निवर्तकत्वं विरोधिनिवर्तकत्वम् । अत उपसंहारात् प्रादुर्भावनिश्वायनार्थत्वं वाग्देच्याः कलहोद्यमकरणिमत्यवगम्यत इत्यर्थः । सुवोधिन्यां श्लोकान् विभजन्ते स दशभिरिति । तथेति श्रीदेवकीसान्त्वनम् । नारदोक्तयैवेति एवकारेण मारुदुःखदाकाश-वाणीयोगो न्यवच्छिद्यते । अञ्चसा सामस्त्येन । तथा च शीघ्रमवताराय नारदोक्तिरित्यर्थः। तन्त्रेति अध्यायस्थेषु श्लोकेषु । हेतुभूतमिति अध्यायार्थम्। श्लोकाष्टकार्थमाहुः उच्यम इति । 'श्वरणं यया'विति वक्ष्यते । स्वगृहादन्यत्र स्वाभित्रावमकाशनं शरणमार्गः। पहविध-श्वरणागतौ कार्पण्यं शरणागतिः,सापि अष्टकेन स्तुनीतेत्यष्टकेन खामित्रायत्रकाशने स्तवना-त्मके सति भवतीति श्लोकाष्टकम्। दैन्यमिति कार्यण्यम्। 'कृपणः स त विन्नेयो योनालो-चितयाचकः'। भक्त्यन्तर्गतत्वाद् भगवदवतारे साधुकारणम् । 'भक्तानां दैन्यमेवैकं हरि-तोषणसाधन'मिति । भक्त्यन्तर्गतत्वं आर्तिरूपाधिकाररूपत्वात् । साङ्गभक्तेर्भगवदवतार-कारणत्वात । बाब्दत इति पूर्वान्वयि। श्लोकचतुष्टयार्थं उक्तः। तदर्थं इति भगवद्वाक्यार्थः। विञ्चत इति तत्समानार्थकशब्दैस्तदर्थकथनं विवरणं तत्कर्मन पृथक् । क्रियेति 'यद्यप-जन्यता'मित्यनेनोक्ता सेवार्था जननिक्रया। जनम द्वाभ्यां श्लोकाभ्यां, मिलित्वा तु नव श्लोकाः। उपसंहार इति 'इत्यादिश्यामरगणा'नित्यनेनोपसंहारः । तत्र प्रथममिति अर्थाष्टके निरूपणीये । उद्योग इति पूर्वोक्तोद्यमलक्षणालक्षितीस श्लोकसार्थः। शरणगमन-रूपः । अयग्रद्यमो वा । इरिरिति व्यापिवैकुण्ठेपि हरित्वधर्मेण प्राकट्यमित्युक्तम् । 'वेदे रामायणे चैव पुराणे भारते तथा आदावन्ते च मध्ये च हरिः सर्वत्र गीयत' इतिवाक्यात । भगवत्स्थान इति प्रकटभगवत्के स्थाने मोक्षदशायां गमनाञ्च गता। जनितेति उतीयस्कन्धे नाराहप्रसङ्गे स्पष्टम्। तत्रेति ब्रह्मस्थाने। यावदासीन इति 'असुराणां ना इयमग्र आसीद्यावदासीनः परापश्यति तावदेवाना'मितिश्रुतौ अवो याचनोत्तरं कियद्वो दाखामीतिमश्चे ततः सलावृकी त्रिःपरिक्रान्तिमितां याचित्वा धृतसलावृकीरूपेणेन्द्रेण

सर्वेखाः परिक्रमणे भूमेः प्राप्ता वेदित्वग्रुक्तम्, तदिदानीं नष्टं, राज्ञामुख्याखवृत्तित्वा-दितिज्ञापनाय ताबद्रपेण हिवधीन्यात्मकेन खिन्नेन गमनम् । परापइयति 'परादिमोक्ष-प्राधान्यप्रातिलोम्येषु धर्षणे, आभिमुख्ये भृजार्थे च विक्रमे च गतौ वधं इति विश्वः, परिक्रमे पश्यतीत्यर्थः। 'वः' सलावृकीभ्यो 'ह'मसुरो दास्यामीत्यर्थः। 'सलावृकी'शचीन्द्राणी। तदुक्तमारणे 'एतयैवेन्द्रः सलावृक्या सह असुरान् परिवृथकी'ति 'एतया' श्रच्या सलावृक्या। 'शालावृकः सुगालेपि सारमेये बलीग्रुख' इति विश्वः। सलावृकस्य स्त्री सलावृक्ती, तया । ष्ट्रश्रति ओ वृश्र् छेदने। छिनत्ति । आरम्भे भूमित्रह्मयोगकथनेन वेदसारत्वम् । ब्रह्मणि मन्त्राः हविर्घान्यां हविर्दुग्धम् । द्रव्यदेवतात्मको याग इति याग उक्तः। संहितारम्भे 'उपायवस्थे'-त्यत्र मनुष्याः श्लेत्यर्थे ब्राह्मणानां मन्त्रदेवताधाराणां सन्त्वात्, 'आप्यायध्वमित्रया' इत्यत्र हिनराश्रयाणां गवां सत्त्वादिति। वेदान्ते विराह्रूपम्। 'भूमिः गौः पश्चरन्तरिक्ष-देवता, अन्तरिक्षदेवा वै पशव' इति । 'पुरैव पुंसे'तिश्लोके पुमानुक्त इति व्याहतिरूपो विराट्। तथा च श्रुतिः, 'सर्वे खल्विदं ब्रह्म तञ्जलानिति शान्त उपासीते'ति छान्दोग्ये। अत उक्तं देवोपयोगिनेति । यागो देवोपयोगी । 'देवान् भावयतानेन ते देवा भावयन्तु वः परस्परं भावयन्तः श्रेयः परमवाप्स्यथे'ति गीतायाः। विराट् दैवीसम्पद्यक्तदेवोपयोगीति। द्वितीये ज्ञानस्कन्धे धारणाश्रयो विराडिति। वेदान्तसारत्वम् । 'वेदवेदान्तसारं हि श्रीभागवतमिष्यत' इति । श्रीघमिति शीघं निमञ्जनाभावाय। कार्येति अष्टकोक्तकार्यावस्यकत्वाय। कारणेति अरणे रक्षकस्य ब्रह्मणः स्थाने गमनम्। शरणपदेन स्वाभिप्रायप्रकाशनम्। तत्र गत्वा सूच्यते । दैवसम्पदा शरणमार्गेण सेवमानाया भूमेः पापवेधः सभारात्मात्रोक्तः दैत्यकृत इति 'दैत्यानीकशतायुते'रित्येतावता निर्वाहे तदितरवैयर्थ्यमाशङ्का दप्तादिशब्दार्थं वक्तुमाहुः दैःखाः सर्व इति।'मायेत्यसुरा' इतिश्रुतेः मायादेवताः। माया देवता येषां ते। अकापट्येन सा सेवितवतीति भगवत्स्पृष्टा तां खदेवतयैव नयनमाहुः कापट्येनैवेति। कापट्यं माया, भूभाराप्रयोजिका, विश्वम्भरात्वात् । 'दासगद्यदमायये' त्येकादशे मायाकपटः। देवतया देवताभिभवकरणस्य युक्तत्वादेवकारोन्ययोगव्यवच्छेदकः। रसातछे दैत्यमुक्ति-स्थाने। अवतीर्णा इति 'मनो यत्र निषक्तमस्थे'तिश्रुतेः। राज्ञामिति अत्र राजानीक-कृतभुभारो भूमेर्न सम्भवति दैत्यानां देवाभिभावकत्वात् । स्पष्टं सह वैयन्नायां बृहदारण्यके छान्दोग्ये च । अत उक्तं राज्ञां दैत्यत्वज्ञापकं रुक्षणमिति । दैत्यत्वस्य ज्ञापकमनुज्ञापकम् । दैत्यलक्षणं वक्ष्यते इप्तत्वमिति । इप्तशब्दः इप हर्षमोहनयोः दि० प० से० तस्य कर्मणि-क्तप्रत्यये रूपम्, इडभावः । तत्त्वं उच्छास्त्रवृत्तित्वम् । किं गास्त्रं कोत्रोदर्थः। 'उत् प्रकाशे वियोगे च प्रावल्यास्वास्थ्यशक्तिषु। प्राधान्ये बन्धने भावे मोक्षे लाभोर्ध्वकर्मणी'ति विश्वोक्ते-ष्त्रर्थेषु । श्रास्त्रं गीता त्रयोदशाष्यायीयं 'अमानित्वमदम्भित्व'मित्यारभ्य 'एतन्ज्ञानमिति

श्रोक्त'मित्यन्तं, पट् शास्त्राणि वा। उदर्थो वियोगः। शास्त्राणां व्यृद्धिरुच्छास्त्रम्। अन्ययं विमक्तिसमीपसमृद्धिन्युद्धार्थेति समासोन्ययीभावः। धात्वर्थी मोहनमत्र। क्तप्रत्ययार्थः कर्म, वितत्वाख्यम् । एवं च शास्त्ररहितकर्मत्वमुच्छास्त्रवित्वम् । अतिदिशन्ति स एत-देवेति । यथा 'दृप्ता केशवमन्नवी'दित्यत्र भगवानसदर्थे खेदं न प्राप्नोति, असामिः कथं तद्रथें खेदः प्राप्तच्य इति इप्तत्विमिति । 'मदर्थेर्थपरित्यागो भोगस्य च सुस्तस्य चे'ति शास्त्र-वियोगः, 'अमानित्व'मितिशास्त्रवियोगः, उच्छास्त्रे वर्तित्वम् । सहसुपेति समासः । हता अ-मुक्ता इति सम्भृत्युपासकत्वेन अन्धंतमः प्रवेशरूपमुक्तित्वेन कार्यकारणभावः। अन्धंतमो माया सम्भृतिरतत्वेन भृयस्तमस्त्वेन । उच्छास्रवर्तित्वेन अन्धन्तमशावृतलोकगतित्वेन कार्य-कारणभावः। शारीरब्राह्मणश्लोकाभ्याम् । एवं च हताः उच्छास्रवर्तित्वेनान्धन्तमआवृतलोकं गताः। प्रविष्टा इति अन्धन्तमः प्रवेशरूपमुक्तयभावात् तावज्ज्ञानसन्तात् प्रविष्टा इत्यर्थः । तथेति दैत्या इत्यर्थः। तेप्यन्त इति भीष्मादय इति टिप्पण्याम् । अवतार इति बुद्धे तद्धर्मा-स्ते राजधर्मा उच्छास्त्रवर्तित्वादयः। व्याजेतीति बुद्धो दप्तनृपः न तु दप्तव्याज इति दप्तनृप-व्याजा अन्ये राजानः। ते च दैत्या इति विशेषणेन बलिप्रह्लादादयो व्याविताः । घातार्थ-मिति इसविशेषणेन ज्ञातम् । दातानीति सङ्घये ये शतपदं नैकवचनान्तमितिज्ञापितम् । तेन न सार्तप्रयोगः। भूरिभारेणाक्रान्तत्वं विश्वंभराया न सम्भवतीत्युक्तम्। दैत्यानां लक्षणमाहुः दैत्यत्वमिति। विश्वमभरायाः विश्वस्मिन् भारः तज्जनकत्वम्। भारो नाम सन्नद्य सहसैवा-चारित्वम् । आरणे 'तेऽसुराः सन्नह्म सहसैवाचरन् , ब्रह्मचर्येण तपसैव देवास्तेऽसुरा अमु-**इ/कि**तिश्रुतेः। श्रुतौ'देवा'इति आचरन् । लङ् बहुवचनम्। अविद्वच्वमयुधत्वं च भारः। शारीर-ब्राह्मणे 'असुर्या नाम ते लोका अन्धेन तमसा बृताः तांस्ते प्रेत्यापि गच्छन्त्यविद्वांसोऽबुधा जना'इतिश्रुतेः, छान्दोग्ये पाष्मवेद्धृत्वं भारः। 'त" हासुराः पाष्मना विविधु'रितिश्रुतेः। 'तं' प्राणरूपोद्गीथोपासकम् । नतु 'गामाविश्य च भृतानि धारयाम्यहमोजसे'ति गीतोक्तौजः सर्वतश्च शीघ्रं निमग्रा भवतीत्यत्र वाधकमिति लोकदृष्टिमथने तु मारणोक्तं पृथिन्या नौकात्वं ष्टशन्तेनाहुः यथेति। मज्जयतीति अकर्मको धातुः। नौका मज्ज'ति तां मज्जयति।णिच्। नतु नौकानिमजने नौजः प्रतिबन्धकं तथा चिक्रीडिषाभावात् किन्तु रसस्तदभावात् विषमो दृष्टान्त इति चेत् नौकामञ्जनमात्रं दृष्टान्तोस्तु, नैयायिकमतेन पृथिवीत्वान् नाव्यप्योजः प्रतिबन्धकं मास्तु । निन्वयदवधि दैत्याः स्थिता एवाधुनैव भारे किं कारणमत आहः षकेति । अनीकैः सैन्यैराक्रमणे इतस्ततः पादविक्षेपे । तथा च वलं भारत्वकारणम्। पूर्विमिति तृतीयस्कन्धे । उद्धार इति वाराहद्वारा उद्धारे । उपाय इति चिन्तादिः । ब्रह्माण-मिति वा प्रापणे दिकर्मकः। ब्रह्मणः चारणं गृहं शरणमार्गं वा ययौ।

१०-१-१८. गौर्भूत्वेत्यत्र देवानामिति खसा अपिदेवत्वादितिभावः। हविरिति

दुग्धं यज्ञैकदेशं धीयतेस्वामिति हविर्धानी तद्रपेणेत्यर्थः। 'करणाधिकरणयोश्चेति ल्युट्'। गौ भू त्वेति भक्तया सामर्थ्यम्। 'भूमिर्धेनुर्धरिणी लोकधारिणी'तिश्चतेर्भूमेराचिदैविकं रूपं गौः। व्यसनं दुःखं अश्रृणि मुखे यस्याः सा इत्यत्राश्र्वाचारत्वं मुखे न सम्भवतीति तद् व्युत्पादयामासुः अश्रृणीति। न च मुखज्ञव्दो मुर्धनि लाक्षणिक इति वाच्यं 'लक्षणां नैव वक्ष्यामी'ति प्रथमस्कन्धसुबोधिन्यां स्वयं प्रतिज्ञानात् । समायान्तीति अधोप्रस्तीत्व-दशायाम्। अन्यदा तु कपोले। अन्तरिति 'सोरोदी'दितिश्रुतेरन्तःप्रसिद्धे । स्वेद इति 'अग्नेराप' इतिश्रुतेः। अश्रुणौं ज्ञानद्वारत्वे युक्तिमाहः खेदोपीति । भारज्ञानजनितः। क्रिया-जनितः खेदोङ्गान्तरेभ्यो निर्गच्छतीतिभावः। अभिप्राय इति भगवत्पत्नीत्वेन यश्चसा ज्ञानं पृथावत्। विसंवादीति विरुद्धः संवादः संवदनमस्यास्तीति विरुद्धसंवादि। इन्। यथा श्रुक्तौ रजतिमिति वाक्यमप्रमाणं अन्तः स्थितो धर्मः श्रुक्तित्वं तद्विरुद्धः संवादः रजतत्ववदनं रजतमिति, रजतत्वेन शुक्तयुपिथितिः। सोस्य शुक्तौ रजतमितिन।क्यस्यास्तीतीदं वाक्य-मप्रमाणम्। धर्मप्राकट्येति 'अश्रुमुखी खिन्ने'तिपदास्यामन्तः स्थितखेदप्राकट्यपूर्वकं रुदन-रूपबहिःखेदरूपधर्मकथनम् । बहुनामिति अश्रुहेतुभृतानां बहुनां दुःखानां सम्भवात्। कथनमिति खिन्नेति खेदरूपधर्मकथनम् । ननु ब्रह्मापि सर्वज्ञ ईश्वरत्वात अतः कथनम-युक्तमित्याशङ्काहः अधिकारित्वादिति। ब्रह्मणोधिकारित्वात्। न सर्वज्ञतेति अत एव द्वितीयस नवमाध्याये 'स आदिदेवो जगतां परो गुरुः खिष्ण्यमास्थाय सिस्रक्षयैक्षत, तां नाध्यगच्छद् दशमत्र सम्मतां प्रपञ्चनिर्माणविधिर्यया भवे'दित्यनेनाविचारदञ्चायामसर्वज्ञ-तोक्ता । कथनमिति व्यसनकथनं 'व्यसनं समवीचते'ति । 'खेदेनाश्रमुखी खिन्ने'तिपाठ-क्रमाद् दुःखसन्ततिः। अत्यन्तं परिभाषणपर्यन्तम्। अग्रेपि। ज्ञापकाविति कार्यभृतौ ज्ञात-व्यौ । कारणेन कार्यावश्यम्भावात्। न्युनपूरणमिदं ज्ञेयम् । 'न न्युनादन्यपूरण'मिति प्रथम-सुवोधिन्याः। तस्या इति ततः प्रतिकारादन्य उपायो ज्ञानादिरूपः तद्वोधननिवृत्त्यर्थं तसाः भुमेः तथा लिनत्वमुक्तमित्यर्थः। करूणमिति करुणपद्ञापितशोकः स्थायिभाव आर्थिक उक्तः। 'आर्थिकं तु प्रवक्ष्यामी'ति प्रथमस्कन्धसुबोधिन्याः। पितः वियोगेति पित-वियोगजखेदस्य भक्तित्वेन सुखसम्भेदात् तद्भाव उक्तः। रोदनमिति खस्मिन मनोनिवेशकं अन्यत्र मनोवारकम् । सामध्यीमिति विश्वः समर्थः शक्त इति पर्यायाः। उप समीपार्थकं अन्तिक इति समीपार्थकमिति पुनरुक्तिदोपं वारयन्ति स उप समीप इति । अन्तर्या-मिणीति व्यापकाधारत्वं बोधितम्। सतिसप्तमी वा। अन्तर्यामिणि सति। अन्तिकशब्द-स्रोपान्ययस्य समीपार्थे तात्पर्यग्राहकत्वं यदा तदा न्युनता। वेदान्तसारत्वेनान्तर्यामि-ब्राह्मणोक्तान्तर्यामिसामीप्यावश्यकत्वात् पत्नीत्वाच । अन्तर्यामिसामीप्याबोधात् । यद्यपि उपश्चिता दोपारूयाने श्वितेत्वर्थे न पुनरुक्तिः तथाप्यप्रसिद्धार्थत्वं दोषः। एवमारम्भार्थक-

त्वेपि बोष्यम् । तथा च विश्वः 'उप सामर्थ्यदाक्षिण्यदोषाख्यानात्ययेषु च । आश्चर्यकरणे दाने नामावारम्भपूजयोः। तद्योगेपि च लिष्सायां रमणार्थोपमार्थयोः उपादानेधिके प्रोक्त-मासनेषु प्रकीर्तित'मिति । अत आसन्नमात्रार्थकमुपेत्यन्ययम् । श्रीभागवतीयवेदवेदानत-सारत्वार्थं सामीप्यार्थकान्ययद्वयस्यावत्रयकत्वात् । अप्रतीकारेति ज्ञानादिभिरप्रतीकारो यस्येत्यप्रतीकारम् । तच दुःस्वम् प्रतीकारदुःसम् ।

१०-१-१९, ब्रह्मा तदुपेत्यत्र दैत्यसम्बन्धित्वादिति । भगवत्पत्नीत्वेपि भगव-दिच्छया दैत्यसम्बन्धित्वादित्यर्थः । ज्येष्ठत्वाद् दैत्यानाम्। 'यावदासीन' इत्युक्तश्चतेः । अकारणदाङ्केति कारणं देवसम्बन्धित्वमशोके। गीतायां भा शुचः सम्पदं दैवीमभिजातोसि पाण्डवे'तिवाक्यात्। अकारणं दैत्यसम्बन्धित्वं तस राङ्का तर्कः तद्र्यावृत्त्यर्थम्। ब्रह्मज्ञान-मत आलोचनेन तत् भूम्युक्ताष्टकार्थं उपधार्य निश्चित्येतिपदत्रयार्थमाहुः आलोचनेति। प्रतीकारं क्षीरपयोनिधितीरगमनोपस्थानदेवाज्ञापनादिकम्। तथेति अष्टकोक्तपङ्गणैश्वर्य-युक्ताष्टार्थाविभावनेन प्रतीकारे सामध्येम्। ब्रह्मत्वात् भक्तिमचात्। ज्ञानात्मकत्वा-दिति न बृहत्त्वाद् बृंहणत्वाद् ब्रह्मेति हेतुरथशन्दस्य, अथ ब्रह्मा तदुपधार्येत्यन्वयमतिकम्य यथाश्रुतान्वयेन अथशब्द आनन्तुर्ये इत्याहुः स्वेति । भूमीति सतिसप्तमी । ससाधन-मिति आज्ञापने साधनं हेतवो दैवासीः सह ससाधनम्। अनेनाकारणशङ्काव्यावृत्त्यर्थ-मित्यपि सुनोघिनीपाठः । देवाकारणशङ्काव्यावृत्त्यर्थमित्यर्थः। उपायेति यथा वृकासुराय बरः। निमित्तेति जगन्नाथस। नयनमिति ज्ञानम्। भगवत इति तेन तत्र भगव-त्प्राक्ट्यं,मथुरावत्।'क्षीरोदं मे प्रियं घाम श्वेतदीपं च भास्तर'मिति गजेन्द्रमोक्षेष्टमस्कन्धे। इतीति इति हेतोः क्षीरपयोनिधेस्तीरं जगामेति सम्बन्धः। अतो यत्र भगवांस्तत्र जगाम। पक्षान्तरमाहुः व्यापिवैकुण्ठेति।तत्रेति क्षीरपयोनिधेस्तीरे। नैकट्यादिति अयमर्थः। श्वीरपयोनिधिः क्रौश्चपर्वतः क्रौश्चद्वीपः। क्रौश्चद्वीपाद् द्विगुणः श्वीरपयोनिधिः, तत्र क्रौश्च-पर्वतः । तस्य पर्वतराजस्य सपूर्वर्षगिरयः ग्रुक्को वर्धमानो भोजनउपवर्हणो नन्दो नन्दनः सर्वतो भद्र इति। तत्र शुक्रः श्वेतपर्वतः। 'शुक्को योगान्तरे श्वेत'इतिविश्वात् , 'श्वेतो द्वीपाद्रि-भेदयो'रिति विश्वाच । श्वेतंद्वीपनामनिवर्तकः । क्रौश्चपर्वतवत् । तदुक्तं पश्चमस्कन्धे, 'ततो बहिः कौ अद्वीपो द्विगुणः स्वसमानेन क्षीरोदेन परित उपक्रप्तः वृतो यथा क्रुशद्वीपो घृतोदेन, यसान् ऋौश्रो नाम पर्वतराजो द्वीपनामनिवर्तक आस्ते' इति। एवं सति श्वेतपर्वते स्वप्रियधाम, श्वेतद्वीपनामनिवर्तके भगवतः प्रियत्वं तेन तत्र व्यापिवैक्रण्ठावि-र्भावस्य जातत्वेन तद्विष्ठानद्वीपावरणक्षीरपयोनिधिस्तदीयतीरस्य नैकट्यादित्यर्थः । क्षीर-पयोघिमात्रान्तरितत्वं नैकळ्यम्। ननु ब्रह्मणो न दुर्वासापेक्षया न्यूनसामध्यं, अतो वैकुण्ठे

१. ऋौश्रद्वीपस्य।

२९४

कुतो न गतं त्रक्षणेत्याशक्काहुः भूमाविति । खपरन्यां । आसक्तो भगवान् । चेति श्रीरपयोनिधेस्तीरं जगामेत्यर्थः ।

१०-१-२० तत्र गत्वेत्यत्र तिरोभावादिति स्तोत्रकरणाज् ज्ञायते। एतेन ब्रह्मकृतमानससेवायाः कीर्तनभक्तेर्ज्ञापकत्वं द्योतितम् । सायुज्यं फलम् । मध्यकालनिर्वाहको-धिकारः। गमनमाञ्जेणैवेति एवकारेण मार्गश्रमाहननयोगो व्यवञ्छिदाते । अनुवाद इति 'जगामे'त्यस्यानुवादः। 'समाहित' इतिपदस्यार्थमाहः समाहितेति । समाधीयते समाधि-विषयीक्रियते यो योगः कर्मकौशलरूपः स आरूढो येन,समारूढ इति वा। सहसुपेति समासः। समाहितः इति प्रथमान्तं भिन्नं पदम्। तस्य विवरणं योगारूढ इति। योगः आरूढो येन। न त योगारुरुक्ष्र्वहा। स्वयमिति ब्रह्मा। एवेति ब्रह्मयोगन्यवच्छेदक एवकारः। स्वस्याकरण-मिति। कृद्योगे, कर्तरि पष्टी। स्वकर्तककरणाभावः। इत्याहेति इति हेतीराह स एवेति अन्ययोगन्यवन्छेदक एवकारः। देव इति पचाद्यच् । प्रजापतेरिति त्रयाणां प्रहणेन वेदवेदान्तसार्तसिद्धान्ताः। 'प्रजापतिरकामयते'ति संद्विता, काठकोपनिषद्यग्निः, आरण्यके 'स्मृतिः प्रत्यक्षमैतिह्यमनुमानश्रतुष्टयम्, एतैः सर्वैः आदित्यमण्डलमेव विघास्यत' इति। प्रजापतिः शरीरं, अग्निः आत्मा, सूर्योन्तरात्मेति वा । ऋग्वेदे शरीरम् , आत्मातः प्रजापतिः श्ररीरम् , 'त्रक्ष तर्हि अग्नि'रित्युत्तरार्धोदग्निः परमात्मा, सूर्यश्रह्मरिन्द्रियाधिष्ठातृत्वादन्त-रात्मेति । चतुर्थस्कन्धे त्रयोविंशाध्याये प्रजापतिर्वक्षेति स्रोकः। 'यचन्द्रमसि यचाग्रौ तत्तेजो विद्धि मामकम्' इतिवाक्यम् ।'चक्षुपश्रक्षः' इति 'सूर्यस्य सूर्य' इत्यत्र श्रुतिः,सूर्यस्य चक्षुष्टात् । दैत्यानामिति 'कृद्योगे कर्तरि पष्टी' । न पक्षेति दैत्येषु न पक्षपातः । 'ख्यान्तरूपेष्वित्ररैः स्बरूपैरभ्यर्धमानेष्वनुकम्पितात्मा अजोपि जात' इति वाक्यात्। तत इति दैत्येभ्यः। स्वशान्त-रूपदेवत्वनाशोपीति न पक्षपात इत्याहुः देवानां चेति। अदृष्ट इति भगवान्। पुरि शेत इति प्ररुपपदन्युत्पन्यादुः सहीति । स्विपतिति त्रिष्वप् श्रये, नित्यखप्नकर्ता । तेन नारं नरसमृहः अयनं यस्रेति नारायणपदन्युत्पत्तिः । परन्तु महतः सृष्टैव मणिगणवज् जग-द्धारकत्वेन रूपेण वर्ततेन्तर्यामी । महतः सञ्डरिदमित्थतया प्ररुपस्क्तवागविषयत्वात । नन सङ्कर्षणस्य वाग्विपयत्वाद् भूमिनिमित्तदर्शत्वेन भूमिभारभञ्जकत्वाच पुरुषस्रक्तेनान्तर्यामि-धर्मपुरःसरोपस्थानं कथिमिति चेन । भूमिपत्न्याः पादत्वात् तद्भारहरणार्थं कृष्णस्या-वश्यकत्वात् तस्य च पुरुषद्वक्तवागविषयत्वेनान्तर्यामिपुरःसरोपस्थानस्य युक्तत्वात । उपस्थानं सर्थस्थेति 'य आदित्ये तिष्ठन्' इत्याद्यन्तर्यामित्राक्षणोक्तसर्यान्तर्याम्यत्र सुख्यः। यक्तं चैतत्। नारायणः खिपतेत्युक्तं मापिकखप्नसृष्टौ दष्टिनत्यपदार्थस्य भगवदाञ्चादि-रूपस्यान्तर्यामिकार्यत्वात्। महतः स्रष्टा तु भक्तैः सह निगृहभावं करोतीति । मायासाहि त्यस्य श्रुतावदर्शनात । तेन 'कामं कामं पुरुषो निर्मिमाण' इतिश्रुतौ पुरुषोन्तर्यामी, सोन्न

पुरुषपदार्थः । तेन खहृदये वर्तनमप्यन्तर्यामिधर्मः । तत इत्यादि तत इति भक्तैः सह निगृहभावकर्रुत्वेषि ततः कृष्णात् कार्यं खपादभारद्रीकरणं सङ्कर्षणसहायात् तस्यावदयं-भाव इति ज्ञापनार्थम् । अन्तर्यामिधर्मपुरःसरप्रतिपादकपुरुषध्केनेत्युक्तमित्यर्थः। पूर्वान्वयि-त्वे तु ततः कार्यावरुयंभाव इतिज्ञापनार्थं स्वहृदये पुरुषपदेन नारायणोन्तर्यामित्वेन च्याकृत इत्यर्थः । वैदिकेनेति प्ररूपस्य सक्तं प्ररूपसक्तं तेनेत्यत्र पष्टी प्रतिपाद्यप्रतिपादक-भावसम्बन्धे । पुरुषोक्तत्वादु वेदमहतीति वैदिकं, तदर्हतीति ठक्, तेन पुरुषसक्तेनेत्युक्तं. तत्र संशयः, पुरुषस्य सक्तं तत्पुरुषपतिपादकं सक्तं तद् भगवत्प्रेरणया प्राप्तं 'तेने ब्रह्म हदा य आदिकवयं इतिवाक्यात् आहोस्तित् ब्रह्मणादिकविं प्रति वाक्येनोक्तम् । तत्र प्रथमपक्षोत्र 'गिरं समाधा'वित्यग्रेतनवाक्यादित्याहुः भगचदिति । 'गिरं समाधौ गगने समीरिता'-मितिवाक्ये क्षेपार्थकेरतिधातुनिष्पत्रस्य सम्पूर्वस्य 'समीरिता'मितिपदस्य कथनातु भगव-त्पेरणयेति । क्षिप प्रेरण इतिथातुपाठात् । अतो भगवत्प्रेरणया प्राप्तेनेत्युक्तम् । प्ररूपसक्तेने-त्यत्र स्पर्मार्थमाहुः भगवत इति । अतिष्रियमेव स्कं भवतीतिभावः । 'ख्यमेवा-त्मनात्मानं वेतथ त्वं पुरुषोत्तमे'तिन्यायेनाहुः पुरुषसूक्तामिति । पुरुषपदेन सूर्यतदन्त-र्यामिणोर्प्रहणात् तेजोमयाविभावकं पुरुषस्कं तेजोमयमित्युक्तम् । उपस्थानेति मध्याह-सन्ध्यायां प्रसिद्धम् । पुरुषस्तं भाष्ये तृतीयाध्याये तृतीयपादे पुरुषविद्याधिकरणे उत्तमान घिकारिभिक्तदेवोपासनीयं न विभृतिरूपमित्यनयाऽशेषगुणपूर्णब्रह्मणि विनियक्तम् । तत कथमत्र चिन्मात्रे विनियुक्तमनुचितमत आहुः अन्तर्यामीति । एवेति 'कृष्णश्चमणी'ति-वाक्यादशेषगुणपूर्णस्य सूर्यतदन्तर्यामित्वादेवकारः । अत एव श्रीमागवते 'पौरुषेणापि सक्तेने'त्यत्र सत्यज्ञानानन्तानन्दं विषय उक्तम्।

१०-१-२१. गिरं समाधावित्यत्र पुरुष एवेति अन्तर्यामित्वेन नारायणः न तु कृष्णत्वेन । स्वान्तःकरण इति 'स मानसीन आत्मा जनाना'मितिश्चतेः । अतिस्द्ध्म-त्वादिति 'यथा यथात्मा परिमृज्यतेसौ मत्पुण्यगाथाश्रवणाभिधानैः तथा तथा पश्यति वस्तु स्कृषं चक्षुर्यथैवाञ्जनसम्प्रयुक्त'मितिवाक्यात् स्कृषं केषाश्चिष् देवानां गम्यं भवतिति 'त्रिदशानुवाच हे'ति झापनमनुपपत्रमतः अतिशब्दः । ब्रह्मणो मानसीसेवामाहुः समाधौ य इति । सलोक इति एतेन भक्तिगुक्तो वेधा उक्तः, अन्तराभृतग्रामवत्, 'स्वात्मनः' इतिस्त्रात् । अन्यथा तु समाधावभेदः । 'ता नाविदन् मय्यनुषङ्गचद्धियः समात्मानमदस्त्रथेदं यथा समाधौ मुनयोव्धितोपे नद्यः प्रविष्टा इव नामरूपे' इतिवाक्यात् । तन्नाकाश इति समाधौ यो गगनं आकाशस्त्रस्त्रन् । 'गिर'मिति गगनवन्मात्रा तद्व्यावृ-स्थिमाहुः भगवद्वाक्यमिति । गगनशब्दस्याप्रयोजकत्वात् । तथा सति गगनेन समीरितामिति प्रयुक्तं स्थात् । एवं च 'यद् वाचानभ्युदितं येन वागभ्युद्वते तदेव ब्रह्म त्वं विद्वि

नेदं यदिदम्पासत् इतिकेनोपनिषच्छतेः। 'समीरिता'मित्यस्यार्थः पूर्वश्लोके भगवत्त्रेरणया प्राप्तेनेत्यनया सम्यक्षाप्तामित्युक्तः। 'निशम्ये'त्यत्र 'नि'शब्दार्थमाहुः भगवतोक्तमिति। तच्छु वेति निशम्येत्यसार्थः । उक्तसीय नितरां श्रवणसम्भवात् । श्रुतवानिति कर्त-प्रत्ययान्तेन भावप्रत्ययान्तनिशम्येत्यस्य विवरणम्। धात्वर्थश्रवणकर्ता उवाचेत्येककर्तृकत्व-बोधाय। किश्च अन्ययकृतो भाव इतिवचनं 'कर्तिर कृदि'ति सूत्राद् दुर्यलम् । विशेष-वचनत्वेपीत्यभिप्रायः। पूर्वकालो न वाच्यः। 'तद्विशेष्यकवोधापत्ते'रित्यादि बहुक्तं मनो-रमायाम्। यद्वा भगवतोक्तमिति 'समीरिता'मित्यस्य विवरणम्। श्रुतवानिति 'निश-म्ये'त्यस्य । निश्चम्येति न निपूर्वकशम आलोचे चु० आ० से० इत्यस्य रूपं किन्तु शम उपशमे दि॰ प॰ से॰ इत्यस निपूर्वस ज्ञानार्थकस्रोति न न्युपसर्गस्य पृथगर्थः। एवं च भगवता उक्तमित्यत्र ऐश्वर्यवता उक्तमिति वच परिभाषणे अ० प० अनि० इत्यख कर्मणि के रूपम् । परिभाषणाश्रयो भगवद्वानयम् । परितः भगवत्त्रेरणया प्राप्तं भाषणं परिभाषणं, उभयवाक्योक्तम् । वाक्ये तु 'तेने ब्रह्म हृदा य आदिकवय' इति, 'भवान् कल्पविकल्पेषु न विम्रुद्धित कर्हिचि'दिति च। 'समीरिता'मित्यत्र समृ ईरितामिति ईर क्षेपे चु० प० से० इत्यस्य कर्मणि के रूपम् । क्षिप प्रेरणे त० प० अ०। एवं च सम्यक्प्रेरितां ग्रेरणाश्रयाम् । 'तेने त्रक्ष हदे'तिवाक्यमात्रविषयाम् । हितीयवाक्यविषयत्वमुपलक्षणेन । वच भाषण इतिपक्षे पूर्ववाक्यविषयामित्येव । तच प्रमाणमिति अवणे प्रमाणमनुमान-रूपमाह । विद्धातीति विद्धातीति वेधाः, विधाँओ वेध चेति वेधादेशो सिमत्ययश्र। ब्रह्मा श्रुतवान् वेधस्त्वात्। यत्र यत्र यत्नः तत्र तत्र तज्जनकं ज्ञानम्। कुलालपुत्रवत्। जानातीच्छति यतत इतिप्रवादात्। 'यन् मनसा ध्यायति तद् वाचा वदति यद् वाचा वदति तत करोती'ति श्रुतेश्र। तचेत्यादिमुगोघिन्याः ब्रह्मणा भावितस्य यथार्थत्व इति तत्रे-त्यसार्थः,अन्यथानुपपत्तिः प्रमाणमिति प्रमाणमित्यसार्थं इति श्रीवछभानां हेसे। तुल्या इति देवत्वेन तुल्याः । कथं नेति उत्तरस्यातिस्रक्षमत्वेपि कथं न श्रुतवन्तः। जापितमिति तेन मानससेवाभावादिविकाराभावादीश्वरत्वाभावाच न श्रुतवन्त इत्यर्थः। 'है'-त्यसार्थमाहुः अकस्मादिति । कारणं विना । क्षणमिति अत्यन्तसंयोगे द्वितीया । अकसात क्षणं स्थितिज्ञानं अन्येषां त्रिनयनस्थापि। ईश्वरत्वेपि तत्क्षणे दैत्यनयनमनस्त्वात् । तस्या वाच इति पौरुष्या वाचः, 'वाचं धेनुम्रुपासीते'ति श्रुतेः । अत्र न वाचि धेनुत्वं गुणवादः यः पूर्वतन्त्रेर्थवादत्वेनोक्तः, 'विरोधे गुणवादः सा'दिति, किन्तु भूमिर्धेनुर्धरिणीतिवद् बाक् आधिभौतिकी, घेतुराधिदैविकी, त्रिनयनो वत्सः मुख्यत्वात् , गौरपादानं, भूमिः पात्रं, भूमी भगवदवतारात्, वेधाः दोग्धा, भगवान् पय इति । तथा हि 'भूमिटेसे'त्यत्र

<sup>4</sup>गौर्भृत्वा ब्रह्माणं शरणं यया'वित्यर्थात् प्राप्ते सति द्रव्यदेवतात्मको याग उक्तपायः। गवि हविः, ब्रह्मणि मन्त्रा इति, आरम्भे मङ्गलार्थम्रक्तं, वेदसारत्वात् , वेदान्तसारत्वात् तु गौर्भृत्वोपस्थितान्तिके तसा' इत्यत्र ब्रह्मान्तर्यामिणि स्थिता ध्यानेनेति गोनिष्टान्तर्यामिणो गोर्दोहात् पयो भगवानित्युक्तम्। तथा सत्यन्तर्पाम्यवतरिष्यतीति शङ्का पूर्वश्लोक एवा-पाला। दोरधृत्वायेति वेधसो बोध्यम्। गामितिपूर्वेणान्वयः। पुरुषसम्बन्धिन्येवेति वस्तुतः पुरुषसम्बन्धिनी पुरुषोक्ता, मत्तस्तु श्रवणमात्रं इति हेतोः 'म'इतिपदादादौ भगवत्कर्तृकमाञ्जापनं 'पौरुषी'मितिपदेनाह । 'मे' मत्त इत्यर्थमाहुः मत्त इति । तसिलन्तम्। आज्ञापनमिति जातं उत्तरम् । अन्तर्यामित्वधर्मपुरःसरं पुरुषोत्तमस्य स्तुतत्वातु पुरुषोत्तम एवाविभीविष्यति नान्तर्यामिपुरुष इति । 'पुनः'पदार्थमाहुः प्रथमत इति । सामग्रीमेवेति देवानां प्राप्तयज्ञफलानां देवीं सम्पदं विव्रधत्वम् । एवकार आसुरसम्पद्योगव्यवच्छेदकः । दानवारीणां दिनौकसां अमर्त्यानां वा । उरादौ अस्मिष्क्लोके । वोधयति वेधाः । 'शृलुते'-त्यन्तेन । आज्ञामिति 'विधीयता'मित्यादिराज्ञा, ताम् । अग्रे इति श्लोके । बोधयति वेधाः। शृणुतेत्यन्तेन । आज्ञामिति विधीयतामित्यादिराज्ञा ताम्। अग्रे इति श्लोके । तदिति अंशावतरणम्। सम्बोधयतीति देहधर्ममनादृत्य देवधर्मेण सम्बोधयति, मरणं तु देहस्येति भावः । साहित्येनैव अवणं सिद्धमिति 'शृणुते'त्यधिकमित्याशङ्क्याहः साव-धानार्थमिति । स्वयमिति रामः । प्रकृत इति कृष्णावतरणे।

१०-१-२२. पुरै व पुंसेत्यत्र । त्वया किमुक्तमित्यादि त्वया किमुक्तमित्यस्य प्रश्नस्थोत्तरमाद्यपादेन । भगवान् पूर्वभेव ज्ञातवानतो मया स्तोत्रमेव कृतं न त्वन्यत् किश्चि- दुक्तमिति । किं वा भगवतोक्तमित्यस्य प्रश्नस्थोत्तरार्थं द्वितीयपादेन भगवदुक्ताञ्चापन- मुक्तम् । तदुक्तं कृष्णोपनिपदि, 'अङ्गसङ्गं करिष्यामि भवद्वाचं करोम्यह'मिति देवान् मति भगवद्वाच्यम् । पूर्वमित्यादिनोक्तायाः शङ्काया उत्तरं उत्तरार्धेन । पूर्व रामावतारे भगव- त्याकत्यात् पूर्वं अवतारसमाहयनन्तरं च बहुकालं स्थितत्वात् खेदः। अत्र तु यावद् भगवां- स्तावदेव स्थातव्यमिति न खेद इति । पीडेति मत्कर्त्वकपीडाकथनात् । भार्यामिति नारदपञ्चरात्रे प्रसिद्धम् । स्पर्शो भक्तेः सह निग्रहभावकरणान्तर्गतः आश्चर्यरसत्वात् ,विरुद्ध- धर्माधारत्वाच । एवेति कथनादियोगव्यवच्छेदक एवकारः । अस्मत्कृतमिति पश्चमी- बहुवचनान्तं असत् कृतं उत्पन्नम् । पूर्वमेवेति पश्चायोगव्यवच्छेदक एवकारः, न तु पश्चादिति । स्वयमेवेति एवकारेण गगनयोगव्यवच्छेदः क्रियते, गगनस्थाश्रयत्वात् । द्वितीयपादार्थमाहुः आज्ञामाहेति । वेधा आह । न्यूनं पूर्यन्ति स ततः पूर्वमेवेति । सामीप्यस्य निरूपकसापेक्षत्वात्तिरूपकमाहुः भगवज्ञननेति । आवद्यकत्वायिति 'यो यदंशः स तं भजे'दिति भजनार्थं जननावश्यकत्वाय । हस्तपादादय इति तत्व-

१. डुधाञ् धारणपोषणयोः। विपूर्वस्य धानः।

दिघष्ठाच्यो देवताः । इस्तपादौ भये देहरक्षकौ पश्मणी चक्षरक्षके । तद्वदिन्द्रविष्णु सेवकौ सूर्यश्चेति । ससेवक एवेति इस्तपाद।दिवत्तदितरेपि सेवका इतीतरैरपि सेवकैः सह ससेवकः । पूर्वस्मादिति रामावतारे वानरेष्ववतारात । लोक इति भगवदवताररहिते। उत्तरार्धं व्याकर्तुमाहुः इदं जननमिति । स्थितिपूर्वकमिति कियत्कालिथतेः पूर्वं जनन-मज्ञातमित्यज्ञाते कप्रत्ययः। आन्तमिति आ अन्तम्। 'अत्यन्तसंयोगे द्वितीया। तथा चावतारसमाप्तिममिन्याप्येत्यर्थः'। अभिविधावाङ्गः। तन्नोक्तमिति तदित्यन्ययम्। सा स्थितिः। तदपीति चरणमपि। कियान कालो यसेति कियत्कालम्। अनेनेति स्थिति-कालनियमाज्ञानेन। यद्वा'ईश्वरेश्वर'पदेन। एवं नियतेति पूर्वोक्तजननेन नियताः अनेनैत-देतत कर्म कारियत्वासे जीवायैतदेतत् फलं दास्यामीति प्रतिजीवं विचारितवानिति विचार-चिषया ये भोगाः तैर्युक्तानाम् । देवानाम् । अत्र अकरणश्रङ्काएवकरणश्रङ्काद्दवकरणश्रङ्केति पाठत्रयम् , कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुं समर्थ ईश्वरो यतः । अस्मानिति देवान् । न दरङ्कनीय-मिति देवैसाथा। एवेति एवकारो देवयोगव्यच्छेदकः, न त देवैरिति। तदर्थमिति दैत्य-रूपभारहरणार्थम्। चरणमिति अनेकत्र चरणम्। कालनियमेति चरणे तथा। लिङो वर्तमानादिकालानामर्थत्वाभावात् । ननु भगवज्ज्ञानं कालाधीनचरणेन कालाभावे चरणा-ज्ञानं 'अनागतमतीतं चे'तिवाक्यात् तत्राहुः अज्ञातस्तिवति । 'भ्रुवि चरे'दिति सर्वे मां पद्मयन्त्वित्वज्ञया चरेदिति तथा। अनागतमितिवाक्येऽतीन्द्रियभगवदर्शनमक्तभगवदिच्छया भवति । अत एव भगशब्दवाच्यपद्धर्मानवतार्यं पद्गालकवर्धे त पद्धर्माकर्षणं सिध्यः त्यध्यायार्थः । सुबोधिन्याम् 'सर्वतः सर्वानंशानाचकर्षे'त्युक्तेः । पूर्णावतारार्थम् । तेन भगवान् मायावरणसहितः। अग्रे मायापसारणम्।

१०-१-२३. वसुदेवगृह इत्यत्र लौकिकमिति अलौकिककरणेनावतारज्ञानेपि क गोपगृहे व्यवहारयोग्येऽव्यवहारयोग्ये वावतिरिष्यतीति देवतत्स्त्रीसाधारणाकाङ्कायाम् । तस्यापीति 'तन्वमसी'त्यत्र तच्छव्दार्थसापिना कृष्णस । पदार्थसम्भावनायामिः । न तु चक्रादीति चक्रसादिः चक्रादिः शङ्काः। चक्रमादिर्ययोः गदाव्जकाण्डयोः ते चक्रादी। चक्रादिश्र चक्रादी च चक्रादयः तेषां रूपेणेत्यर्थः। विष्णुरूपोंशस्तस्य शङ्करूपेणावतारणम् । गोप्तात्मजोंशः तस्य चक्ररूपेणावतारणम् । कालिकारूपोंशः तस्य गदारूपेणावतारणम् । जगद्वीजमंशस्तस्य अव्जकाण्डरूपेणावतारणम् । 'यः शङ्काः स स्वयं विष्णु'रिति 'कृषार्थे सर्वभूतानां गोप्तारं धर्ममात्मजं यत् सृष्टमीश्वरेणासीत् तचकं त्रसर्वप्रृपेगिति 'गदा च कालिका साक्षा'दिति 'अव्जकाण्डं जगद्वीज'मितिश्रुतयः । शङ्कादीनां 'तसाद् वा एतसादात्मन आकाश' इत्यादिश्रुत्युक्तसृष्टिक्रमे । आकाशादुत्पनानां वायुत्ववािश्रत्वाप्तस्वाप्रथवीतत्त्व-रूपाां श्रीभागवतोक्तानां विष्णोश्र सस्वव्यवधानेनावतारः। 'विष्णुराविरासी'दिति तु कृष्णा-

विभागे भवतीति सम्भावनार्थम्। वर्तत इति न च घटेपि पटत्वं स्वादिति शक्क्षम्। भगवन्तस्य पटत्ववज्ञातित्वेपि भगवाञ्छकः भगवान् व्यास इत्यादौ गौणप्रयोगे पहुणै-श्वर्यस्य सत्त्वात् तेनैश्वर्येण गौणेष्वपि वर्तते, नैतावता घटे पटत्वापत्तिः,पद्भणेश्वर्याभावात् । 'पुरुषः स परः पार्थ भक्त्या लभ्य' इतिगीताया अर्थमाहुः पुरुषोत्तम इत्यर्थ इति । 'त्रह्म-विदाप्नोति पर'मित्यत्र निर्णीतं भाष्ये। नन्दे भक्तिः वसुदेवे तप इति तपसो भगवदावि-र्भावकत्वं दश्चमस्कन्धववमाध्याये श्रीगोपालतापिन्यां नारदपश्चरात्रे लक्ष्मीतन्त्रेपि । 'अतप्त-तुन् तदामोश्रुत' इतिश्रुतेः। अशनं भगवदाविभवि भक्तावपि । परत्वनिरूपकं वक्तमाहः ब्रह्माण्डादिति । 'गिरं समाधा'वित्यनेनोक्तसमाधौ भावितस्थेत्यर्थः । प्रकृतिप्रवर्तक इति प्रकृतेर्रुयस्थानं प्रकृतेः कारणं स एय प्रवर्तकः। तृतीयसुबोधिन्यां पुरा आसेति प्ररुष-पदच्युत्पत्तिरलौकिकी। तत इति प्रकृतेः ब्रह्माण्डादिति चा। 'प्रथमं महतः सृष्टु द्वितीयं त्वण्डसंस्थितम् तृतीयं सर्वभृतस्थ'मितिवाक्यात् । 'अन्यक्तात् प्ररुषः पर' इतिश्रुतेश्चैवकारः। जनिष्यत इति 'अजायमानी बहुधा विजायत' इतिश्रुतेः, भक्तवश्यत्वाच । तत्सेवार्थ-मिति तेन प्रिया सेवेत्युक्तम् । सम्यगिति तेन सुराणां सौन्दर्यमित्युक्तम् । योग्य-स्थानेष्विति गोपस्थानेषु कुञ्जास्थाने रुक्मिण्यादिस्थाने। सम्भवन्त तत्तत्स्थाने स्नी-भवनेऽन्ते मनःस्थापनेन सम्भवन्तु । लक्ष्म्या सहिता इति अष्टमस्कन्धे समुद्रमथनेस्ति । वारितमिति 'गोपान् नः स्त्रीश्र नो कु'विति कृष्णोपनिषदि 'न' इत्यनेन सुरान् गोपान्, 'नः स्त्रीः' गोपीः कुर्वित्यर्थात् ।

१०-१-२४. वासुदेवक छेत्यत्र भगवदवेति इयं पूर्वश्लोकीया। सम्भवन्तिति सम्युप्तमार्थित्वात्। क्षचित् तु अस श्लोकसाभास इत्युक्तम्। भगवच्छय्येति 'अहीन्द्र-तल्पेधिश्लयान एकः कृतश्लणः स्वात्मरतावनीह' इत्यादिवाक्याच्छेषस्य शय्यारूपत्वम्। सङ्क्षणिति साधिदैविकस्य। कृष्णस्य शब्दार्थरूपत्वार्थम्। तदुक्तं द्वादश्लिकस्य। 'औत्पित्तकस्तु शब्दस्थार्थेन सम्बन्ध' इति जैमिनिस्त्रम्। 'औत्पित्तकम्पतिति । 'औत्पित्तकस्तु शब्दस्थार्थेन सम्बन्ध' इति जैमिनिस्त्रम्। 'औत्पित्तकम्पतिति नित्यं त्रूम' इति शवरभाष्यम् । पूर्वश्लोके पुरुषोत्तमनिरूपणादत्र तत्कलेत्येव चारितार्थ्येपि यद् वासुदेवपदोपादानं तत्तात्पर्यं वेदवेदान्तार्थसामानाधिकरण्यमतीतीच्छयो-चित्तत्वरूपमाहुः। यद्वा द्वितीयस्कन्धे नवमाध्याये तप तपेतिश्लब्दानन्तरं वासुदेवो त्रस्तार्थान्यावतीर्णः। अतो वासुदेवस्य विशुद्धं सन्त्वं धर्मः। अत्र तु वासुदेवस्य शब्दात्मकोनन्त्व इतिसंशये नारायणोपनिषदगुसारेणाहुः सान्त्विकेष्वत्यादि। साच्विकाः कल्पा व्रस्तासराः तेषु। ते च मात्स्ये कल्पानुकीर्तने उपानत्याष्याये 'प्रथमः श्रेतकल्पस्तु द्वितीयो नीललोहितः वामदेवस्तृतीयस्तु तथा रथन्तरोऽषरः रौरवः पश्चमः प्रोक्तः पष्टः पाण इति सम्राः सम्भाष वृहत्कल्पः कन्दपेष्टम उच्यते सन्त्वोथ नवमः कल्प ईशानो दश्चमः स्मृतः

300

व्यान एकादशः प्रोक्तस्तथा सारस्रतोपरः त्रयोदश उदानस्तु गारुडोथ चर्तुदशः कौर्मः पञ्चद्शः शोक्तः पौर्णमासी अजायत पोडशो नारसिंहस्तु समानस्तु ततः परः आग्नेयोऽष्टा-दशः प्रोक्तः सोमकल्पस्तथा परः मानवो विंशमः प्रोक्त उदान इति चापरः वैक्रुण्ठश्रापर-स्तद्रह्रक्ष्मीकल्पस्तथा परः चतुर्विंशतिमः प्रोक्तः सावित्रीकल्पसंज्ञितः पश्चविंशतिमो घोरो वाराहस्त ततः परः सप्तविंशोथ वैराजो गौरीकल्पस्तथा परः माहेश्वरस्ततः श्रोक्तस्त्रिपुरं तत्र घातितम् पित्कल्पत्तथैवान्यो या कुहूर्बक्षणः स्मृता इत्येवं ब्रह्मणो मासः सर्वपातकः नाशनः सङ्कीर्णास्तामसाश्चेव राजसाः सान्विकास्तथा रजस्तमोमयास्तद्वत् त्रयस्रय उदाहताः सङ्कीर्णेषु सरस्वत्याः पितृणां न्युधिरुच्यते अग्नेः शिवस्य माहात्म्यं तामसेषूपवर्ण्यते राजसेषु माहात्म्यमधिकं त्रक्षणो विदुः सान्विकेष्वधिकं तद्वद् विष्णोर्माहात्म्यमुच्यत' इति। तुना राजसतामसयोगव्यवच्छेदः क्रियते । य इति व्यृहमुख्योवताराधिकारी । द्वितीयस्कन्धे नवमाध्याये तप तपेति शन्दानन्तरं वासुदेवोवतीर्ण इति । अयमर्थः। श्वीरसमुद्रतीरे स्थितः 'समुद्रं मनसाध्याये'दितिश्रुतेः ध्यातस्य समुद्रस्य गिरं समाधौ गगने समीरितां श्रुत्वा वेधा इदमुत्राच । तद् यदि राजसतामसकल्पेषु यो भवेत तदा देवान् प्रत्युपदिष्टं सन्दिग्धं विष-र्थस्तं वा भवेत् । रजस्तमसोः संशयविपर्यासजनकत्वात् । तदा ज्ञानाभावाद् 'विधीयतामा'-श्वित्यादि विरुध्येत । जानातीच्छति यतत इति अनन्तपदसमभिन्याहारात् प्राप्तं वासुदेवस्य नारायणत्वमाहः दोते सालिल इति । 'देवानन्त नमस्तुभ्यं नमस्ते जलशायिन' इति / भविष्योत्तरात । नारायणे शास्त्रभरः स्चितः । हरिरिति कृष्णो विष्णुरिति नोक्तम । एकस्थाकारकत्वात द्वितीयस्य सान्त्विकस्थ सान्त्विकपुराणादिमात्रविषयत्वाद्धरेः सर्वत्र गाना-द्धरिपदम् । अत्र वासुदेवः हरिः कोशात् । महानारायणे तु 'स हरिः सेन्द्रः सोक्षरः परमः स्तरा'डिति स्तराट् हरिरुक्तः। तत्र स्तेनात्मना राजत इति स्तराट्पदच्युत्पत्तिः। वासदेव-कलायां तु खेनात्मीयेनात्मना राजत इति च्युत्पत्तिः। एवं नारायणे वेदान्तप्रतिपाद्ये वेद-प्रतिपाद्यवासुदेवत्वमाहुः वासुदेव इति। ज्योतिषे सौरसिद्धान्ते 'वासुदेवः परं ब्रह्म एष छन्दिस पठ्यते' इतिवाक्याद्वेदप्रतिपाद्यः । विज्ञेय इति निश्रयविषयत्वेन विशेषेण ज्ञेयः। न त कोशोक्तनिष्णादिर्वासुदेवो विज्ञेयः। अनन्त इति सप्तम्यन्तम्। तथा चानन्तोंशा-वतारः । 'अन्ये चांशकलाः पुंस' इतिवाक्यात् । अनन्त इति प्रथमान्तं वा, प्रथमाप्राय-पाठात । उच्यत इति तसांश इति ज्ञानस निश्रयत्वायोच्यते । अन्यथाशुक्ताविमे रङ्ग-रजते इतिवत शुक्ताविदं रजत मितिवच तक्वांश इतिज्ञाने संशयत्वं अमत्वं वा स्यास तु शुक्ता-विदं शुक्तित्वमितिवनिश्वयत्वं भवेत्। कालात्मेति भविष्योत्तरपुराणेऽनन्तव्रतकथा। स्रिधिष्ठर उवाच 'कोयं कृष्ण त्वयाख्यातो योनन्त इति विश्वतः। किं शेषनाम आहोस्विद-नन्तत्तक्षकः स्टतः। परमात्माथ वानन्त उताहो ब्रह्म उच्यते । क एषोनन्तसंज्ञो वै सत्यं मे

मृहि केशव'। कृष्ण उवाच 'अनन्त इत्यहं पार्थ मम रूपं निवोधय। आदित्यग्रहचारेण यः काल उपपद्यते । कलाकाष्ट्रामुहर्तादिदिनरात्रिश्वरीरवान् । पक्षमासा ऋतुर्वर्षायुगकरूप-व्यवस्थया। योयं कालो मयाख्यातः सोनन्त इति कीर्तितः । सोहं कालोवतीर्णोत्र भुवो भारवतारणा'दिति । 'ख्यातो सोनन्त' इतिपाठे अकारो विष्णुः सोर्लोपः। 'वतारणा'दित्यत्र भागुरिमतेनावे अकारलोपः। आश्चर्यवहर्शनात् साघु । तथापि शास्त्ररीत्या बुभ्रत्सुवोधिकायां किश्चिदुच्यते । 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे'ति खरूपलक्षणे । अनन्तोऽनन्तानन्द उक्तः।'सोनन्त इत्यहं पार्थे'त्यनेनोक्तः। अर्थः। आदित्यग्रहचारेण यः कालः सदेहः। तथा च कृष्णोनन्तः कलाकाष्ट्रादिदेहवान् । यथा देवदत्त देही मारयति म्रियते च तथा कालः । 'कालात्मा भगवान् जात' इति वक्ष्यन्ति । पक्षदेहः। सत्यं सत्ता । 'सत्तामात्र'मितिवाक्यात् । तस्याप्य-मेदसम्बन्ध इति कालात्मेत्यत्र कर्मधारयः। विज्ञेय इति साचिककल्पीयत्वात् पूर्ववदर्थः। भू भारेति कालशरीरत्वात्तथा, तेन कालात्मेत्यत्र षष्ठीतत्प्रकृषः । एवं खरूपलक्षणेऽभेद-सम्बन्ध उक्तः, श्रीभागवतमते धारणायां मेदान्वयं वदन्तः परस्परं व्युहे निरोधलक्षणा-च्याप्तिपरिहारमाहुः तत्र सुप्त इति । तत्र साधिदैविकशेषे शय्यारूपेऽनन्ते । हरिरिति पूर्ववत् । वाग्विषयत्वात् । ज्ञानम् । एवं अनन्ते ज्ञानं निरूपितम् । तज्ज्ञानं लीलाधिकरणक-मिति 'नमामि हृदये शेषे' इत्यत्र निरूपितम् । सत्यं लीलाब्धिरिति लीलां निरूपयन्ति स तदाविष्ट इति । 'तसिन सङ्कर्षणे आविष्ट' इत्यादि टिप्पण्यां स्पष्टम् । अतः कालात्मेति भावः । टिप्पण्यामावेदारूपेति सङ्कर्पणसावेशित्वादितिभावः । लीलेति मिन्नं पदम् । अत इत्यत्र टिप्पण्यां यत इत्यादि । यतः शयानस हरेः कृष्णस्यावेशोतो हेतोः कृष्णस्य तमोऽवैशिष्ट्ये सत्यक्तिष्टकर्मत्वे सति भक्तनिगृहभावकर्तृत्वेन पकृतानुश्चयनेऽसम्भवा-दित्यर्थः । विष्णोरिति विष्णोः सान्तिकत्वेन तमोवैशिष्ट्याद्यसम्भवात् कृष्णवत् प्रकृतातु-श्यनेऽसम्भवमाशक्क्याहुः सान्त्रिककल्पाधिष्ठातुरेवेति । सान्त्रिककल्पाः ब्रह्मणो वासराः भविष्योत्तरपुराणोक्तं कृष्णामिन्नानन्तस्य शरीरं कालरूपं तद्रपाः इतिहेतोः साचिककल्पः कालः तमोवैशिष्ट्यादिविशिष्टः तस्याप्याधिष्ठाता तस्य । एवकारः कृष्णयोगं व्यवच्छिन्नत्ति । बलभद्रेणेति अनन्तमात्रेण कालशरीरेण सहानुदायनं भुभारावतारणरूपम् । एवकाराशी-यमित्याशयेन नात्मन इत्यसार्थमाद्धः नात्मन इत्यादि । कुत इति चेत् । न । वलदेवा-विष्टवासुदेवकलाया या लीला तस्या निरोधजनकत्वाभावात्। 'निरोधोस्यानुज्ञयनमात्मन' इति मुलवाक्यात् । नोक्तद्वणमिति बलदेवाविष्टवासुदेवकलाया एव लीला स्कन्धार्थ इति दषणं नेत्यर्थः। तस्त्रीलात्वेन रूपेण स्कन्धार्थः स्यात्, न तु पुरुषोत्तमलीलात्वेन रूपेण । भुभारहरणे ग्रन्थबाहुल्यात् । तथा सति स्कन्धार्थाननुगमः तदपि दृषणं न । भूभार-हरणस्य बलाह्ययेन हरिणा परस्परयानन्ताभित्रकृष्णेन वेत्युक्तद्वणाभावात् । तथा च

पुरुषोत्तमलीलात्वेन स्कन्धार्थोऽभेदान् मुख्यत्वाचेति भावः। तर्हीत्यादि यदि बलदेवेन पुरुषोत्तमस्य नानुशयनं तमोवैशिष्ट्यादिधर्मभेदात् तर्हि । एवं पूर्वोक्तप्रकारेण बलदेवेतु-श्यनिरूपण इत्यर्थः । पूर्वोक्तेति नारायणवासुदेवस्य वलभद्रसांशात्वादंशांशिनोः प्रतिपाद्यप्रतिपादकयोरपि । तादात्म्येनाभेदादिति तादात्म्येनाभेदो यथा घटानां तादा-त्म्येन घटात्मधर्मेण घटत्वेनाभेदः, घटो घटो नेत्यप्रयोगात् न तु भेदाभावरूपादभेदात्। मेदाभावरूपमद्वैतं तु सन्त्वेन रजोजये सन्त्वेन ज्ञान ऐक्ये भाते भवति। तन्त्रापीति बल-भद्रेपि। तचरित्रमिति वलभद्रचरित्रम् । कृष्णेति कृष्ण इति । प्रेमवशान् निकटस कृष्णस्य सम्बोधनम्। अमरगीतटिप्पण्यां 'वर्णयाम्यवशः कचित्' इति प्रेमिबवशतोक्ता। अस क्षोकस टिप्पण्यामाहेत्येकवचनं तत एव। चरित्रेपीति रासलीलाभुभारहरणचरि-त्रयोश्वरित्रत्वेनैक्योपि खरूपे द्वैविध्यप्रतीतिः। एकस्वैवानेकत्वे दृष्टान्तं वदन्तो देवक्या-मित्यस्या आभासमाहः अत एवेत्यादि। यत एकसैव द्विविधत्वं न तु द्वित्वं अत एव यथा चतुर्व्युहरूपेण प्राकट्यं मथुरायां व्यृहान् वहिरवस्थाप्यान्तः खस्य प्राकट्यं व्रजे नन्द-गृहे पुरुषोत्तमस्य । यद्यपि वासुदेवप्राकट्यं त्रज एव तथापि व्यापिवैक्कण्ठाद् वसुदेवहृद्यव-तीर्यादौ खकार्यं देवकीमृत्युनिवारणं कृतवानिति निवन्धे निरूपणात कार्यतोन्तः प्राकट्यं वसदेवहदि, खरूपतो बहिःपाकव्यमादौ वज एवेति ज्ञेयम् । किञ्च वजे वासुदेवपाकव्य-मप्यस्तीति चेत्, अत्रैवं ज्ञेयम्। प्राकटां द्वेधा, कार्यतः खरूपतथा। तत्र कार्यतः प्राकटां व्युहचतुष्ट्यपाकट्यं मथुरायाम्। पुरुषोत्तमस्य व्रजे।पाथमिकतत्तत्कार्यस्य तत्र तत्रैव जात-त्वात , खरूपतः प्राकट्यं तु न्युहत्रयविशिष्टपुरुषोत्तमस्य वजे। तत्र कार्यतः प्राकट्यमत्रो-च्यते । तथा च वासुदेवस्यादौ वज एव षहिःप्राकट्येपि तत्कार्थमादौ मथुरायामेव जातम् । व्युहचतुष्टयकार्यमादौ मथुरायामेव जातमिति निवन्धे स्फुटम्। पुरुषोत्तमकार्यं तु निःसाधन-जनोद्धरणमादौ व्रज एव जातमिति । अत्रापीति सङ्क्ष्णेपि । द्विरूपेण प्राकट्येपि वस्ततः खरूपैक्यमित्यर्थः । सुबोधिन्यां एकवत् प्रोच्यत इत्युक्तं तत्र हीनोत्तमयोर्नेकवद्भाव इति, हीनतामेकस वारयन्ति स देवक्यामिति। देवक्यां शायनस्य शेषसैव सम्भवो न हरे: श्रयानसा। तत्र प्रमाणमाहुः स्मृत इति। 'देवस्या जठरे गर्भ श्रेषाख्यं धाम मामक'मित्यनेन शेषस्य सम्भवः स्मृतः हरेः सम्भवो न स्मृतः। रोहिण्यामपरस्य हर्य-श्रस्य । यद्वा रोहिण्यां गर्भिस्थत्यनन्तरमपरस्य वासुदेवस्यावेश इत्यर्थः, इति असाद्धेतोः कर्षणान् मायाकृताद् शेषांशस्य कर्पणात् रोहिणीगर्भस्यस्य वासुदेवांशस्य हीनता माया-धीनता नेत्यर्थः । एकवदित्यत्र कारिकायां औत्पत्तिकस्तु शब्दस्यार्थेन सम्बन्ध इति शब्दार्थावेकवत् । एक इव । द्वाविव द्विचत् । प्रतीयत इति भगवदिच्छया घटादौ तथा व्यवहारात्। एवं चात्र द्वयोः प्रथम्मभेबोधनात् श्रीरोहिणीमभैस्याकस्थिकत्वशङ्काप्रयुक्ता

हीनता मायाधीनतापि वारिता। अतो गर्भसम्भवोत्तरमेव श्रीरोहिण्याः श्रीगोकुले स्थापनम् अन्यासां संप्तदशस्त्रीणामन्यत्रेति बोध्यम्। तमिति श्रीवलदेवम्। अन्यस्मादिति अर्थात् आधिभौतिकात् श्रेपात् तमसः रजसो देवदेहात् चारितार्थ्यकर्तृरूपाच । ज्ञातुमिति देवानां **झानाय । भावे तुम्रुन् । सोपीति अंशरूपोपि सः शय्पारूपो भवतीति हेतोरनन्त इति** सङ्कर्षणविशेषणमित्यर्थः। कालात्मेति कालस्य देहस्य आत्मा सोनन्तः, उक्तभविष्योत्तरात्। हीति निश्चये उक्त एव हेतः। स्वाश्रयोग्धिः तसिन्। शेते खप्नं कुरुते। पाताले त कालात्मा व्यापकरूपेण तिष्ठतीत्वर्थः। एवकारेण धराभराकान्ते शेषे न खप्नः किन्त खदेहभूते काले शेषे खप्नः। स्थितमिति अविनाभावेनं स्थितम्। अनन्तसहस्रवदनयोः सामानाधिकरण्यात् । तत्र स्थितमित्याधाराधेयभावस्तु लोकैः प्रतीयते । तथा भवतीति सहस्रवदनो भवति । 'सहस्रशीर्षा पुरुष' इत्यत्र पुरि शेत इति न्युंत्पत्तिः न्युत्पत्तित्रये । श्रुतौ सहस्रपात् सहस्रपाद् सत्तः। पुरुषेणापि सक्तेनेत्यर्थे पुरुषविद्यामाशक्काहुः वैदात्मेति। प्रतिपाद्मार्थवत् प्रतिपादकवेदेपीयं विघेत्यर्थः । तथेति सहस्रज्ञीर्वा भवति । स्वर्गेपीति सङ्कर्षणस्य यत् स्वं स्थानं तसिन्निप स्त्रेन स्त्रीयेन राजत इति लौकिकव्युत्पिः। कर्तिर किए। सरूपलक्षणानन्तस्य ज्ञानेनाभेदान्वयात् स्वर्गेपीत्युक्तं 'वेदा यथा मृतिधरासिष्ट हे' इतिवाक्यात् । भवितेति छुट्। अनद्यतनकाले । अष्टप्रहराः अद्यतनकालस्तत्र न भवि-व्यतीत्वर्थः । भगवद्वतारेणेति अनवतारेणादृश्येन निःसाधनजनोद्धरणं भविष्यतीति किमिति प्रश्नः। स हीति सङ्कर्षणसहितः शेषो हि । देवरूपेणेति साक्षिरूपेण। अत एव लीलासु साक्षिवत् तस्थिति वस्यति । लीलां तु भगवदावेशेनेति बहुस्बले प्रसिद्धम्। एवकारः चरितार्थकर्तृरूपयोगं व्यवच्छिनति । दैत्यानां सुखार्थ इति तेषां कारुं प्राप्यैव भगवत्त्राप्तेस्तथा । तदिदं 'मन्येऽसुरान् भागवता'नित्यत्र तृतीयस्कन्ध उपपादितम् । साहारचेति प्रलम्बादीनां मोक्षदाने तद्वधेन साहाय्यम् । भूमेर्भाररूपदुःखहरणे जरासन्धा-दिमिः सह युद्धेन साहाय्यं झेयम् । प्रियमिति न तु चारितार्थ्यम् । एवमत्र सहस्रवदनदेव-देहे कृष्णाभिन्नानन्तो बलदेवखरूपम्। कार्यकाले कृष्णावेशादावेशी। 'वासदेवकले'ति-विशेषणेन तमसः शिन्नतया ज्ञातुं, वासुदेवस्य सान्त्रिकत्वेनानन्तस्य तामसत्वेन सान्त्रिक. तामसत्वात , 'विशुद्धसन्वं वसुदेवशन्दित'मितिवाक्यात् , भगवतश्रतुर्भूर्तेस्तुरीयां तामसीं मृतिमिति पश्चमस्कन्धात् । 'अनन्त' इति रजसो भिन्नतया ज्ञातुम् । 'म्रक्तसङ्गोऽनहंवादी धृत्युत्साइसमन्वितः सिद्ध्यसिद्ध्योनिविकारः कर्त्ता सान्त्रिक उच्यते' इति गीताष्टादशा-ध्यायात्। 'सहस्रवदन' इति अर्थाद् मिन्नतया ज्ञातुम्। वेदात्मेति सुनोधिन्याः। 'खरा'-डिति आधिभौतिकात् शेषात् मिन्नतया ज्ञातुम्। देव इति चारितार्थ्यकर्तृरूपात् मिन्नतया

९. प≅, हिः ।

ज्ञातुम्। 'सहस्रवदनो देव' इति देवदेहाद् भिन्नतया ज्ञातुम्। अत्र प्रथमान्तप्रायपाठे देह-देहिनोर्नामुदेवपदार्थहरिकलयोरमेदः स्फुरति। स चैत्रं परिहरणीयः। वेदत्वेनैकरसत्वात्। 'यस्य यन्तरेव शिरः ऋग्रचरः पक्ष' इत्यादि तैचिरीयात्। आनन्दभयवत्।

१०-१-२५. विष्णोर्माघेत्यत्र सर्वस्रिक्तिरिति 'तमेव विदित्वातिसृत्युमेती'-तिश्रुतेः। सार्वभौमत्वादितिभावः। सा तदंशेति उद्घाटनमस्या अतो मायातदाकारक-तावत्परिमाणकरूपेत्यर्थः । इदं च अंशेनेत्यस्य विवरणम्। यो हि विष्णुरिति सर्वत्र कृष्णस्याकारकत्वात् कृष्णस्थले विष्णुश्चन्दः हरिशब्दश्च। विष्णौ कृष्णसमानयोगक्षेमत्वा-द्धरौ सर्वत्र गीयमानत्वात् योगमात्राद् वा। सायोद्घाटनेनेति वाक्यमप्यत्र 'निशीथे तम उद्भत' इति । विष्णोः सन्वरूपा माया तस्या उद्घाटनम् । कृष्णे तु त्रिगुणमायायाः इच्छारूपलक्ष्मीरूपमायाया बोद्घाटनम् । षड्गुणैश्वर्येति उक्तार्थः पङ्गणैश्वर्यशब्दः। अयं विशेषः। नारदपश्चरात्रे मायाया इच्छारूपलक्ष्मीरूपत्वमुक्तम्। 'न यत्र माये'तिवाक्यात्, 'नास्ति श्रुतिषु तद्वातें'ति निबन्धाच। तस्यै पहुगुणैश्चर्यं कालिन्दीवत भगवता दत्तम्। अतः षड्गुणा लक्ष्म्यंशस्त्रीषु सन्तु यथा कात्यायन्याम्। 'खलक्षणा प्रादुरभूत् किलाखत' इति-वाक्यातः भगवछ्वक्षणायां सरस्वत्याम्। तत्र भगवतीत्वं पद्गुणैश्वर्यं विना न गच्छति। घटे पटत्ववत्। ऐश्वर्यं कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुं सामध्यं यतः। तद् भगवदीयं सम्भवति। यत्र त्वात्मसृष्टिः 'कदाचिन् माययाऽभव'दित्युक्ता मायिकसृष्टिः, तत्र मायिकसृष्टौ मायायाः षड् गुणाः सन्ति, असादेव वाक्यात् । अत एवं माया भगवतीतिष्रयोगः । तत्रैश्वर्याभावे तिरोहितषड्गुणे जीवे अहं भगवानितिप्रयोगे भगवन्वाध्यासो न संस्भवति। मायिक-षञ्जणेश्वर्याभावात्। अत उक्तं षड्गुणैश्वर्ययुक्तेति।समवेतसम्वायेन।द्रव्यत्वपक्षेयुक्ता संयुक्ता। परम्परया। इयं कात्यायनी। 'गच्छ देवि वर्ज भद्र' इति वाक्यात्। तदाहुः भगवत्रमसादादिति प्रसादरूपा सा शक्तिर्भवतीति साधनमकरणसुबोधिन्याम्। अतो नाखण्डादैतविरोधः। अस इति प्रसादरूपशक्तित्वात्। स्वस्थानेति स्वस्थानं वैकण्ठाख्यम्। न दोष इति अवतार्यवतारविनियोगाभात्रो दोषः परिन्छित्रत्वेन प्राप्तः स नेत्यर्थः। खस्याः व्यापकत्वेष्युत्क्रान्तिगत्वागतीनां सम्भवात्र व्यापकत्वजदोषः। अत्रापीति भूमावपि बोष्यम् । अपिना वैकुण्ठे । कार्यं वक्ष्यमाणम् । इदमत्र ज्ञेयम् । 'विष्णुनीम महायोगी महामायो महातपा' इति योगतन्त्रोपनिषच्छूतौ विष्णुमायोक्ताः सा यद्यपि वैक्कुण्ठे नास्ति 'प्रवर्तते यत्र रजस्तमस्तयोः सन्तं च मिश्रं न च कालविक्रम' इतिवाक्यात् तथापि विष्णु-सम्बन्धिनी माया वागगोचरे कृष्णेपि मायां बोधयति, सा गुणरूपमायावाधात प्रसादरूपा शक्तिरूपा मायेति मायेन्द्रियाणीतिसम्प्रदाये निवन्धमते। नृसिंहतापिनीये द्वैते भेदभान-निर्वाहाय माया निरूपिता। भवन्त इति देवाः । यस्रदेवादीति वस्रदेवसन्तांशे माया-

च्यामोहं विना कंस एवमपराधिनौ न मोचयेत्। 'वत् तदग्रे विषमिव परिणामेऽमृतोपमं तत् सुखं सान्विक'मितिवाक्यात्।

१०-१-२६. इत्यादिइयेत्यत्र तत इति क्षीरपयोनिधितीरात्। गणबहुवचनशब्दार्थमाहुः अनेकेति। प्रजापतीनामिति दक्षादीनाम्। अन्यथेति तथा च सृष्टौ
नियुक्तस्यदितिरक्तं जनम न प्राप्नोतीत्यर्थः। पूर्वमिति असात् पुष्टावतारात् पूर्वं न सम्भावितम्। मर्यादांशकलावतारा एवान्यदा जाता इति। जातमिति सन्तापात्मकस्य शरणमार्गात्मकस्यान्तर्यामिणो ध्याने पुंसब साधनत्वं पृथिन्याम्। द्वितीयस्कन्धनवमाध्याये
'तपो मे हृदय'मितिवाक्यात्, 'त्रह्माणं शरणं यया'वितिवाक्यान्, 'उपस्थितान्तिके तसा'
हतिवाक्यात्, 'पुरैव पुंसावधृतो धराज्वर' इति वाक्याच। तद्भाग्येति भूमिभाग्यामिनन्दनम्।

१०-१-२७. श्रूरसेन इत्यत्र दुःखप्रापणेति । 'भूमिर्माता तथा चान्य' इत्युक्तेषु भूमेः शामनमुक्तं, मातुः सान्त्वने मातृदुःखमङ्गं, तथा सति सान्त्वनमध्यायार्थो भवेत . न तु भक्तदुःखं हेतुरध्यायार्थः। अध्यायार्थसङ्गत्यर्थं तस्याः दुःखमापण उपाय उत्कर्षे सत्युपायस्तमाह । उत्कर्ष उच्यत इति सुवोधिन्या अवान्तरवाक्यार्थत्वेनोत्कर्षे सत्युपाय आकाशवाणीव्यक्तवचनरूपोत्र व्यापृतकंसव्यापारकः तस्याः खल्पकत्वज्ञापनाय पूर्वं सप्त स्रोकाः, अष्टमे आकाश्रवाण्या व्यक्तवचनं, तत्कार्यं नवमे भगिनीहननारम्भः, दश्मे सान्त्वनारम्भः, एवं सान्त्वनविशिष्टो भगवित्ररस्यः सकार्य आकाशवाण्याऽच्यक्तवचनरूप उपायो दश्रश्लोकानां महावाक्यार्थं उक्तः। अत्र श्रूरसेनपदपुरःसरं कथने वीजं भक्तस्य धैर्यमुक्तम् । ग्रुरस्य ग्रुराः सेनायां भवन्ति । ग्रुरो धैर्येधिकारी, विवेकधैर्याश्रये ग्रुन्थे धैर्ये ग्रूरसाधिकारोक्तेः। 'अञ्जूरेणापि कर्तव्यं खस्यासामध्यभावना'दित्यनेन। सहस्रार्ज्जनस्ये-त्यादि नवमस्कन्धे प्रसिद्धम्। त्रयोविशेष्याये। 'अर्जुनः कृतवीर्यस्य सप्तद्वीपेश्वरोऽभवत् दत्ता-त्रेयाद्धरेरंशात् प्राप्तयोगमहागुणः। न नूनं कार्तवीर्यस्य गतिं यास्यन्ति पार्थिवाः। यज्ञदान-तपोहोमश्रुतवीर्यजपादिभिः। पञ्चाशीति सहस्राणि ह्यन्याहतवलः समाः। अनष्टवित्तसर्गो बुग्रुक्षेऽक्षर्यं पद्भम्। तस्य पुत्रसहस्रेषु पञ्चेनोर्वरिता मृघे जयध्वजः शूर्सेनो वृषसो मधु-रूर्जित' इति । यादवानामिति 'ययातिशापाद्यदुमिर्नासितव्यं नृपासन' इति दशमें वाक्यात्। यदुर्हि ज्येष्ठ एवासीत् स चेत् पित्रा निवारितः। ततः प्रभृति न मर्यादाराज्यम्। अर्जुनादयस्तु पुष्ट्या सार्वभौमा जाताः। अत एव हताः, कंसोपि। अत उक्तं ततः पुष्ट्येवेति। यो महानिति यथार्जुनः। पुष्ट्येति भद्रसेनकस द्वौ पुत्रौ दुर्मदधनकौ, तत्र धनकस्य किनष्टस्य चत्वारः पुत्राः, कृतवीर्यः कृतामिः कृतवर्मा कृतौजाः । तत्र कृतवीर्य-सार्जुन इति पुष्ट्या धनकस्य कनिष्ठत्वात्। ज्येष्ट इति जयध्वजः। माहिष्मत्यामेवेति नवमस्कन्धे पश्चदशेष्याये 'विष्ठावितं स्वशिविरं प्रतिस्रोतःसरिङ्गलैः नामृश्यत् तस्य तत्

३०७

वीर्यं वीरमानी दशाननः गृहीतो लीलया स्त्रीणां समक्षं कृतिकिल्बिषः माहिष्मत्यां सिष-रुद्धो मुक्तो येन कपिर्यश्रे'ति रावणो दिग्विजये माहिष्मत्याः समीपे नर्मदायां देवपूजां कुर्यन् तेन प्रवाहस्यावरोधात् प्रतिस्रोतसः तस्याः तस्याः सरितो जरूः विष्ठावितं स्विशिविर-मालक्ष्यार्जनवीर्यं न सेहे । ततश्र कृतिकिलियः क्रीडन्तमर्जुनमिभवितुं पद्यः दशाननी-र्जुनेन गृहीतः माहिष्मत्यां खपुर्या कपिरिव सिन्नरुद्धश्च, पुनश्चावज्ञया येन मुक्त इत्यर्थः। तसार्जुनस ज्येष्ठपुत्रो जयध्वजः सीपि माहिष्मत्यामेव ज्येष्ठत्वादेवकारः। लोके चोली-महेश्वर इति पुरीनामेति चोलीग्रामः पृथक् महेश्वरः पृथक् इति द्रष्टन्यम्। माहिष्मती पुरी बस्याम्। सर्वोत्कर्षे त्वित्यादि कारिकार्थस्तु टिप्पण्यां द्रष्टन्यः। टिप्पण्यां तथाकाज्ञा-वाणीति सर्वोत्कर्षे सति आकाशवाणी व्यक्तवचनयुक्ता वोध्या। भगवदाविभविति श्रीदेवकीति बोध्यम् । यद्वःस्वमिति यत् प्रसिद्धम् । स्वल्पक इति सर्वोत्कर्षे सति आकाश्व-वाणीव्यक्तवचनरूपे निमित्ते कारणे सति विरुद्धधर्माश्रयत्वात् । श्रीघमिति विशुद्धसन्वे प्रवेशमन्तरापि । भगवनमार्गे इति श्रीभागवते । स्कन्दप्रराणे श्रीभागवतमाहात्म्ये चतुर्थेच्याये 'यथा कथश्चित कर्तव्यं सेवनं भगवन्मत'मिति वाक्यात्। सेव्यतेनेनेति सेवनम् , करणे ल्युट् । कास्त्र इति द्वादशस्त्रन्थे 'पुष्करे मथुरायां च द्वारवत्यां यतात्मवान् उपोष्यसंहितामेतां पठित्वा ग्रुच्यते भयात्' इतिशास्त्रे। 'भयं' दुःखम् । भक्त-दुः विमित्यादितात्पर्यार्थे भक्तदुः वं तपः । भगवन्मार्गः भगवदात्रया यत्राऽऽस्थीयते सः द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायोक्तः । तत्र तपसा ब्रह्मणो हिरण्यगर्भदर्शनम्। शास्त्रं नारद-पञ्चरात्रम् । तत्रेन्द्रस्य तपसा लक्ष्मीदर्शनम् । तयोर्निरूपितमिति टिप्पण्यामर्थः । स्मृतमिति 'खशान्तरूपेष्ट्रितरै: खरूपैरभ्यर्द्यमानेष्वनुकम्पितातमा । अजोपि जात' इतिस्पृतम् । तद्क्तं 'भूमिईसनृपे'त्यत्र 'सर्वेषां च महद्दुःखं नान्येन विनिवार्यते । यदा तदा हरिः कृष्णः मादु-रासीदिति स्थिति'रिति । अतोऽल्पकं दुःखं वसुदेवेन निवार्यं न दुःखं महदिति नैतावता भगवदाविर्भाव इति भावः। अन्यथा विशुद्धसन्वात्मको वसुदेवः कथं भगवत्मादुर्भाव-प्रतिबन्धिकां प्रतिक्रियां समारभेत । देवकी ब्रह्मविद्या, तस्याः सुखदाः सप्तैव । 'रुद्रो रुद्रश्र दन्तिश्च नन्दिः षण्मुख एव च गरुडो ब्रह्म विष्णुश्च नारसिंघस्तथैव च। आदित्योप्तिश्च दुर्गिश्च क्रमेण द्वादशाम्भसी'त्युक्ता द्वादश । अम्भसि जले मतिपाद्या अर्थाः, अभिशब्दे इति धातो-रम्भःशब्दः तदा ते गौणाः अर्थाः सप्तैव ग्रुख्याः तानवान्तरवाक्यार्थानाहुः देशात इत्यादि । सुषोधिन्याम् । सप्तैव सुस्वदा इति पुरुषोत्तमजनमप्रकरणात् पुरुषोत्तमयोमाध्यायोक्ताः सप्तैव सुखदाः अत्रैव भागवते गीताविस्तारे स्पृता ग्राह्याः। सङ्क्षेपे। प्रपश्चे तु 'भूमिरापोनली वायुः खं मनो बुद्धिरेव च। अहङ्कार इतीयं मे भिना प्रकृतिरष्टघे'ति स्मृत्योच्यन्त इति स्मृताः वैषिकोण्। एवकारः द्वादशयोगं न्यवच्छिनचि । तत्र त्रिवृत्करणं जीवेषु । पुरुषोत्तमे पु

भूम्यादिदेवताः। भूमिः शरीरम् ,आपो लीलाः सर्गरूपाः, अनलः आत्मा, वायुः प्राणः,सं अन्दः पोडश्ररूपः, मनः मनसो मनः, बुद्धिश्रेक्ष आनन्दः। अहङ्कारः सप्तसमष्टिः। अहङ्कारेण सप्तानां व्यतिहारात्। यथाहं स्थूल इति भूमिधर्मव्यतिहार आत्मनि अहङ्कारेण। अहं प्राष इति प्राणघर्मदेहधारणाध्यास आत्मनि अहङ्कारकृतः । अहंशब्द इति श्रब्दाध्यासः श्रब्द-सुष्यभावकालेह्द्वारकृतः । अहं पश्यामि शृणोमि जिन्नामि स्पृज्ञामि रसामीत्यादयोध्यासा अहङ्कारेण। अहं अप्रमेयं पश्यामीत्यप्रमेयज्ञानाश्रयत्वाच्यासो मंनोधर्माच्यास आत्मनि अह-द्वारकतः। 'मनसैवानुद्रष्टव्यमेतद्रप्रमेयं ध्रव'मिति बृहदारण्यकात् । अहं पदार्थाञ् जानामीति युक्सभ्यासः । बुद्धिमानयं पदार्थान् जानातीति प्रत्ययात् पदार्यद्वानं बुद्धिधर्म इति । अन्नावस्थातः स्वत्रश्रेत्येकेन श्लोकेनोत्कर्षः। द्रव्यकृतो द्वास्यामिति विभागः। तथा अता-दिति तकारागमः। तथाभृता सुखदैः सुखिनीभृता ब्रह्मविद्या देवकी । तथाभृता इति पाठे सुखदत्वेन भूता जाताः सप्तैवेत्यन्वयः । नतु दुःखप्रतिकिया सङ्कर्षणकार्यं कतः पतिः प्रतिक्रियां समारेभ इति । तत्राहुः तदा पतिरिति । भगवदवताराहेतौ खल्पकः मक्तदुः खकाले पतिर्वसुदेवी वेदारमा खमतिपाद्यज्ञानजनकः कंसबीधनप्रकारेण ब्रह्म-विद्यायां देवक्यां श्रवणद्वारा झानश्रवेशार्थं प्रतिकियां समारेभ इत्यर्थः। नवभिरिति दशमे त सान्त्वनारम्भ इति प्रतिक्रियातः पदार्थान्तरारम्भः । आरम्भः प्रतिक्रियायां प्रथम-प्रश्नुतिः। चकारात् 'श्लाधनीयगुण' इत्यादिनविमः प्रतिक्रिया कृता भवति । चकारोनुक्त-सम्बर्धे । तस्येति सर्वस्य सम्बन्धिनः । सम्बन्धो अंग्राशिभावः । पूर्वमिति श्ररसेन-देशनिवासात पूर्वम् । बास्त्रघेति तदुक्तं नवमे 'शश्चमश्च मधोः प्रत्रं लवणं नाम राक्षसं हत्वा मधुवने चके मधुरा नाम वै पुरी'मिति । आर्थिकमाहः तन्त्रत्यमिति । स चेति भूरसेनथ । खनामा जातदेशावासे हेतुमाहुः अनेनेति । मथुरावासकथनेन हेतुना । अत्र महावाक्यार्थेऽच्यायार्थसङ्गमने आकाशवाणीव्यक्तवचर्नं न भगवदवतारे हेत्रस्तोऽव्याप्तिः. तिम्वारणाय 'तत्मयोजको हेतुश्चे'ति स्त्रेण भगवदवतारे भक्तदुःखरूपहेतुमयोजकस्याकाञ्च-वाणीव्यक्तवचनस्य हेतुसञ्ज्ञत्वाकाव्याप्तिरवतारहेतुरूपाच्यायार्थे इति बीष्यम्।

१०-१-२८. राजधानीत्यत्र कालभेदेनापीति अयं तत इति पूर्वाविधीधर्क पदं कालत उत्कर्षसमर्पकम् । क्रमस्तच्छन्दार्थः। देशभोगानन्तरम् । देशभोगः कालसाध्य इति कालसेदः । आर्थिकः । 'आर्थिकं तु प्रवक्ष्यामी'ति प्रथमस्कन्धकारिकायाः । अपिना विषयभोगः । विषयभोगो महानिति महती जाता । भेदो विशेषः कालविशेषण । 'मेदो हैचे विशेषे सा'दिति विष्यः। ततः प्रभृतीति श्रुरसेनादारम्य। पूर्वोक्त एव वा तन्छ-ब्दार्थः । यायन्त इति अर्जुनस्य पञ्च पुत्रा उर्वरिताः जयन्त्रजञ्जूस्तेनवृष्यमभूर्जिताः. तम् 'जयष्वजात् तालजङ्करतस्य पुत्रशतं त्वभृत् । क्षत्रं यत् तालजङ्काख्यमौक्तेजोप्रसंहतं तेषां ज्येष्ठो वीतिहोत्र' इतिप्रथमपुत्रवंश उपसंहतः । तदनु श्रूरसेनो मधुरायां कनिष्ठः । तदुआता वृषभः तदुआता मधुः तद्वंशः। 'वृष्णिः पुत्रो मधोः स्मृतः,तस्य पुत्रशतं त्वासीद् वृष्णिज्येष्ठं यतः कुरुं माधवा वृष्णयो राजन् यादवाश्चेति सञ्ज्ञिताः'। तत्र माधवा वृष्णयश्च स्पष्टाः । यादवानाह यदुपूत्रेषु 'यदोः सहस्रजित क्रोष्टा नलो रिपुरिति श्रुता' इति पद्यार्थीः क्तेषु 'यदुपुत्रस्य च क्रोब्ट्रः पुत्रो वृजिनवांसतः खाहिसतो रुशेकुवैं तस्य चित्ररथसतः शतविन्दुर्महायोगी महाभोजो महानभू'दित्याद्यक्त्वा 'कंस: सुनामा न्यग्रोध: कङ्क: शृङ्क: सहस्तथा राष्ट्रपालीथ सृष्टिश्च तृष्टिमानीग्रसेनय' इत्येतावन्ती राजानः कंसपर्यन्तम्। स्वबला-दिति कनिष्ठश्रात्पुत्रत्वात् तथा। खण्डमण्डलेति माधुरशुरसेनयोः खण्डमण्डलं मधुरा। मधुरैवेति एवकारः ग्रूरसेनदेशयोगं व्यवच्छिनत्ति। यादवेति तेन माधवा वृष्णयश्र मथुरायां निवृत्ता इत्युक्तम् । तर्हि मथुरायां श्रूरसेनाभावप्रसक्त्या 'श्रूरसेनो यद्वपतिर्मथुरा-मावसं त्रित्यस्य विरोध इत्याशङ्क्षाहुः श्रारसेनेति। तथा च यदुपतित्वाच्छासेनीपि यादव-भृभुजामित्यत्रास्तीति । तथा च याद्वानां भृभुजः याद्वभृभुजस्तेपामिति पष्टीतत्पुरुपः । न त सर्वे च ते यादवाश्व ते भृभुनः यादवभृभुज इति कर्मधारयं कृत्वा पुनः सर्वपदेन कर्मधारय इतिभावः । प्रीयत इति हुधाञ् धारणपोषणयोः ह्वादिः उ० अ० अत्र पोषणं तर्पणिमत्या-श्चरेन लाघवादुक्तम् । प्रीङ् तर्पणे चु० उ० अ० कर्मणि यक् । राजधानीति कारणाधि-करणयोश्वे'तिस्त्रेण अधिकरणे ल्युट्। द्धातेर्धारणमर्थमाहुः निधीयत इति। अनेनेति राजधानीपदेन । उक्तमिति न्यञ्जनयोक्तम् । नित्यपदस्तारसं कारिकयाहुः सर्वतक्त्वेष्विति। अष्टाविश्वतितत्त्वेषु यो विष्टोन्तर्यामित्राक्षणेन । भूमावपीति तत्त्वान्तर्गतत्वादितिभावः । क्कचिदेवेति यथा पुंसां हृदि । तहन्मथुराहृत्पद्मम् । 'मथुरायां विशेषेण मां ध्यायन मोक्ष-मश्रुत' इति। अष्टपत्रं विकसितं हत्पनं तत्र संस्थितमिति गोपारुतापिनीयात । 'यत्र ब्रह्म च क्षत्रं चीमे भवत ओदनः मृत्युर्यस्थोपसेचनं क इत्था वेद यत्र सं इति श्रुतेरेचकारः। स्मृतेति अत्र स्मृता द्वादशस्कन्थे च । वेदवेदान्तसारत्वाच्छ्तेति नोक्तम् । असारत्वापत्तेः। तथा च कारणरूपेणास्तिभातित्रियत्वेन सर्वत्र स्थितावप्यनुप्रचिष्टरूपेण मधुरायामेव तिष्ठति । 'त्रयोविंशतितन्वानां गणं युगपदाविश'दितिवाक्यात्। अस्याः पृथिन्यास्त्रिवृत्कृतत्वे तस्या भूमेरुपादानतद्वारात्राप्यावेशः। यद्यपि जलादिकमप्युपादानं 'तसादु वा एतसादात्मन आकाशः सम्भूत' इत्यादिश्रुतेः 'तदात्मान" खयमक्रुरुते'तिश्रुतेश्व, तथापि भूम्यंशस्या-धिक्यात तदाविष्टस्थैव स्थितिरुक्तेति भावः। भगवान् हरिरिति पदद्वयसार्थमाहुः द्वयं चक्र इति । भगवान् वासुदेवः प्रथमाध्यायेर्थ इति मीक्षं चक्रे इतिवक्तव्ये भगवती हरित्वे-नोपस्थिते यत् कर्तन्यं तदाहुः सर्वेषामिति । सप्तमस्कन्धे 'समः सुहृदु ब्रह्मे'त्युक्तेः तथा ।

'हरिईरित पापानी'ति पापहरणैकदेशः सकलं हितं चक्रे । हरिस्तु सर्वदुःखनिवृत्तिं चक्रे, न्युत्पत्तेः। सर्व एवेति अन्येपि देवकेयाः प्रतिकर्तार इतिभावः । सन्मानबाहुल्यादेवकारः । मर्यादेति वसुदेवो मर्यादास्थापकः । वेद्रवात् । 'निगमो वसुदेवोऽभ्'दितिश्रतेः । 'वेदस्थ विद्यमानत्वान् मर्यादापि व्यवस्थिते'ति पुष्टिप्रवाहमर्यादाग्रन्थवानयात्। सर्वथेति सर्वे प्रकारा अन्येषामपि वसुदेववत पतीकारकाणां सत्त्वात् । राजत्वादतो न्यूनपूरणम्। निरू-पितमिति सान्निध्यं निरूपितम् । कान्तं इहीवमितिपक्षे दुःखसम्भवो निरूपितम् । प्रथमपक्षे दुःखस्य सम्भवो यसात् तादशो भगवत्तिरोभावो नित्यसित्रिघिदेशेपि चेजात इत्यर्थः। द्वितीये तु भगनदनतारो भवत्विति ज्ञापनार्थं दुःखसम्भवो निरूपितमित्यर्थः। प्रसङ्गाद भक्तिदशायां तीर्थान्तरसान्निध्यमपि विवृण्वन्ति स श्रीरङ्गादिष्विति । आदिना जगन्नाथ-विव्रलेशविङ्कटेशाः। 'जगन्नाथे विव्रलेशे श्रीरङ्गे वैङ्कटे तथे'ति निवन्धे बहुष्वनियम इति द्योतितम्। नारायणस्येति श्रीरङ्गे शालग्रामलेप्या मूर्तिः। शालिग्रामास्तु जलेशया इति नारायणत्वम् । जगनाथे दारुविग्रहः । औषघिविद्या । 'अदो यदारु हुवत' इतिश्चतेन रायण-त्यम् । 'कृष्णस्त भगवान् स्वय'मितिवाक्याच अवतारः । विद्वलेशे महाविष्णुः,महत्त्वं भग-वत्सम्बन्धादेवेत्याश्रयनारायणत्वम् । वैङ्कटे वैक्कण्ठनाथः । नारायणसमत्वान्नारायणत्वम् । 'नारायणसमी गुणै'रितिवाक्यात्, सर्वेषु न महतः स्नष्टः सान्निध्यं किन्त्वण्डसंस्थितस्य महत्स्रष्ट्रद्वितीयरूपखेत्याहुः ब्रह्माण्डेति । ननु भक्तिमतां सन्वात् कृतो न महतः सृष्टुः सानिष्यमत आहुः देशका छेति । देशकालद्रव्यमध्यस्यो नित्यः सन् षडङ्गत्वं यञ्जलं य आगतः। किञ्च षडङ्गत्वं पर्भावविकारत्वं यो ब्रह्माण्डरूप्यागतः देशकालादिः तन्मध्यस्य इत्येकदेशान्त्रयः। अन्यन्त्रेति मथुराया हत्पग्रस्थानभृतायाः अन्यत्र पृथ्वीदेहेवान्तरदेशेषु ये शालग्रामादयस्तेषु स्थितः सामिष्यं करोतीत्यर्थः। तेन देशकालमध्यस्थत्वान् न महतः सप्टेतिभावः। तथा चाङ्गभृतात् प्रधानभृतोऽधिक इति तेनैव चेन्न सुखं तदा अङ्गभृतात् इतः सुलं भवतीत्यपि ज्ञापनायेदमुक्तम् । तेन तापिनीयोक्ताभ्यो द्वादशमूर्तिभ्यो न सुल-मिति ज्ञापितम् । मथुराकार्णिकास्थानापन्नद्वादशवनस्थत्वात् । किञ्च वर्हि देशान्तरे भग-बत्युजादिकं न स्वादित्याशक्का तदिष व्यवस्थापयन्ति सा देशेति । तीर्थेभ्योन्यदेशेषु 'देश: कालः पृथग् द्रव्य'मितिवाक्यात् देशादिषडङ्गरूपो यो मगवान् 'बज्ञो वै विष्णु'रितिश्चते-र्विष्णुः स शालग्रामादिषु स्थितः। ष्टा गतिनिवृत्तौ। तिरोभावरहिते नित्यसिबहित इत्यर्थः। अस्थिरायां मृतौं विसर्जनविकल्पादाधिर्भावतिरोभाववान् इति शालग्रामेत्युक्तम् । शालिग्राम-धन्दोपि । आदिपदेनोक्तश्लोकोक्तदेशादिषु देश उक्तः। एकादश्यादिकाले,तुलसादिद्रन्थे. श्व मादिगुणवति कर्तरि, गोपालादिमन्त्रे, पूजादिकर्मणि, तत्तद्वपो भगवान विष्णुः स्थित इत्युक्तम् ।

१०-१-२९, तस्यां त्वित्यत्र भगवत्कृतेति नित्यसिन्नहित्रगगनत्कृतेत्यर्थः। दुःखपर्यवसानं भगवत्त्राकट्यार्थमैन्छिकम् । तस्यां नित्यसन्निहितायां तु दुःखपर्यवसानेने-त्यर्थात्। एवं वेदान्तीयो भगवान् मानसीनोग्ने वक्तव्यः। वेदीयोत्र 'कृष्णद्यमणिनिम्लोच' इति वृतीयस्कन्योक्तञ्जमणिधर्मेण मानसीनमाहः सर्वानिति । हरित्वेनाविभीवात पूर्व कुष्ण उक्तः । हरिः शास्त्रमतिपाद्यः कृष्णोकारक इतिशास्त्रप्रतिपाद्यत्वार्थं कृष्णस्य । योगेन हरिर्द्धमिणरिप अस्तं गच्छन् सर्वानंशानाकृष्यास्तं गच्छति । आरण्यके प्रसिद्धम् । भगवत्कृतसुखव्यावृत्तेस्त्वर्थत्वान् नित्यसिनिहितभगवतो हरेः सर्वानित्यर्थः। अंद्यान् षद्गुणान् । भगवतः निरोधकर्तृत्वं हरेः । षहुत्कटदोषाकर्षार्थमाहुः सर्वत इति । गुणदोषेषु समत्वग्रुक्तम् । समत्वात् सुदृस्वाच ब्रह्मणः । स्वावतारार्थमिति। अयमर्थः । समाघिभाषा-पोषिकेन्यमतभाषा लौकिकीभाषा वा। अत्र 'निष्कलं निष्क्रयं शान्त'मित्यादिश्चत्युक्तम्। सिद्धान्ते विरुद्धसर्वधर्माश्रयम् । तत्र ब्रह्मणि 'कृष्णस्तु भगवान् स्वय'मिति वाक्यात् 'कृष्णो प्रसेव शाखत'मिति श्रुतेश्र परिदृश्यमानयानद्भर्मवैशिष्ट्येन स्वावतारार्थम्। तथा चान्यमत-भाषा लौकिकी भाषा ताभ्यां भगवत्कृतसुखन्याष्ट्रन्यर्थकस्तुशब्द इति भावः। तदेतदाह-ष्टिप्पण्यां सर्वानित्यादीत्यादिना । लीनं कृतवानिति साहिन्यं लीनं कृतवान्। अत एवा'वजानन्ति मां मृढा मानुषीं तनुमाश्रित'मिति गीता। सर्वीकर्षवत्यां खावतारार्थं भक्तदुःखाभावसत्तावत्यां 'तस्या'मित्येवम् । एवं त्वर्थग्रखेन पूर्वश्लोकसङ्गतिनोधके 'तस्या'-मितिपदे विशेषणे उक्ते। सुबोधिन्याम्। कहिंचिदिति तस्यामित्यस्य त्वर्थे आधाराधेयभावः सम्बन्धः । भगवत्कृतसुखन्यावृत्तिमत्यां तस्यां मथुरायां स्वसर्वाशाकर्षवत्यां च किहींचित किमः प्रश्नवाचकात् कालेहिल्। कुत्सा द्योत्या। तथा च विधः 'कि प्रश्नेपिच क्रत्साया'-मिति । चित् असाकस्येव्ययम् । तथा चासकले कर्सिश्चित्काले विशेषणविशेष्यभावे काम-चारो वा। किंह च चिच तयोः समाहारः किंहिचत्। पूर्वोक्ते वेति सर्वाशाकर्षणकाले। असाकर्यं किमो द्योत्यायां कुत्सायां चिद्व्ययवाच्यायां सुम्रहुर्तादिराहित्यमित्याहुः सु-मुङ्कर्तादिकमिति । साकल्यं सुग्रुहूर्ततद्भावास्यां काले भवति । सुग्रुहूर्ताभावमात्रा-द्साकल्यम् । एतदेवाहुः इति कर्हिचिदित्युक्तमिति । अन्येपीति अष्टवसुसंज्ञकेभ्यो विश्वेम्यो देवेम्य इति । पितृनाम्नेति ऋरो वसुदेवपिता, श्रूस्थापत्यं शौरिः । 'अत इञ्'। प्रकृतिमात्रेण पितृनाम्गा। तन्निवृत्तिरिति विशेषणानां व्यावर्तकत्वादितिभावः। एवं विशेषणकृत्यमुक्तवा विशेष्यवसुदेवपदकृत्यमाहुः वसुदेवञ्चातर इति । देवभागादयः। 'देवमीढस्य ग्रास्य मारिषा नाम पत्न्यभृत, स तस्यां जनयामास दशपुत्रानकल्मषान्। षसुदेवं देवभागं देवश्रवसमानकम् । सृज्जयं श्यामकं कंकं शमीकं वत्सकं वृक'मिति नवम-

स्कन्ये । उद्गह इति । पोडशसंस्कारेषु प्रथमः । तेन नान्यसंस्कारोपादानम् । नवोडयेति न वाचा सा ऊटा नवोडा विवाहिता तया । स्वगृहेति पठोनीति लोके तहिने । श्वद्गृरेति देवकदत्तम् । स्वत इति 'पितृनाम्ना तु ग्रुष्ट्यत्व'मितिवाक्यात् । अन्यथा देवकीपदमनति-प्रयोजनकं स्थात् । अवस्थोत्कर्षस्य वाक्यार्थत्वे इदमेव हेतुः। देवक्येति सहार्थेऽप्रधान इति तृतीयार्थप्राप्तमर्थमाहुः भर्तृप्राधान्यमिति । अनेन स्वत उत्कर्ष उक्तः । देवक्येतिपदेन देवको ज्येष्ठ इत्युत्कर्षः । देवानां स्थानं ब्रह्मविद्या चेत्यप्युत्कर्षः ।

१०-१-३०. उग्रसेनसुत इत्यत्र । न्यावर्तकं हि विशेषणम् । उग्रसेनसुत्तविशेषण-न्यावर्त्याभावात् कंसकृतसुखन्यावर्तकोत्कर्षबोधनाय कंसविशेषणमित्याहुः उग्रसेनस्त्रत इत्यादि । कंसो वेति अस्यां कोटौ वीजं रङ्गादावुत्कर्षप्रतीतिः कंसस्य । एतदेवाहुः मुख्य एवेति। राज्येव व्यवहारो रंगादौ उपवेशनादिसासिन्। सम्बन्धश्रासौ हेत्ररिति कर्मधारयः। लोकप्रसिद्ध इति पुत्रत्वन्यवहारलक्षणः लोकप्रसिद्धो ग्राह्मः, न त्वेकत्व-लक्षणः । 'आत्मा वै पुत्रनामासि संजीव शरदः शत'मितिश्चत्युक्तः। अन्यजे व्यमिचारात् । अत इति संदिग्धराजत्वात्। राजा चेत् कंसो न गृह्णीयाद्रश्मीन्। अतो अमिमानेन जगृहे, न तु सेनकनत्। 'सासुः प्रियचिकीर्पये'तिपाठी व्याकृतः, 'मगिन्याः प्रियकाम्य-ये'ति पाठे कमनैव कामा सार्थे ष्यञ् काम्या । तयेच्छ्या । जगृह इति आत्मनेपदेन विवरणं प्रदृणस्य फलम् , सन्मानसुखं, तस्य कंसगामित्वात् । देवक्याः स्निया ब्रह्मविद्यात्वेन सुख-दुःखसाम्यात् । अतो जग्राहेत्यत्र छान्दसं परसैपदमितिभावः । केवछेनेति रथोपविष्टेन । विशेषणमिति अनेकशतेति 'विशत्याद्याः सदैकत्व' इत्यस्यावयवापेक्षया प्राप्तबहुत्व-निषेधपरत्वादवयविनि शते बहुत्वमन्वेति । अनेकत्वाविक्वत्रं यत् शतं तत् समवेतकानेक-रथैरित्यर्थः । एवं च 'रथशतै'रित्यत्र रथानां शतैरिति पष्टीतत्पुरुषे 'विशत्याद्याः सदैकत्वे सर्वाः सङ्क्षेयसङ्क्षयो'रित्यमरात् । शतशब्दस्य सङ्क्षेयवाचकत्वे लक्षणापस्या 'लक्षणां नैव वक्ष्यामी'ति प्रतिज्ञाविरोधः। सङ्क्ष्यावाचकत्वे एकवचनान्ततापिचरतो रथशतशब्दस्य समास शक्त्यार्थे वक्तव्ये 'रौक्मैं'रिति विशेषणस्यासङ्गतत्वापत्तिरतोनेकं शतं तद्युक्तैरथैरिति मध्यम-पदलोपी समासः। 'उपसर्जनं पूर्व' समासशास्त्रे उपसर्जनं प्राक् प्रयोक्तव्यमिति शतशब्दस्य पूर्वनिपाते प्राप्ते 'छन्दसि विभाषे'तिस्त्रे विभाषेतियोगविभागाद् 'पसर्जनं पूर्वं'मिति स्त्रस्य वैकल्पिकत्वाद् रथशतैरित्युपपत्रमितिभावः। दास भावं प्राप्त इति अमिमानेनेति बोघ्यम् । अपेक्षितसमर्पणं वा दासभावः । अन्यत इति कंसतो देवक्या उत्कर्षः उक्तः ।

१०-१-३१. चतुःशतमित्यत्र द्रव्यतं उत्कर्षे श्लोकद्वयम् । तसामासमाद्धः पितृ-कृतमिति । द्रव्यकृतमित्यसः व्याख्यानम् । आहेति द्वाभ्यामादः । चतुरङ्गिणीमिति चत्वार्यङ्गानि गजाश्वरथपदातयो यसाः सन्ति सा चतुरङ्गिणी ताम् । पारिवर्षमिति परिवर्ष तु दाने राजाई वस्तु । सार्थेण् । प्रयच्छम्तीति दाण दाने । तस्य यच्छादेशः । चत्वार्यक्षाः न्याहुः तत्र पदातीनामिति । 'अयुतं सार्थ'मित्यसार्थः । पञ्चदशसहस्राणीति अयुतं दशसहस्रं तत् अर्थेन पञ्चसहस्रेण सह वर्तमानं सार्धम् । त्रिषट्शतमित्यत्र त्रिकत्वः षट् त्रिषट्। कृत्वसुचो लोपः। त्रिषट्च तत् अर्थे च त्रिषट्शतमित्याशयेनाहुः अष्टादशस्तामिति ।

१०-१-३२. दासीनामित्यत्र सखित्वेति देवकीसखित्वज्ञापनाय। तेनेति भन्नी वसुदेवेन। खार्थिककप्रत्ययार्थमाहुः अस्यन्तमिति। देव एव देवकः। असुरयोगच्यवच्छेदकैन बकारः। दिवु क्रीडेत्यत्र धातुपाठे, द्युत्त्यशे दिव् तस्य प्रयोगोत्र चन्द्रवंत्र्यत्वादित्याहुः भगवानचेति। आहुकात्मजौ 'देवकश्रोप्रसैनशे'ति न पितृकृतदेवकत्वं किन्तु चन्द्रकृत-मेष। 'चत्वारो देवकात्मजाः। देववानुपदेवश्च सुदेवो देववर्धन' इति देवकीसन्माननं भमवानत्रावतरिष्यतीति ज्ञानादेव। तासामिति दासीनाम्। चात्सल्येति स्नेहो वातसल्यं तेन सुक्तः।

१०-१-२३. द्राङ्खतूर्येति सम्माननमिति मानत इत्यसार्थः। टिप्पण्यां अथमार्थे तसिलङ्गीकारात्। तूरीति 'खार्थे प्रज्ञाद्यण्'। तूर्यम्। अम् अन्ययं प्रसिद्धार्थकं ना। सृदङ्गानीति बहुबचनं नाद्यस्य अगविष्यत्वात्, कोश्चेषि बहुवचनम्। देवकत्वाद् राज्यस्य। अनेमेति मङ्गलद्रच्यप्रापणेन। पर्यचसानस्येति 'कंसः प्रीतमना राजन् प्रह्र-सिन्दम्बनी'दिति वाक्याद् वरवच्नोः पर्यवसानस्योत्सवसमाप्तेरुत्तमत्वात्। कंसप्रसाद एव नातस्वाद्यसमाप्तेः।

१०-१-३४. पथि प्रग्रहिणमित्यत्र एवं सप्तमिर्महावाक्यार्थहेत्त्कर्वनिरूपणेन महावाक्यार्थह्पाकाश्चामीवचनानुकूरुण्यापारह्पाञ्चान्तर्वाक्यार्थं वक्तुमाहुः कालो हिति । गुणक्षोभकः कालः प्रतिबन्धको दृष्ट इत्यत्रापि गुणक्षोभद्वारा जातः । तस्याधि-भौतिक इति तस्य कालशक्तिपदवाच्यस्य अधिभृतभवः आधिभौतिकः तत्र भव इति उक् । उभयपदवृद्धिः । कालनेमिः। नाम्नोधिभृते भवत्वाचाधिभौतिकः कंस इति । कंसो ज्याधिभौतिकः कालस्यापि नित्यलीलास्यकलिरूपत्वात् कालशक्तिनीधिभौतिकः । अतो निविष्टः। आसुरसम्पदा ज्ञायते । शेता इति खप्नकरणं न कंसकार्यं हरिप्रियाणां कल्यति-एक्तकार्याभावात् कंसस्य। 'पुरुषो ह वै नारायणः खपिते'त्यत्र नारायणस्य सुरासुरसाधा-रण्याह् । तत्त्राद्युरिति कंसस्याविशित्वात् कंसधभौतिरोभृतस्य तस्य कालनेमेः प्रादुर्भावार्थम् । बद् वक्ष्यते 'आत्मानमिह सञ्जादं जानन् प्राप्त्रिक्णुना हतं महासुरं कालनेमि'मिति । कंसे देवत्वमपि तत्रैन वक्ष्यते । तस्याधिभौतिकस्यानुगुणाया आसुरसम्पजनकत्वेनानुगुणत्वम् । देवतायाः आध्यात्मिक्याः आकाञ्चलण्याः देवासुरसाधारण्याह् देववाग्वारणार्थं विशेषणम्।

तदुत्कर्षमसहमानाया इति आग्ररवायुपायाः । अकस्मादित्यहैतुकम् । न चोत्कर्षा-सहनं हेतुरिति वाच्यम् । कालनेमिप्रादुर्भावमात्रकार्ये हेतुत्वात् । अशरीरवाक्त्वात् स्तत एव जातमित्यहैतुकं वा। न तु गृहे इति कंसगृहे रहिस न तु। गमनानन्तरमिति वसुदेवगृहगमनानन्तरं वसुदेवगृहे कंसं प्रत्येव । अनेनेत्यादि अर्थष्टिप्पण्याम् । तत्र प्रसंग-संगत्याहुः भक्तिमार्गेपीत्यादि । भगवत्प्रापकमार्गे इति प्रासंगिको मार्गो ब्रह्मस्त्तौ 'शृष्वन् गृण'न्नितिश्लोके व्याकरिष्यते । सुबोधित्याम् । पोपसर्गार्थमाहुः सर्वेति । अत्र सर्वे प्रकारा उपसर्गद्योत्या न तु वाच्याः। मृतत्वमेव खत्यांगीकृतवानित्यर्थः। नित्ययोगे मत्वर्थीय इनिप्रत्ययार्थो वा सर्वप्रकारेणेति । आहेत्येतावत्येव वक्तव्ये आभाष्यपदवैयर्थ्य-माशक्का तत्सार्थकत्वायाद्वः रे रे कंसेति । रे रे इति संबोधने वीप्सा । संबोधनमारम्य सानधानपर्यन्तमारङ्थः । अभिविधावाङ्गिते । तथा च खहतिश्रवणव्यग्रे आहेत्यस्य सार्थः क्यायाभाष्येति पदमितिभावः । न निर्शतेति तथा च शरीरस्य वाक शरीरवाकः न श्ररीरवागशरीरवाक् । वाक्यानीति एकतिङ्गाक्यमिति वाक्यलक्षणमत्र । संख्येति अष्टसंख्या एकत्वसंख्या च । मध्य इति वाक्यमध्ये । प्रेरणस्य भगवद्धर्मत्वात । 'भोक्ता भोग्यं प्रेरितारं च मत्वे'तिश्रुतेः । गर्भस्य हननातुकुळच्यापारवच्वाभावात 'हन्ते'ति किया-पदाच दृष्टानुसार्यर्थमाहुः स बालक एवेति। अधस्यानां बाल्यादित्वाद्वभीवस्था बाल्या-वस्या । भविष्यदद्यतनकालासंभवात सामान्यस्वापि कचिद्धिशेषवाधकत्वाख्ळडंतस्यापि **रु**डंतार्थमाहुः हनिष्यतीति । प्रेक्षिकास्विति राजोत्सवप्रेक्षिकासु । न जानासीति ह्मानप्रतिबंधकं राजतमः 'अंधंतमः प्रविशंति वे संभूतिग्रुपासत' इति शारीरकनाह्मणात । इदं तृतीयं वाक्यम् । हितत्वेति लोके स्पष्टम् । खरेणेतिबोध्यम् । अत्राकाशवाणीमाया कृपेति यावत् । कृपाया हितत्वम् । तस्य ज्ञापनायेत्यर्थः ।

१०-१-३५. इत्युक्त इत्यत्र तत इति आकाशवाणीव्यक्तवागनन्तरम्। क्रमवाची तत इतिशब्दः। आकाशवाणीखरूपं द्वितीयस्कन्धनवमाध्याये। 'स चिन्तयन्
द्व्यक्षरमेकदाम्भस्युपाशृणो'दिति वाक्योक्तम्, न तु सत्त्वरजस्तमःसाम्यावस्थारूपप्रकृतिरित्याशयेनामिप्रायमाद्धः आकाशवाण्या इति। मायात्वे तु प्रकृतिरूपमायायाः कृपा दंभरूपत्वाभावात्। 'माया दंभे कृपायां च माया पीताम्बरेम्बर' इति विश्वात्। अथवा।
तत इत्येतावतेव चारिताध्येपि इत्युक्त इति पूर्वानुवादस्य तात्पर्यमाद्धः आकाशवाण्या
इति। तथा च व्यक्तवचनसमय एव कृतवानिति बोधनार्थमनुवाद इतिभावः। स्वगृष्ट् एवति। स्वस्थात्मनः कंसस्य गृहे, एवकारः प्रतिगृहयोगव्यवच्छेदकः तथा च स्वीपुंयोगाभावात्र तव मारकपुत्रोत्पचिरितिभावः। अन्यदा वेति इठकाले। किश्चिदिति दुःखादिक्रम्। 'आत्मानमिद्द संजात'मिति वाक्यादाहुः कालनेमिसाहित इति। देवत्वयक्षेषार्था-

<sup>ा,</sup> ते । २. हेतुर्महावावयार्थस्तरप्रयोजकोपि हेतुर्महावावयार्थ आकाशवाणी व्यक्तवचनरूपा । ३.उक्तरूपवाक्यस्यार्थम् ।

न्तरमाहुः स मसिद्ध इति । सखलपदस्यावृत्तिरिभन्नेतेति ह्रोयम् । तेन न युगपदवृत्तिद्वय-विरोधः। प्रकृत्येति तमोरूपया। तामिति भगिनीम् । आवृत्त्या योजनीयम् । जात इति तेन द्विग्विजये पापान्येवेति ज्ञापितम् । पापात्मत्वं त्वप्रादुर्भृतम् । अत एव पापा-न्यस्मिन् संतीति विगृह्य, अर्शाद्यच् न कृतः । न बाधकमिति खलसंचये भ्वा० प० से० संचायकत्वात् प्रातिकृल्याभावेन न वाधकम्। अथवा निरन्तरपापेन दुष्टान्तः करणत्वा-च्छास्रं तं निवर्तियतुमसमर्थमित्यर्थः । वंदाजा इति भोजवंदाजाः । भोजवंदाोद्भवा इति भोजानामिति पुराणं प्रमाणम् । 'लक्ष्णां नैव वक्ष्यामी'ति लक्षणा च नास्ति । तथा च भोजश्र भोजश्र भोजश्र भोजश्र भोजार्त्तेषामित्यर्थो भवति । तथा च नवम-स्कन्धे 'महाभोजोपि धर्मात्मा। भोजा आसंस्तदन्वय' इति पुराणप्रामाण्यात्र रुक्षणा। तद्राजस्य छुका वा न लक्षणा। अग्रे 'कंसः सुनामान्यग्रोध' इति श्लोकः। अत उक्तं 'भोज-षंशोद्भवा' इति । य इति 'कृष्णेः सुमित्रः पुत्रोभृत् युधाजिच परंतप । शिनिस्तस्यानमित्रश्र निम्नोभूदनमित्रतः। सत्राजितः प्रसेनश्च निम्नस्याप्यासतुः सुता'वित्यादिश्लोकोक्ताः वृष्ण्या-दयः। स्वरूपमिति 'कलेदौषनिधे राज'न्नितिवाक्यात्। कचेषु किंचिदित्यादि अन्न टिप्पण्याम् । ग्रहणिकयेति ग्रहणानुकूलो न्यापारी ग्रहेरर्थः। श्रहणिकया उपादानं तदाश्रय-त्वेन । कर्मत्वेपि धातुपात्तफलाश्रयत्वेपि। इप्सिततमस्वेति इप्सितत्वेपि तथा। तथा-त्वेति। कालिकसम्बन्धेन । पाण्यौपश्लेपिकाधारेषु कचेषु औपश्लेपिकाधारत्वात तथात्व-ज्ञापनाय इप्सिततमस्वाभावज्ञापनाय तथेत्यर्थः। इप्सिततमन्वं उत्पाद्यत्वसंस्कार्य-त्वाथत्वविकार्यत्वसमानाधिकरणं तचतुष्टये एकतमाभागान्नेष्सिततमत्वं कचानामितिभावः। तथा च कचे पाण्याधारत्वं तस्याभ्रपादानं कियाफलं, कंसे तदनुकलो व्यापारो ज्ञेयः। यदा फलमात्रं घात्वर्थः तदा व्यापारो लकारार्थः । अनुकूलतासम्बन्ध इति मिश्रमतम् । स्वमतेनुकूलं घटं जानातीत्यादिस्थलेपि ज्ञानानुकूलो व्यापारो न त्वाश्रये लक्षणा। 'सर्व-स्यापि कारणे पुरुषव्यापृति'रिति भाष्यात् । सुवोधिन्याम् । भूते क्तविधानात् पक्षान्तरमाहः आर्व्धवान् वेति। अत्र कर्मणि क्तवतुत्रत्ययप्रयोगः। तत्रोच्यते। कालः कंसमार्व्धवानिति विभक्तिभेदेनान्वय इति । कर्तरि प्रयोग इति न चारब्ध इति मूलविरोध इति वाच्यम् , छान्दसस्य क्त व तु स्थाने क्तस्यांगीकारात्। न च रमेर्भावे क्तं विधायार्शआद्यचि न छांदसत्व-मिति बाच्यम्, तत्रापि भृतकालनिवेशादत्र च तदभावात् यद्यपि क्तवतुरपि निष्ठा तथापि 'बहुलं छंदसी'त्यत्र छंदसीति योगविभागादत्र बाहुलकान्न निष्टा संज्ञा। ततो न भूते निष्टा किंतु वर्तमान इति। यदा भृतकालः शुकोक्त्यमित्रायेण । तस्या ग्रहणमिति ग्रहणस्य तिशष्टरवेन कचे अभावात्। न च दृष्टविरोध इति वाच्यम्। करादिग्रहणे करादावग्रहीदिति म प्रयोगः, किन्त करादिमग्रहीदित्येवेति । विवक्षातः कारकाणि भवन्तीति त्वगतिकगतिः।

फुलाश्रये कर्मत्वे संभवति कर्मद्वारा क्रियाश्रयत्वस्य कचे सच्चेनाधारत्वात् । अत उक्तं तस्या ग्रहणमिति ।

१०-१-३६. तं जुगुप्सितेत्वत्र द्यारोपीति 'विचिन्त्यानकदुंदुभि'रिति वाक्यात्। एतत्समये ग्रुरत्वं विना विशेषेण चिन्तनासम्मवात् । अपिना ज्ञानी । वसुदेवः सर्वं सत्त्वं **ज्ञानमिति वसुदेवविषयमाहुः कंसच**र्ल चेति। तथा च ज्ञानस्य विषयाविनाभावात् कंस-बलखतो दोषाभावविषयकं वसुदेवरूपं ज्ञानम् । स्वत इति किंत्वाकाशवाणीतो दोषस्तस्य भवति कालनेमिप्रवेशकृतो वा। निश्चित्येति तेन चतुर्षु ज्ञानेषु निश्चयात्मकं ज्ञानं वसुदेव-रूपमित्युक्तम्। प्रवृत्त इति भूते क्तविधानाङ्क्तकालः ग्रुकोक्त्यमिप्रायेण। नन्वेवमति-ऋमकर्तुस्तद्भितत्वाज्ज्ञानं नोपदेष्टन्यंमित्यत आहुः नायमिति । वसुदेवस स्रीकंसयोस्तुल्य-दृष्टिरतो न कंसस्याहिते तात्पर्यम्। किंत्वनुचितत्वान्मारणं निवारणीयमतः कंसाहिताभाव-स्त्रीमारणाभावोभयसाधकत्वाज्ज्ञानेन प्रतीकारमुवाचेत्यर्थः। दयाविष्ट इति दया कृपा मायेति यावत् । आकाशवाणीवाक्ये मनोद्वाराविष्टः तेन दयायां विष्टः दयाविष्ट इति । 'सप्तमी शौंडै'रित्यत्र सप्तमीति योगविभागात् 'सहस्रपे'ति वा समासः। स्वयमिति कंसः। लजा सेति अन्यतो या लजा सापत्रपेत्यर्थः। अयुक्त इति ज्ञानरूपत्वादिति भावः। 'जीवाभयप्रदानस्य न कुर्वीरन् कलामपी'तिवाक्यात् । उपेक्षायामिति सतिसप्तमी । तस्यां सत्यां उपेक्षासमानाधिकरणमयुक्तत्वं यत् तद्विशिष्ट इत्यर्थः । सर्वेपकारेण ग्रुद्धसत्त्व-रूपत्वाज्ञ्चानप्रकारेणापि मोचयितुं शक्तेऽयुक्तत्वापत्त्या विशेषणाभावप्रयुक्तोऽयुक्तत्वाभावो युक्त इति भावः। 'वसुर्मयुखान्निधनाधिपेषु योक्त्रे वके स्याद् वसुहङ्के च वृद्ध्यौपधीस्थान-धनेषु रत्ने वसु स्मृतं स्यान् मधुरेऽन्यवचे'ति विश्वः। दिवु क्रीडान्यवहारद्युतिस्तुतिमोदमद-स्राप्तकान्तिगतिष्विति धातुपाठः। तस्य जन्मनीति नवमस्कन्धे प्रसिद्धम्। समाधानार्थ-मिति कंसकृतस्त्रीमारणाभावार्थम् । अनेनाकाशवाणी वाण्यपि निमित्तसापेक्षेत्युक्तम् । **'निभित्तमात्रं** भव सन्यसाचि'नितिवाक्यात् कालेऽर्जुनसापेक्षत्ववत् । तथा च वसुदेव-सान्त्वने निमित्ते स्त्रीमारणाभावाद'स्यास्त्वा'मिति खवाक्ये आकाशवाण्याः समाधानं कंसञ्जान्तिस्तदर्थम् । वसुदेवोपि मायाभक्तः । 'अर्चिष्यन्ति मनुष्यास्त्वा'मिति वाक्यात् । अनेन फुपारूपाया अपि क्रोधो निमित्ताभाव इति ज्ञापितम्, वसुदेवस्य मायाज्ञानात्।

१०-१-२७. श्हाचनीयगुण इत्यत्र आकाशवाण्याः समाधानार्श्वं यततेऽयं अतो झानेच्छे पूर्वं वाच्ये। तत्राकाशवाण्युक्तं स्त्रीमरणप्रतीकारश्च विषये ज्ञाने तादशं ज्ञानिमच्छा-विषयः। तादशीच्छा यत्नविषयः। तदाहुः आकाशवाणीत्यादिना। अयमिति कंसः। किययेति वेदरूपवसुदेवस्य किया ज्ञानं वा शक्तिः प्रतिषाद्येति द्वयोरुक्तिः। ज्ञानेनैवेति अत्र ज्ञानयतावुक्तौ। तत्र श्रुतिः 'यन् मनसा ध्यायति तत् करोती'ति श्रुतिः। अत्रापीच्छा

ब्रेया। कंसेन क्रियमाणों न पतीकारः।देवकीमरणेप्यन्यथा मारयेद् भगवानाकाशवाणी षा। किन्तु वसुदेवोक्तः मतीकारः। यदि कंस इदमङ्गीकुर्यात् तदा प्रतीकारः सादेवेति भावः। प्राणश्लोकैरिति एकस्य वसुदेवपाणस्य नव श्लोकाः परिणाम इति स्कटम्। वायुः शन्दतामापद्यत इति प्राश्चः। तथा च प्राणात् श्लोकैः प्राणश्लोकैः। सम्बन्धः जन्य-जनकमावः । प्राणात् ते श्लोका इतिविग्रहे कर्मधारयः । कुतोत्र प्राणान् नव प्राणश्लोकाः। उच्यते प्रश्लोपनिषदि। 'अथ हैनं भार्गवो वैदर्भिः पप्रच्छ भगवन् कत्येव देवाः प्रजा विधारयन्ते कतर एतत् प्रकाशयन्ते कः पुनरेषां वरिष्ठ इति, तसै स होवाचाकाशो ह वा एप देवो वायुरग्निरापः पृथ्वी वाङ् मनश्रश्चः भोत्रं च ते प्रकाश्याभिवदन्ति वयमेतद् बाणमवष्टभ्य विधारयामस्तान् वरिष्ठः प्राण उवाच मा मोहमापद्यथाहमेवैतत् पञ्चधातमानं प्रविभाज्यैतद्वाणमवष्टभ्य विधारयामीती'ति । 'एनं' पिप्पलादम्। 'भार्गवो' गोत्रेण विदर्भ-स्यापत्यम् ।'एतत्' प्रजारूपं कार्यम् । 'स' इति पिप्पलादः। 'त' इति बहुष्वनियमात् वाय्वन्तो द्धन्द्वः। बाणं 'प्रकाश्य' । 'वाण'मिति श्वरीरम् । 'अहं' वरिष्ठ आसन्यः प्राणः। अत्राकार्शादीनि नवैव । यद्यपि दश प्रानाः तथाप्युपदेशाश्छान्दोग्ये नवेति तद्वीजरूपाः प्रश्लोक्ता नवो-पात्ताः। 'नव वै पुरुषे प्रश्णा' इतिश्रुतेः । सर्वं तत्त्वमिति खस्य वेदत्वेन मोक्षरूपवासु-देवाविर्भावस्थानत्वेन च पारमार्थिकं लौकिकं च सिद्धान्तम् । नवसु त्रयोविंशतितत्त्वाना-मन्तर्भावात् सर्वमिति पदम् । जन्मप्रकरणत्वात् सङ्घातात्पर्यम् । जातेष्टौ सङ्घातात्पर्यस्थो-कत्वात् । उपदिशातीति प्राणरूपैः स्रोकैरुपदिशति 'प्राणैर्मनो मनसश्च विज्ञान'मितिश्चते-विद्वानजनकत्वात् । प्राणश्लोकैरपि तत्त्वोपदेशेप्यपमरणानिवृत्तौ हेतुमाहुः यद्ययमिति । मृत्यावित्यपमृत्यौ सिबसप्तमी । 'अप पुनर्मृत्युं जयती'त्यारण्यकात् । अपमृत्युमिति योजना । श्रुत्यां निष्कान्तोभिमानादिति निरमिमानः। अक्तिष्ठेति क्लिश तापे दि० आ० से० भावे क्तः। न क्लिष्टं तापरूपं कर्म यस्य । निरमिमानं कंसं दृथा न तापयेत् । तं नेति अतसं कंसं न इन्यात्। कंसनधः क्विष्टकर्म स्थादितिमावः। अत इति सामिमानत्वात्। उप-दिइयमानमिति युक्तत्वकारकम् । 'नैव किश्चित् करोमी'ति गीतातः, 'नायं हन्ति न हन्यत' इति वा गीता । देवगुद्यत्वादिति देवस भगवतो गुह्यत्वात् । यथा राजगुद्धयोगाध्याये राजगुद्धं तथेदं देवगुद्धम् । गुह संवरणे भ्वा० उ० वेट् देवसंवरणीयत्वात् असुरावेशिनः कंसस्याञ्चातं सज् ज्ञानप्रतिबन्धकत्वेन फलितम् । मृत्युरूपस्वाभावप्रतिबन्धकत्वार्थं न फलितं च । 'स्राघनीये'त्यादिप्रशंसया तसाभिमान एवोत्पन्नो येन ज्ञानरुप्रप्रतीकारानङ्गीकारो-ऽतोमिमानजनकत्वादिदं मरणनिष्टस्यर्थग्रुपद्दियमानं प्रत्युतापमरणनिष्टत्तौ प्रतिबन्धकं जातम् । तथा च श्लोकानां पाणरूपत्वेष्यस्यानधिकारित्वेन भगवतामिमानजननादपमरण-

मिति सचितम्। तर्हि वसुदेवो विपरीतं फलिष्यतीति ज्ञानात्मा क्रुत उक्तवानित्यत आहुः बसुदेव इति । भगवतेति तिकष्ठवासुदेवेन प्रेरित इत्युपदिव्यमानतत्त्वेनानुभीयते । बसुदेवस्य वेदत्वाद् वासुदेवस्य प्रतिपाद्यत्वेन वसुदेवस्य ज्ञानत्वे विषयत्वेनेति ध्येयम्। तेनापीति कंसेनापि। 'दैवमप्यमृतं वक्ती'ति कंसवाक्यात् कंसस्यर्तवचनत्वज्ञानं दैवे आकाश्चनाण्यां यतः । अत इति हिताया आकाश्चनाण्या मिथ्यात्वापत्तेः । एतदिति श्ली-इननम् । नवश्लोकार्थानाहुः महत इति । अन्त्ययोश्र श्लोकयोलौंकिकत्वेन मध्यस्थितपर्भयो मेदसूचनायाहुः किञ्चेति। अष्टमसार्थः। यावदन्यस्मा इति मन्निष्ठेनेति मद्रृदयस्थेन वासुदेवेन । इदं निवन्धे स्फुटम् । नन्वस्थाः पुत्रो मारयिष्यतीत्याकाशवाण्योक्तमतो नान्य-सान् मरणिमत्यत आहुः आकादोति । मिथ्यात्वं तु देवकीद्रोहे सति तद्गर्भासम्भवाज् जातमेवेति। 'अमिथ्यात्वा'दिति पाठे स्पष्टम्। मिन्निष्ठेत्युक्तस्य देवकीगर्भत्वं भावि। नवम-श्लोकार्थमाहुः लोकस्व भावेति। लोकन्यवहारविरुद्धः। आद्यमिति पद्यम्। अन्त्याविति क्षोकौ । 'लौकिका' इतिपाठे आद्यमन्त्यौ च लौकिका इत्यर्थः। इन्द्वे परविश्चङ्गात् पुंस्त्वम् । षिडिति श्लोकाः। तन्मारणिमिति श्लीमारणम्। 'भवान् भोजयशस्कर' इति व्याकुर्वन्ति स किञ्च भोजेति। यश्रआकारमाहुः भोजवंश इति । विसर्विगुणो यशः शूरकर्मणः। अतः खकर्मकीर्तीति अतः यशोवन्वात्, खधर्मस्य कर्मणो वा कीर्तिर्यशस्तजनकत्वाद् मोजयशस्करत्वादित्यसार्थः। वध इति अयशस्करः। 'स कथ'मित्यसार्थमाहुः किश्र एताहदा इति। 'स्त्रिय'मित्यस्यार्थं पुनरुक्त्यभावायाहुः किञ्च स्त्रीति। न पुनरिति भगिनी-पदेन तथा। 'उद्घाहपर्वणी'त्यस्यार्थमाहुः किश्च वध इति। विवाहोत्सव इति पर्व-श्रुब्दार्थोयम् । तेन 'पूषा ते ग्रन्थि ग्रुथ्ना'त्वित्यत्र नवाध्या 'ग्रन्थिः पर्वणि कौटिल्ये' इति, 'पर्व सन्धो उत्सवे चे'ति च विश्वः। लौकिका इति एवं ना कर्तव्यमित्यर्थः। मेदमिति साक्षाद्धननम्।

१०-१-३८. मृत्युरित्यत्र नायं च प्रतीकार इति पूर्वभेदेनारम्यत इत्याहुः किञ्चेति । 'किञ्चारम्भे च साकल्य' इति विश्वः । सहजिति मृत्योः सहजत्वात् । नापीति सहजत्वेपि मृत्योविलम्बार्थम् । अयं प्रतीकार इत्यर्थः । वाणीति वाणीवचनादेव नेयं इति । अस्यापीति भागुरिमतेनाकारलोपः । 'वष्टिभागुरिरल्लोपमवाप्योरुपसर्गयो'रिति-बाक्यात् । अस्याः पि । इति न पुनर्विसर्गः । क्रिष्टत्वात् । वाणीशब्दे गर्भपदेन वाल्यावस्थोक्तेः तस्यामेबावस्थायां इनिष्यतीति स्वितमित्याशयेनादुः शीघमेवेति । अथेत्याकाश्रवाण्या तस्यामेबावस्थायां इनिष्यतीति स्वितमित्याश्रयेनादुः शीघमेवेति । अथेत्याकाश्रवाण्या मिश्वप्रक्रमे । कदाचित् कस्थिश्चित् कंसलालनादिकाले वालः साधिद्विवर्षः क्रमारः पञ्चवर्षः मिश्वप्रक्रमे । कदाचित् कस्थिश्चित् कंसलालनादिकाले वालः साधिद्विवर्षः क्रमारः पञ्चवर्षः अञ्चत्वात् । युवा इः । स्थविरः प्राइः । पञ्च एत्र प्राइः । कंसं कदाचिद्धनिष्यति आकाश-अञ्चत्वात् । तिश्वत्येति अपमृत्युजनकं इननम् , नित्यमृत्युरिशः, बृहद्।रण्यकात् , वाणीपामाण्यात् । तिश्वत्येति अपमृत्युजनकं इननम् , नित्यमृत्युरिशः, बृहद्।रण्यकात् ,

अक्षद्रगुणसंविज्ञानवहुवीहिः।

तत्सम्बन्धि अत्यन्तिविस्मृतिरूपमृत्योरिनित्यत्वं औषधादिनाश्यत्वम्। अनेनेत्यादि गर्मान्यस्या बाल्यावस्याञ्जो बालेन अन्येनापमृत्युकारणेन। नायं प्रतीकार इति किन्तु प्राण्शोकैर्मृत्य्वितवहनं प्रतीकारः। 'सा वा एषा देवता दूर्नामा दूर् इस्याः मृत्युः दूर इ वा असान् मृत्युर्भवित य एवं वेदे'ति श्रुतेः। तदाहेति तत् तसात् प्राणश्लोकमाहेत्यर्थः। जन्म उत्पत्तिरित्याश्येनाहुः उत्पन्नानामिति। इत्युपाख्यान इति वृहदारण्यकेस्ति। अत्र 'मृत्यु'नित्यमृत्युः। 'इदं' जगत्। 'यथाग्रेः क्षुद्रा विस्कुलिंगा व्युवरन्ती'ति ग्रुण्डकश्रुतेराहुः भगवान् मृत्योरिति। मृत्युरत्र 'यथाग्रे'रितिश्रुत्युक्तोऽिगः। लोकद्यव्याहुः तेषामन्ति। अश्रनयेति। अश्रनाया हि मृत्यु'रित्यपि पाठस्तद्यों वा। अश्रनाशब्दात्सोर्याद्। अश्रनयेति पक्षे प्रथमार्थे तृतीया। 'हि'निश्यये। मृत्युरिति अश्रनारूपो न नित्यः, तस्य सर्वतः सैन्वात्। अश्रनारूपो मृत्युनित्यमृत्योदेहः। 'यास्ते अग्रे घोरास्तनवः श्रुच पिपासा वे'त्यादिश्रुतेरारण्यके। नित्य इति नित्यधर्मस्य नित्यत्वनियमात्। भगवदैश्वर्यादिवत्। अब्देति अब्दं वर्षम्। सर्वेषामिति। 'श्रतायुर्वे पुरुष' इतिश्रुतेः। तदैवेति अब्द्शतांत्काले। आकाश्वाणीत्यादिनान्वयः।

१०-१-३९. देहे पञ्चत्विमत्यत्र इत्याहेति इति हेतोः समाधानमाह । कल्याणतरिमिति बृहदारण्यके शारीरकबाझणेति । नित्यक्रीडास्थकिलत्वात् कल्याणतरं राजत्विषि ।
तथिति देहित्वेन । स्वप्नवत् । एवकारेण विद्यापूर्वप्रज्ञयोयींगं व्यवच्छिनति । तेनात्र वेदसारत्वं श्रीभागवतस्य । कर्मकाण्डार्थत्वात् कर्मणः । 'तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा
वे'ति बृहदारण्यके वेदान्ते । कालविलम्ब इति न च गरुडपुराणे 'त्र्यहं वसति तोयेषु
त्र्यहं वसति चाप्रिषु, एकाहं वायुतो भृत्वे'त्येवं दशाहमृतस्थितिरुक्तेति तस्य विरोध इति
शक्क्ष्यम् । तोयादीनामपि देहत्वात्, दिह उपचय इति धातुपाठात्।

१०-१-४०. ब्रजिबित्यत्र किश्चेति पूर्ववत् । बुद्धीति तृणान्तरे बुद्धिप्रयत्नौ । तृणान्तरिविषयिणी बुद्धिः प्रयत्नश्च । कर्मगत्य इति 'तदेव सत्तत्सह कर्मणैति लिङ्गं मनो यत्र निषक्तमस्थे'तिश्चतेः कर्मगत्य एव बुद्धिप्रयत्नस्थानीया लिङ्गस्य ज्ञानकर्मेन्द्रियरूपत्वा-दित्यर्थः । कर्मणा गतिः प्राप्तिर्यस्य लिङ्गदेहस्य सिवशेषकर्मगतिः । गतिर्ज्ञानेच्छे अनुमापयित । कर्मणा गतिः प्राप्तिर्येषां प्रयत्नज्ञानशब्दादीनामिति कर्मगत्य इति सिद्धम् । 'तदेव' जीवस्वरूपं 'सत्' वस्तु कर्त्त 'त'ल्लिङ्गं 'कर्मणा सहैति'। 'अथो खल्वाहु'रिति सकामप्रकरणस्य मिन्नप्रक्रमानात्र लिङ्गेक्यं निश्चितं सदुपयुज्यते, किन्तु सन्दिग्धम् । किश्च विद्याकर्मपूर्व-प्रज्ञारूच्यं लिङ्गान्तरं वक्तं शक्यते काममयपुरुषप्रकरणात् पूर्वप्रज्ञा विषयानुभवः । अतो लिङ्गस्य सन्वात् उत्पन्नत्वाद्वा लिङ्गं मनो गनःप्रधानत्वाल्लिंगस्थेति व्याख्यानं टीकोकं न

सङ्गतम् । अतस्तिष्ठङ्गमेतीति सिद्धम् । कर्मगतिमिति गतिः फलम् । कर्मणा गतिः प्राप्ति-र्घस्य लिङ्गदेहस्य सविशेषकर्मगतिः, ताम् । तिर्यमादीति देहो लिङ्गादिः। यथासम्भवम् ।

१०-१-४% खप्ने यथेत्मत्र सोपीति तृणजलौकादृष्टान्तेन खल्पप्रयासोपि । 'मम माता वन्ध्ये'ति वाक्यवद् वाधितार्थत्वं स्थात् तद्वारणाय शीघ्रमितिशब्दः। कदाचिदेवेति ग्रुमसूचनकाले ग्रुभाग्रुभयोः। असाकल्ये एव न तु साकल्ये । 'असाकल्ये तु चिचने'त्यमरातु । स्विरोऽदर्शने श्रमफलः स्वमः,स्वदर्शनेऽश्रमफलः स्वम इति। अश्रमं मरणम्। ईहशमितीति 'त्यदादिषु दशेरनालोचने कञ्चेति कञ्'। इममिवेमं पश्यन्ति जनाः सः अयं अयमिव दश्यमानः इममिनात्मानं पञ्यतीति निग्रहः। दृश्यतः इति दृश्यमानः कर्म यगन्ताष्ठानच् ,अत्र दृश्चन-विषयो दृष्टान्तीयेदमोर्थः द्वितीये दृशेरनालोचनार्थत्वम्। दृष्टान्ते क्षीणशक्तेर्दशेरावृत्त्यनङ्गी-कारात् । 'मनसः रथ' इत्यत्र मन इन्द्रियम् । तस्य सजातीयमिन्द्रियं न रथः । रथस्य रथ इतिप्रयोगाभावात् , किन्तु ज्ञानं, तदाहुः तत्तद्वस्तु भावनयेति । भावना स्पृतिः अनु-भवस्य तिरोभावात् । तथा च श्वेताश्वतरश्चतिः 'आत्मेन्द्रियमनोयुक्तं भोक्तेत्याद्वर्मनीषिण' इति। 'आत्माइन्द्रियमनोयुक्तं' आत्मा मनोयुक्तः, मन इन्द्रिययुक्तं,तदा 'भोक्ता'। नैयायि-कानां आत्मा मनसा संयुज्यते, मन इन्द्रियेण,इन्द्रियमर्थेन, ततः प्रत्यक्षमितिप्रक्रिया। न च मनोरथञ्चदो हीच्छायां योगरूढ इतिवाच्यम् ,वेदान्तसारत्वात् प्राणश्लोके योगमात्रात्। न च ज्ञानानन्तरमिच्छापि मनोरथ इत्यत्र मनोरथपदेनेतीच्छाबोधोपि स्यादिति बाच्यम् । इच्छाशक्त्यधीनत्वाद् वोधस्थेत्यदोषात् । मनोगतिस्तया । आभ्यां पूर्वप्रज्ञा विद्या चोक्ते । कर्माहुः कर्मणेति । 'तं विद्याकर्मणी समारसेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति शारीरत्राक्षणात्।'तं' देहम्। तथा च कर्मणा जनिता या मनोगतिस्तयेत्वन्वयः, खमो मनोरथहेतुको मनोरथस्त कर्मणेति दृष्टान्तेपि ताहका इति । तादश्यशब्दस्य व्युत्पत्तिरीदश्यशब्दवत् । मनोरथेनापीति अपि-शब्दस्य स्वप्न इत्यनेनान्वयः। अन्यद्पीत्यपिशब्दार्थः। यद्वा यथास्त्रितमन्वयः। अपिशब्देन चिन्तादिना। तत्रेति खप्ने। मनोरथः पूर्वप्रज्ञास्थानीयः। यथा लोकेति यथा खप्नोपि ष्टरयत इत्यर्थः । खप्नो वेदे, देहो वेदान्त इतिविवेकः । इषेत्वेति शाखां छिनति । शाखा स्त्रया। से हृदयाकाशे शेते खपितीत्वर्थः । खपिति खप्नं करोति । 'तं विद्ये'तिश्रतिः शारीरकब्राक्षणे, पूर्वभज्ञादृष्टश्रुताम्यां मनसा तयोश्चिन्तनम्। तत्रेति खप्ने। स्वप्न इति प्रतिपद्यत इत्यनेनाप्यन्वेति । श्रुतिस्त्रविरोधपरिहारायाहुः तदुदित इति । यः स्रप्नः 'यदनन्तरः मनोरथानन्तरः साहि खप्नः तत् तसात् उदितः इति न्यायनिवेशो लक्ष्ये। अत्र न्याये मृत्तन्त्वादिकारणानन्तरं घटपटादिरुदित इति प्रत्यक्षं मानम्। तथा च लोकान्तरगतिरूपदेहप्रकरणीयायाः 'तं विद्याकर्मणी समैन्वारभेते' इति श्रुत्या न विरोधः,

१. उसतेः।

१. समारभेते।

एकत्र ष्टाः शास्त्राथोंपरत्रापि तथेतिन्यायात्। सत्रं तु 'विद्याकर्मणोरिति तु प्रकृतत्वा'दिति तृतियाध्याये। तस्यापि न विरोधः। यद्वा श्वतिरपि सत्रविषयत्राक्यरूषा। 'ये वै के चास्मान् स्त्रोकात् प्रयान्ति चन्द्रमसमेन ते सर्वे गच्छन्ती'ति कौषीतिकिश्चतिः। अत्र व्यवस्था 'तं 'विद्याकर्मणी' इत्येनया। 'विद्यया देवयानं कर्मणा सोमभान' इतिभाष्येण। न तावता तृतीययममार्गवाधः। एवं विद्याकर्मभ्यां जन्यः स्वप्नते मनोरथेन जन्यः स्वप्नो मनोरथहेतुक इत्यर्थः। तथा च यथेदं तथा देही प्राक्तनं वपुस्त्यजत इति पूर्वेणान्वयः।

१८-१-४२. यतो यत इत्यत्र किञ्चेति किञ्चेत्यसारम्भार्थासम्भवात प्राणश्लोक-साकरुपमर्थः। अन्यद्पि प्राणश्लोकसाकरुपमुच्यत इत्यर्थः। तदध्यासादिति अहं जात इति देहाध्यासाज् जायते । अतस्मिन् तन्वारोपोध्यासः । आत्मनि जातत्वरूपदेहधर्मारोपः। एवमहं मृत इत्पत्र मृतत्वाध्यासः। अस्मिनिति कंसनिविष्टकालनेम्यपदेशस्त्ये। मन पवेति एवकार आत्मयोगं व्यवस्थिनत्ति । तस दैवी सम्पत् तद्विषयत्वात् । अधुना कंससा-सुरसम्पद्धिषयत्वात् । नन्वासुरसिद्धान्ते मन एवेत्यत्र किं मानमिति चेत्र । 'मायेत्यसुरा' इति सिद्धान्ते । सर्वे मायेति तर्केणेति, 'मनोमात्रमिदं ज्ञात्वे'त्यत्र मायामये मनो जायत इत्युच्यते। 'माया मनः सुजती'ति सप्तमस्कन्धातु । 'न च तन्मनोक्ररुते'ति बृहदारण्यकादु वाक्यबाधः राष्ट्रयः, तस्य दैनसिद्धान्तविषयत्वात् । तन्छब्देनाग्नेः घोरा तन्रहृपाशनाया अपि वक्तुं शक्यत्वात् । निमित्तमात्रत्वमाश्रयस्य । ' नैवेह किश्रनाग्र आसी'दिति बृहदारण्यक 'इहे'तिपदेनाश्रयोक्तेः । मत्रभेदेनाश्रयतन्त्रोः कारणतोपपत्तेः। तत्सिद्धान्ते 'असत्यमप्रतिष्ठं ते जगदाहुरनीश्वरम् अपरस्परसम्भूतं किमन्यत् कामहेत्रकं'मितिवाक्यादाहः तचेति। सङ्करपविकरुपेति 'कामः सङ्करणे बिचिकित्से'तिश्रुतिर्दैवसिद्धान्ते। अन्यतरदिति अत्र बहुनां मध्य एकस्यातिशये विवक्षिते तमप् प्राप्तः तथापि महाभाष्ये एतेषु कतरो देवदत्तः कतरो यञ्जदत्त इति तमञ्जपाधिम बहुत्वमनादृत्यैव तरव्योगादत्रापि भगवदिच्छाकारण-कयोः कालकर्मणोः अन्यतरिद्धेवं बहुत्वमनादृत्येवमुक्तम् । मायाकार्यमनिद्यं मनस्तु-त्कृष्टमेव गृह्वाति सदेखाशक्का मायाधर्म मोहमाहुः मोहेनेति । 'पश्च'खित्येव पाश्चभौतिको देह इंति। 'यतो यत' इल्पपादाननिरूपितं विश्लेषं विष्टण्यन्ति स यं यमर्थं विहायेति। ग्रापेश मध्ये यतो यतः यं यमर्थं विहाय धावति यं यं च आप, नाम यत्र यत्र लग्नं भवति, तत्र तत्रैव। असौ इति विप्रकृष्टो यः कोप्यात्मा देही। अत्र गुजपदेन गुजकार्यमुच्यते। मायारचितेष्विति विशेषणात 'लक्षणां नैव घश्यामी'ति कारिकायाः। तदेवेति यं यमाप तदेव प्रविमानः तेनैष सह जायत इत्यन्वयः। अत्र तत्र तत्र तदेव प्रतिपद्यमानः तत्र तत्र लोकान्तरे तदेवेति । यत्र लोकान्तरे, यत्र लग्नं भवति तदेव।यज्जब्दद्वयं यत्रं यन्नेति तच्छब्दन्तयं तत्र तत्र तदेवेति । असैवाशीं हमिति मन्यमान इत्यध्यासः। अध्यासमाहुः तेन सहेति । तेन देहेन । तथा च देहधर्मो जातत्वं न स्वस्य जीवस्य धर्मः । 'मनो यत्र निषक्तमस्ये'तिश्चत्याहुः मनश्चेति । समा इति मनोभावनाविषयाः समाः विषयत्वेन । एवमपीति समत्वेषि । अस्मादिति परिदृश्यमानात् तव देहात् । उत्कृष्टमेवेति भोजानां कुलपांसवत्वज्ञानं तस्य वसुदेवेन ज्ञातम् ।

१:-१-४३. ज्योतिर्यथैवेत्यत्र एवमित्यादि पूर्वोक्तप्रकारेणात्मनो मनोतु-सरणे ब्रहणपरित्यागहेतुत्वेन मनोहेतुद्वारा तत्कार्यदेहानुसरणात्तथा। अनुगतपदलम्योर्शः। मोहादेवेति मोहो मायाधर्मः । एवकारोत्रा'प्यात्ममायामृते राजन् परस्यानुभवात्मनः न घटेतार्थसम्बन्धः खप्नदृष्ट्रिनाञ्जसे'ति द्वितीयस्कन्धवाक्यात इदं मायाधर्मेणार्थसम्ब-न्धं देहसम्बन्धमाह प्रतिबिम्बेति । अयं न्यायोग्ने वाच्यः । तथात्वं देहानुसरणमस्ति। उदकेति मध्यमपदलोपीसमासः। अन्तःकरणमिति तत्र कर्मवेगानुमत् आत्मा प्रति-विम्बमिव विभाव्यत इत्यर्थः । अन्तःकरणस्य मालिन्यात प्रतिबिम्बासम्भवमालोच्याहः उदकेष्विति। चांचल्येति दृष्टान्तदार्ष्टीन्तिकसाधारणम्। मालिन्यं आसुरनोधनायोपात्तम् , मिलने प्रतिविम्बासम्भवात् । अत एव सिद्धान्ते जीवो न प्रतिविम्बः । प्रतिविम्बः कार्येश्वरः। खाधारखभावातुविधायित्वे सति सम्ग्रुखस्थितार्थातुविधायित्वं प्रतिविम्बत्वम् । 'वेगो अवे प्रवाहे च महाकालफलेपि चें'ति विश्वात् समीरवेगा इत्यत्र वेगश्र वेगश्र वेगश्र वेगश इत्यत्र एको वेगो जवः चांचल्यम्। महाकालफलं मालिन्यम्। आदिपदेन प्रवाहः। अनुगतं अनु पश्चादु गतम् । तत्सम्बन्धोनुगमनसम्बन्धः। अव इति 'श्रदसस्त विप्रकृष्ट' इति कोशः। प्रदर्शित इति सुर्यादिः प्रदर्शितः, आदिशब्दस्य नपुंसकत्वा-भावात् । स्वमोहेनेति आत्ममोहेन । स्वीयमायाधर्मेण । मायारचितत्वे त तुजन्यमोगोन्य-सापि सात्। आत्ममोहस तु तदीयकर्मसाहित्यानान्यस तहेहजन्यभोगः। अभिमतेष्विति खप्न इवामिमतेष्वहंकारविषयेषु । भगवानित्यात्मा । रागेणेत्यनुरक्त्या । अनुगतः पश्चात् प्राप्तः, कि प्राप्त इत्यपेक्षायामाहुः तेन सहेति । देहेन सहैकत्वं प्राप्तः व्यतिरेके-णानुभवाभावात् । तथापि । प्रतिबिम्बेत्यादि प्रतिविम्बन्यायेनान्तः करणे प्रविष्टः, 'स मानसीन आत्मा जनाना'मितिश्रुतेः। विद्योषेणेति सुह वैचित्ये। दि० प० से० परोपि विशेषेण तदैक्येन मनोनिष्ठमोहानुकूलन्यापारवान् भवति। अनुभूतिमदम्। भ्रमादित्य-ध्यासात् । तद्वशाहेहवशात् । अपकार इति दयापात्रभगिनीहननेनात्मनोपकारोऽधर्म-सम्बन्धः। अधर्मसम्बन्धादात्मनौ नरकपातः।

१०-१-४४. तस्मान्न कस्येत्वत्र तत्त्विमित सप्तभिः पारमार्थिकं तत्त्वम् । अग्रे द्वाभ्यां लौकिकं तत्त्वं वक्तव्यमितिभावः। यदुक्तमिति गतश्लोके। 'मृत्योः स मृत्यु-मानोति य इह नानेव पत्र्यतीतिश्रुत्युक्तं भयमाहुः भेदात्मकमिति। भेदेन परनिष्ठेनातम खरूपं यस भयस तत्तथोक्तम्। न त्वेकािककृतं भयं भवति। 'सो विभेत्तसादेकाकी विभेती'ति प्रकाविधवाद्याणश्चत्युक्तम्। कस्यचिदिति कस्यासकलमि द्रोहम्। स इति देहः। ताहशः हननधर्मवान्। प्रकृतेस्यार्थस्रोपयोगमाहुः अनेनेति। उक्तेन। आत्मनो-पीति अपिना देहस्व। नतु अर्थी दोषं न पश्यतीति द्रोग्धाहं कथं क्षेमं विचारयिष्या-मीत्यत आहुः सोपीति। द्रोग्धापि। मार्यान्यत्त इति देवक्याः सकाशाद्धयासम्भवात् सस्य च पतित्वेन देवक्यर्थत्वादहमपि मार्यस्तसादित्यर्थः। श्लोके परशब्देन शत्रुः यो मार्थते सः।

१०-१-४५. एषा तवेस्वत्र अष्ठवार्षिकीति अनागतार्तवा, रजोदर्शनात् पूर्वं उद्वाहात्। अष्टवार्षिकीत्वं। 'गौरी तु निवकानागतार्तवे'त्यमरः। वाला तस्याः पर्यायः। अनेन वसुदेवोष्टवर्षः। 'त्रिंशद्वपीद्वहेत् कन्यां हृद्यां द्वादश्वार्षिकीम्। अष्टवर्षोष्टावर्षां वे'ति मनुस्सरणात्। प्रदर्शनेनेति 'इदमस्तु प्रत्यक्षणे रूप'मितिवाक्यात्। अनाविष्टेति कालनेम्यनाविष्टरूपस्य। स हीति वसुदेवो हि तं कंसं अनाविष्टं कालनेमिनेति बोध्यम्। तेन श्रद्धस्वरूपज्ञानेन मायाकालनेम्युपमर्दो निरूपितः।

१०-१-४६. एवं स सामभिरित्यत्र एवमिति वैदिकलौकिकतत्त्वप्रकारेण! दयाभयादीति अन्यवहितोक्ताभ्यां श्लोकाभ्यां दयाभये। आदिना वैदिकतत्त्वज्ञानम्। भेदा इति साम नाम त्रियवचनादिभिः कोधोपञ्चमनम् । तेन सहितैभेदैः पंचविधैः,तदक्तं 'परस्परोपकाराणां दर्शनं गुणकीर्तनं, सम्बन्धस्य समाख्यानमापत्त्याः संप्रकाशनम् । वाचा पेशलया साधु तवाहमिति चार्पणय्। इति सामविधानशैः साम पश्चविधं स्पृतं मिति। प्रथमक्ष्रोके सम्बन्धस समाख्यानं 'भोजयशस्त्ररः' 'भगिनीं हन्या'दिति च। द्वितीयसिन् आपत्त्वा मृत्योः समयस्य, आगामिकालस्य वा संप्रकाशनम्, 'अद्य वाब्दशतांते वे'ति। अग्रे बाचा पेशलयेत्यादिः पर्काः श्लोकैः। नवमे परस्परोपकाराणां दर्शनम्। 'आत्मनः क्षेममन्विच्छन् न कस्यचिद् द्रोहमाचरे'दिति।दशमे श्लोके गुणकीर्तनम्।'तवानुजा बाले'ति बालत्वं गुणः, ईश्वरत्वज्ञापनात्। प्रथमश्लोके वा, यज्ञस्कर इतिपदेन। तं चापि सङ्कली-कुर्याहः आत्मानात्मेति । आत्मानात्मविवेकश्च परमार्थश्च लौकिकभयं च तैः रूप्यन्ते व्यवहियन्ते इति तथा। प्रथमे लौकिकम् , दितीयसिन् परमार्थः, तृतीयचतुर्थाभ्यां श्लो-काभ्यामात्मानात्मविचेकः, अनात्मा देहः, अग्रेप्यात्मानात्मविवेकः, अन्त्याभ्यां लौकिकं भयमिति। साम ज्ञानभिति साम सान्त्पप्रयोगे, बाहुलकात् कनिन् ,ज्ञानं सामलक्षणमपि भगवत्प्रेरणया अनिधकारिबोधनात प्राप्तम् । साम्यं दया चेति साम्यं ज्ञानत्वात् दया कृपा मायारूपा आसुरसिद्धान्तवकृत्वात् । 'माया दम्भे कृपायां चे'ति विश्वात् । भी त 'न गतभी: प्रभाववि'दितिनाष्यात्। आचिष्ट इति कालनेम्याविष्टः कंसः तथा नाम अनु-

वतत्वधर्मेणैव वर्तते । न तु दीनवत्सलत्वेन रूपेण !

१०-१-४७, निर्वन्धं तस्यत्यत्र विफल इति प्राणैः श्लोकैर्मृत्य्वतिवहनाभावात् तथा। देवक्या अपमृत्य्वतिक्रमः प्राणैः कृतः प्रतिबन्धकाभावात्। कंसस्यापमृत्य्वतिक्रमो नास्ति, मृत्यौ सामिमानत्वस्य प्रतिबन्धकत्वात् । अनिधकार्धपदेशे भगवदिच्छारूपं करणः माहः भगवदिच्छयेति। प्रकारान्तरेणेति प्राणत्वप्रकाराद्नयेन प्रकारेण बाह्यप्रयत्नेन प्रकारेण वायुनिष्ठेन। यत्नमिति मृत्य्वपोहनार्थं वैखरीयत्नम्। अष्टभिरिति वैखरीरूपै-र्न तु प्राणरूपैः । कंसापमृत्य्यपवहने तैः कृते पुत्रमृत्युसम्भवात् । कृपणामृत्य्यपोहनं त्वाः पाततः । भयादिना मृत्युसम्भवात् । अयमिति परिदृश्यमानोऽसुरो राजा या । हरिप्रियाणां क्रिह्मपत्वेषि लौकिकत्वम् । 'जिघांसन्तं जिघांसीयात्र दोषो मनुरत्रवी'दितिसमृत्या सार्तत्वम् । 'लोकवत् तु लीलाकैवरुय'मितिस्नात्। परमार्थेनेति भक्तयभावेन कर्णरन्थ-द्वारा प्रविष्टेन। उच्यत इति स्फ़र्तेर्ज्ञानात्मिकाया विषयीभृतवक्ष्यमाणयुक्त्यविनासावादिदं-पदेन प्रत्यक्षत्वान् ग्रुरूयतयोच्यते । सा चेति युक्तिः । तथा च पुत्रदानात्मिकयुक्ति-विषया स्फ्रतिः प्रथमश्लोकार्थः। द्वितीयश्लोकार्थमाहुः तस्याश्चेति । युक्तिस्फ्रतेश्व । अयुक्त-त्वमादाङ्क्योति खसानकदुन्दुभेलैंकिकत्वापत्त्या खयमयुक्तत्वं आ समन्तात् तक्ये। तर्कस्यान्यथाज्ञानत्वाद् युक्तत्या वैदिकया युक्तत्वसमर्थनं वेदाविरोधादन्यथाज्ञानं नेत्येवं समर्थनम् । 'जीवाभयप्रदानस्य न कुर्वीरन् कलामपी'तिवाक्यमूलं वेदः । तस्याविरोधात 'मृत्युर्बुद्धिमतापोद्य' इत्यन्यथाज्ञानम् ,'जातस्य हि ध्रुवो मृत्यु'रितिवाक्यात् तदापि नान्यथा-ज्ञानम् । बैहाविदि वसुदेवेपराधाभावादपराधज्ञानमन्यथाज्ञानम् । 'एत् ह वाव न तपति किमहं साधु नाकरवं किमहं पापमकरवं मिति श्रुतेः । तृतीयश्लोकार्थमाहः तत इति । 'मृत्युर्बेद्धिमतापोद्य' इत्यादिसुर्ज्ञेषु सिद्धमेत्र, तस्य कथनादनुत्राद इत्याहुः अनुवाद इति । उत्तरार्धेनोपपत्तिः । उपपत्तिरेनोपपत्तिकः, उपपत्तिकेन सह वर्तमानः सोपपत्तिकः। चतर्थसार्थमाहः तस्यवेति। अनुवादसैव। न तु विचितनांतरम् । प्रतिकुलतर्कः प्रवदानः मयक्तं आत्मत्वा'दात्मार्थे सकलं त्यजे'दिति वाक्यादित्येवम् । तस्य पराहतिः वाणीवाक्ये विपर्ययविचिन्तनेन। पंचमसार्थमाहुः अदाक्तावदृष्टेति। पष्टसार्थमाहुः तस्याप्य-पायस्येति। तस्येत्यदृश्य,कंसस्येति वा। साधनेति 'पूजयापासे'ति पूजनम् । सप्तमस्या-र्थमाहः तत उचोग इति। वैखरीरूपः। 'अत्रवी'दितिपदात्। अष्टमसार्थमाहुः कथनं चेति । हितमिवानुवादकथनम् । पूर्ववदनङ्गीकारमाशङ्काहः अलौकिकेति । अलौकिकस्य बुक्ष्यमाणस्य स्फुरणात् तस्यालौकिकस्योपायस्य कंसेनाङ्गीकारः। यद्यप्ययं लौकिकः नालौ-किकेन परमार्थेन निवर्तते, तथापि युक्त्या युक्तत्वसमर्थितकस्य(१)लौकिकस्यालौकिकत्वा-

वासुदेवाविर्माववति ।

क्षीकारात्। यद्वा कंसे वसुदेवेन खदेवता समारोपितेति भगवत्यलौकिकस्फर्तेस्तादशस्य भक्तिविरुद्धस्य कंसस्याप्यपायसाङ्गीकार इत्यर्थः। आपातत इति अविचारतः देवक्या अपि भयादिना मृत्युसम्भवात्। सफल इति मृत्युनिवारणफलेन सह वर्तमानः सफलः। अवर्यक्रियेति क्रिया हननम् । तद्नुकूलं व्यापारम् । यत्नस्य व्यापारस्पत्वात् । तासेष्ठ-घेति कंसस्य खङ्गपाणेश्रेष्टा उद्यमननिपतनादिरूपा करणम् । अतस्तृतीया । नन्ववश्यक्रिया-साधकयत्नो नैयायिकमते, वैयाकरणमते व्यापारो यत्नः, अतश्रेष्टयेत्यधिकमिति चेश ! भगवदिषष्ठानत्वेन सर्वाधारत्वाज्जन्यजनकभावसम्बन्धश्रेष्टाच्यापारयोः । तत्रेष्टयावस्य-क्रियासाधकयरनं ज्ञात्वेत्यर्थः। अन्वपद्यतेति माप्तवानित्यर्थः। वे गत्यर्थास्ते प्राप्त्यर्था इति । अनेनेति बलवता कंसेन । इष्टप्रकारेणेति एकत्वमविवक्षितम् । शस्त्रेरस्रेथ । अलौकिकप्रकारः प्राणश्लोकोक्तरतेन । अन्य इति लौकिका अलौकिकाः च भगवत्प्रेर-णया निवर्तिताः । अतः परमिति लौकिकालौकिकोपायेभ्यः परमन्यत् । सामानन्तरं दानरूपं इयम् । एवेति खगृहे स्थापनयोगन्यवन्छेदक एवकारः । न त खगृहे स्थापयि-ष्यति। देवद्वारेति यथा सूर्यादिद्वारा कुन्त्याः पुत्रवतीत्वं, तथा। दोष इति क्षात्रधर्म-त्यागरूपः । स पुत्र इति अष्टमपुत्रः। आनकदुनदुभयश्चेति चकारेण शब्दात्मकास्ते । सङ्कट इति सामानन्तरं दानसङ्कटे। उभयोदीनयोरयुक्तत्वरूपे। आनकदुन्दुभिरिति भन्दसृष्टिरतः स नाम। 'शन्द इति चेनातः प्रभवा'दिति न्याससूत्रात । अयुक्तमिति प्रश्न-दानम् । अन्वपचलेति राजत्वात् सामानु अपचतेत्यसार्थः। अकस्मादिति कारणं विना। समागतमिति गत्यर्थात् कर्तरि कः भूतकाले अतोपद्यतेत्वस्य चिवरणमिदम्।

१०-१-४८. चृत्युर्नुद्धिमतेत्यत्र इत्यादीति 'प्रक्षालनाद्धि पङ्कस्य द्रादस्पर्भनं घर'मितिन्यायेन। इदानीमित्युपायानङ्गीकारकाले। कथमिति केन प्रकारेण। वसुदेवस्य तृष्णीम्मावो नेति प्रश्नः। पश्चादिभ्यो विशिष्टत्वेनोत्पादितत्वप्रकारेण न तृष्णीम्माव इत्युत्रमग्ने। मृत्युः पङ्कस्थानीयः तृस्य प्रक्षालनं द्रीकरणं तदपेक्षया द्रान्मृत्योरस्पर्भनं स्पर्शः देवकीविस्मरणप्रतीकारः तस्यांसांपप्रतीकारो वा तस्याभावः वरमितिन्यायसमन्वयः। कालान्तरे देवक्यादिमृत्युरनुसन्धेया। तदिति स्वरार्थं तदापीत्यर्थः। नास्तीति अन्यथा तु तदा उपेक्षालक्षणोपराधः स्वादेव। कालादिदण्डमिति सामदानाभ्यां दण्डानुसन्धानान् नाकसिकत्वम्। नापराधः कर्तव्यः इति किन्तु मृत्युप्रतीकारः कर्तव्यः।

१०-१-४९. प्रत्यप्येत्यत्र शास्त्रमिति पूर्वमीमांसाशास्त्रम्। अयमिति बुद्धिस्रो वक्ष्यमाणः। 'प्रतिरत्र प्रतिनिधिप्रतिदानयो'रिति पाणिनिस्त्रात् प्रतिदान इत्याशयेन प्रत्यपेणं विवृण्वन्ति स मृत्युरयमित्यारम्य न कोपि दोष इत्यन्तेन। कंसे निविष्ट

इति अत्यन्तविसारणरूपः देवकीमारणरूपनिषिद्धकर्मणा स जन्यते । कंसो मृत्युरित्यपन्या-रूयानमित्यादिनात्रैव खयं वक्ष्यते। भक्ष्या इति गीतैकादशाष्याये 'केचिद् विलग्ना दशनान्तरे'ब्बित्याद्यक्त्वा 'कालोसि लोकक्षयकृत् प्रष्टुद्ध' इत्युक्तेः । अप्रतीकार्यश्चेति औषधादिनापसृत्योरेव प्रतीकारात्। स त्विति मृत्युस्त । स मृत्युः। दोष इति भगवद्धिष्ठाने वसुदेवे कथं पुत्रदानदोष इति दोषप्रश्रसम्यवात् । इयमिति देवकी । एतदपीति पुत्रदाने-नाखा मोचनम् । बहुव इति एकापेक्षया बहुनामनुग्रहो न्याय इति एतदनुचितम् । बालका इति बालकत्वस्यानुचितत्वमयोजकत्वं, 'सुप्ता'नित्येतावतैव कर्माकाङ्कानिष्टुचेर्बालकानि-त्यस्य वैयर्थ्यापातात् । 'सुप्तानवधीन् निशि बालका'नित्यत्र प्रथमस्कन्धे । न च विशेष्यं 'बालका'निति । 'माता सतानां निधनं शिञ्जा' मित्यत्रेव सतानां विशेष्यत्वात् । स्वस्या-न्तरङ्गा इति आत्मनोंशाः। पत्नी तु अर्घाङ्गी बहिरङ्गा। दोषाधिक्यमिति बहुत्वात मित्रत्वाच । इदानीं पुत्राणाम भावादित्ययं हेत्र्देहलीप्रदीपन्यायेनोभयान्वयी। विद्य-मानाविद्यमानयोरिति स्तीपुत्रयोः। सिद्धवदिति विद्यमानवत्कारेण। करणं कारः तेन। विषयेति देयादेयरूपप्रत्यर्पणविषयविभागः। धर्महानीति क्षात्रधर्महानिपसङ्गात्। अय-मिति पुत्रदानलक्षणः । नरकेति बालवधान् न श्राद्धादिकर्दृत्वमिति वसुदेवस्य ज्ञानत्वाज् ज्ञानम् । 'यदी'त्यसार्थमाहुः पुञ्चोत्पादनं त्वित्यारभ्य लौकिक्युपपत्तिरित्यन्तेन । भिन्नतयेति तत्पतृगृहे । एवकारेणैक्ययोगव्यवच्छेदः क्रियते । अनेन सामदानदण्डा-नन्तरं मेद उक्तः। मेदनम्। मिदिर विदारणे। घज्, शत्रोरमात्यादीनाग्रुपायेन परतो विश्विष्यात्मसात्करणं भेदः। अयं मिन्नतया स्थापने भवति तस्याः। न कोपीति प्रत्रोत्पादनं खाधीनमिति न बहवः पुत्रा उत्पादनीया मयेति न प्रथमदोषः। 'बालका' इत्युक्तदोषोपि न स्यात तत एव । स्वस्थान्तरङ्गा इंत्यपि दोषो न । तथा दोषाधिक्यं दोषो न तत एव । 'अर्पणं च न सम्भवती'त्युक्तदोषोपि न पुत्राणामाहार्यज्ञानविषयनाधकालीनमिच्छाजन्य-झानमाहार्यज्ञानम् । अत एव न 'विद्यमानाविद्यमानयो'रित्याद्यक्तदोषः। धर्महानिदोषोपि न, मेदस्य क्षात्रधर्मत्वातु । तत एव लोकापकीर्तिरूपदोषाभाव इत्यर्थः । वसुदेवस्याधिष्ठानत्वा-दन्यमपि दोषाभावमाहुः प्राणरक्षाया इति । ऋतुकालेति 'ऋतौ मार्याग्रुपेया'दितिश्चत्या विहितं ऋतकालगमनं, तदपेश्चया । अधिकेति 'जीवाभैयप्रदानस्य न कुर्वीरन् कलामपी'ति बाक्यात्। 'न हिंसात् सर्वा भृतानी'तिश्रुतेश्व। एतदपीति मिन्नतया स्थापनम् । चोदनयेति उक्तश्चत्युक्तया चोदनया। नैक इति एकः पुत्रः पुत्रो नेत्यत्र। पुत्रे पुत्रत्वावच्छित्रप्रति-योगिकाभावो नेति समासेन एकपुत्रे पुत्रत्वाविष्ठिमप्रतियोगिताकाभावो ह्रेयः। एकपुत्रे समासश्चनत्यैकपुत्रत्वे सति पुत्रत्वाभावात् । न दोष इति 'एकं द्वौ वा पुत्रप्रत्पादये'दिति-श्वासे मानवे नवमाध्याये 'एकप्रत्पादयेत पुत्रं न द्वितीयं कथअन द्वितीयमेके प्रजनं मन्यन्ते

तेषु तद्विद' इत्यस्ति । भगवन्मते तु 'पुत्रे कृष्णत्रिये रति'रित्युक्तम् । तथेति तथा अलौकिकीति छेदः । आकाशवाणीति 'अस्यास्त्वामष्टमी गर्भ' इत्याकाशवाणीप्रामाण्यात् । बहव एवेति न त्वेको द्वौ वा जायेते। अलौकिकीग्रुपपत्तिमाहुः तेपीति। उपपत्तिन्यायः,सा च लौकिकी एकं द्वौ वोत्पाद्य न कोपि दोव इत्युक्तदोवामावसम्पादिकोक्ता। अलौकिक्या तु नैको नापि द्रौ पुत्रौ प्राप्ती किन्तु बहव एव सुताः प्राप्ताः। अतः इयमेका पुत्राश्च वहत्र इत्याद्यक्तदोषास्तदवस्थाः तदभावाय । तेपि एकः द्वौ वा भवतः । मृत्युं सिश्ववेश्य तावता बहुकालेनोत्पादनीयाः । आकाश्चवाण्यां कालस्याश्चतत्वात् । अनयोपपरयाऽलौकिक्यापि न कोपि दोषो भवेदित्यर्थः। कामान् नोदनयापि वा बहुकालेनोत्पादने भगविद्च्छा न चेत् तदाप्युपपत्तिमाहुः कालेपीति। बहुकालविरुद्धे खल्पादिकाले पुत्रोत्पादने भगविद्या चेत् तदा पुनर्दोबापत्तिरित्यर्थः। अस्मिन् पक्षेपि दीवाभावमाहुः तदा पुन्नेति। अन्यद्वारा पुत्ररक्षा देवक्या तु पुत्रसंरक्षा। सा चाकाश्चवाण्यां 'अस्यास्त्वामष्टम' इत्युक्त्याष्टमत्वस्यापेक्षा-बुद्धिजन्यत्वादपेक्षिता । न चापेक्षाबुद्धिसहार्यज्ञानविषयविषयिणीति शङ्काम् । आकाशवाण्यां कंसः पुत्रान् मारियध्यतीत्यश्चतत्वात् । तस्याः संरक्षयि व्या देवक्याः मृत्युमारणं कर्तव्यम्। न पुत्राणां बहूनामिति 'इयमेका पुत्राश्च बहव' इत्याद्यक्तदोषाभावः। भगवदिच्छया पुत्राणां किमप्यस्त्वित हृदयात् , अत्रोपपत्तिः शास्त्रयोजनम् । 'युक्तिन्ययि च योजन' इति विश्वात् । मृत्युरेवेति देवनया मृत्युरेवेत्यर्थः। देवनया 'मृत्युर्वा म्रियेत चे'दित्यस 'प्रत्यर्प मृत्यवे पुत्रान् मोचये कृपणामिमा'मिति सम्बन्धो यद्यपि भासते तथापि पूर्वाधींचरार्धयोर्वेपरीत्या-पत्त्या वक्ष्यमाण एव सम्बन्धः । तदा पुत्रसंरक्षार्थं 'मृत्युरेच म्रियेते'त्यत्र 'तदें'ति 'म्रियेते'-त्यनेन सम्बध्यते, तदुपपादयन्ति स। किञ्च देवक्या मृत्युमारणेऽलौकिकीमुपपत्तिमाहुः प्राणिमात्र इति। तत एवैनमिति तत्र एव एनं मृत्युम्। एनादेशः। अवयजते प्रति-कुरुते । धात्नामनेकार्थस्वाद् बाहुलकाच। इमे कल्पने वसुदेवस्याघिष्ठानस्य प्रतीकारे प्रवृत्त-त्वात्। तस्मादिति मृत्योर्जन्मश्रवणात्। अन्यस्येति सुतमृत्योः। यद्वा द्वितीयदेवकीमृत्योः। एको मृत्युरिति एक एव सर्वमारक इत्यर्थः। बृहदारण्यके 'मृत्युनैवेदमावृतमासी'दित्य-त्रैकत्वविवक्षणात् । नियतकाल इति एकवारं तस्याः कालः 'श्रतायुर्वे पुरुष' इति 'सङ्जीव अरदः शत'मिति चोक्तः। सा मृत्युस्तदैव शतवर्षानन्तरमायाति, अपमृत्यवोन्याः। तदा चेन् निवृत्ता पुनरपमृत्य्वादिकारणकालाभावात्रायातीत्यर्थः । इदानीमित्यस्य स्वसहकारिणि कालोपाधौ । तं प्रतीति म्रियमाणं प्रतीत्यर्थः । म्रियेतैवेति निवर्तेतैव । अतः शब्द-नित्यत्वेति अत इति सार्वेविमक्तिकस्तसिल् । 'आकाशः सम्भूत' इत्यादिवाक्यैः 'सविशेषणे ही'तिन्यायेन शब्दिनित्यत्वमेव निवर्तते, न त्वाकाशनित्यत्वं निवर्तते। इदं 'आकाशवत् सर्वगतश्च नित्य' इति गीतायां आकाशवत् सर्वगतत्वमात्रं न तु नित्यत्वमप्याकाश्चवदिति

न्याख्यानं न तदा बोध्यम्। तद्वदस्या मृत्युरेव गच्छेत्। कंसहननिक्रयया विशेषणीभृतो मृत्युरेव गच्छेत् न त्वियं देवकी विशेष्यभूता गच्छेन् मृत्युलोके। यद्वा व्याकरणशास्त्रतः सिद्धमापे शब्दनित्यत्वं यथाभिन्यञ्जकस्य वायोर्नाशाच्छब्दाश्रवणे गतमिव भवति, एवं मृत्युरिप नियतामिन्यञ्जकस्य सहकारिणः कालोपाधेरभावाद् गच्छेदेवेत्यर्थः। ब्रियेतेत्यस्य बाहुलकादर्थी निवरेंतेति कृतः अतो ग्रुख्यार्थं वक्तुमाहुः नन्वेकसृत्यिति । लोकाल्लोका-दिति लोकात् मृत्युलोकात् लोकाजनात्। मृत्युलोकं माप्य यो जनस्तसादेव मृत्युं अवयजते प्रतिक्रुरुते। नैनं मृत्युं खलोके मृत्युः एकदेशीभृतः विन्दति लभते इत्यर्थः। विद्रु लाभे। तुदा॰ आ॰ अनि॰। नियतत्वादिति असा मृत्युः कालकारणादस्या एवेति नियतः तस्य भावो नियत्त्वं तसात्। सुतान् न मारयिष्यत्यतः सुतसमर्पणे न वाधकमित्यर्थः। श्रीधरस्य व्याख्यानमपवदन्ति स कंसो मृत्युरिति। स इति कंसः। ननु तर्हि कंस-मृत्युत्रसङ्गः। मैवम् । कंसोप्यष्टमगर्भजन्मपर्यन्तं न मरिष्यत्याकादावाणीप्राम्माण्यादिति। अत्र वाणीशामाण्येन मरणाभावनिश्वयाद् यथाकथिश्चत् प्रतीकारार्थं नाना पक्षा उक्ताः। अतो न तथासाधिका युक्तयो विशेषतोऽपेक्ष्यन्त इति वोष्यम् । श्रौतेथें कंसमरणापच्या लक्षणीत चेत् तत्राहुः लक्ष्मणयेति । शक्यसम्बन्धो लक्षणाघाराधेयभावस्तया । तत्परः मृत्युशब्दः कंसपरः। सिद्ध इति पृत्युमरणे पुनरुन्मञ्जनापत्तिः। अतोऽमरणे सिद्धे। अनुवाद इति न त्रियेतेत्यनुवादः । नतु 'भयात् कंस' इति वाक्यान् शृत्युश्रात्मति कंसे भगिन्या मृत्योः स्थितिरुचिता, सा च 'इत्युक्तः सखलः पाप' इत्यत्र पापशब्दवन् मृत्युशब्दोपि लक्षणया श्रुत्यविरोधेन कंसपरो भवत्वित्याशङ्क्याभ्युपगममाहुः अस्तु वा तथेति । श्रुत्यविरुद्धा लक्षणा, 'लक्षणां नैव वक्ष्यामी'त्यस्य न विषय इति ज्ञापितम्। आश्चर्यरसत्वाद् वा न लक्षणेत्यपि बोध्यम् । कंसमरणापत्तिं वारयन्ति स सोप्याकाञ्चेति । कंसोपि। अपिना मात्-चरणाः । बालको वा न मरिष्यत्येव । अत्यन्तायोगन्यवच्छेदकैवकारः । नीलं सरीजं भव-त्येवेतिवत्। तथापीति मरणाभावेपि सुतान् पुत्रान् वा नरकपालकानपि । दास्यामीति प्रत्यच्येत्यस्य विपरिणामं कृत्वा दास्यामि प्रत्यर्पयिष्यामि मृत्यव इतिसम्बन्ध इत्यर्थः। यावत्कालं त्वं कंसभयात् प्राप्तः सुतान् न मारयिष्यस्यत उत्तमणीय तु∓यं सुतप्रतिदानम् । अग्रे सुतान् मारयिष्यतीति यावत्कालं मारणाभावः प्रतिदाने हेतः।

१०-१-५०. विपर्यय इत्यत्र नसु कथमिति नसु कियत्कालं मृत्युः सुतान् न मारिषण्यतीति मृत्यवे प्रत्यर्षणं प्रोक्तं तथा कियत्कालं मह्यं सुता दत्ता इति तथापि षद् भगवद्धमां इति केन प्रकारेणायुक्तं मारणार्थं दानं कर्तुं वाक्यत इत्यर्थः। तस्येति कंसस्य। तदा तत एवेति वाणीप्रामाण्यादेव विपर्ययः मत्पुत्रादेवास्य मारणमिति। नन्वा-काशवाण्यष्टमगर्भान् मरणे प्रमाणं न तु षद्धमैंमरिणे प्रमाणमित्याशक्क्याहुः एवेति। न तु धर्मेणामारणं वीर्यकार्यत्वात् । सन्युच्चादेवेति वीर्यरूपात् । धर्मिणो कारकत्वात् धर्मि-योगव्यवच्छेदकैवकारः। तथा च यतो गणने वीर्यस्याष्टमत्वं सोवधिः। अस्य कंसस्य। यक्तियाधितमिति मारणे कर्तृत्वेन वालयोजनेन वाधितम्। पश्चविधं कर्म गतावन्तर्भृत-मिलाशयेनाहुः उत्पत्तिस्थितीत्गादि। एतेषु दशगण्युक्तित्रयारूपकर्मसमावेशः। दुःखे-मेति दुर्दुःखेनाति अतिक्रमितुं मनसाप्याकलयितुमशक्यरचनस्य प्रपश्चस्य ज्ञानमतिक्रमः इत्याश्चयेन ज्ञातुमिति विवरणं ज्ञातुं अशक्यत्वात्, दुरत्यया । दुरत्यशक्या । मुलबला-ह्याख्यानं सामान्यिकयापरं विशेषिकयया नीज् प्रापणे नज् अदर्शने चा तद्रूपया शक्क शक्तौ तद्रपया च बाध्यत इतीण् गतावित्यस्या य इत्यस्याशक्यिक्रियार्थत्वम् । यद्वा । भावाभावरूपिक्रया व्याख्यानं व्याख्येयमपि सैवेति न सामान्यविशेषभावः । पश्चादिति रंगभूमिगमने । एते च ते पुत्रा एतत्पुत्राः तैः एतस्याः पुत्रैरिति वा अयं कंसः वध्याः । कंसवधे यथायोग्यं ऐश्वर्यादिषद्धर्माणां करणत्वं बोध्यम्। एलदेवेति पुत्रदानमेव। वसदेवस्य ज्ञानत्वादेवकारः। 'ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भससात्कुरुतेर्जुने'ति वाक्यादिदं ज्ञानमक्रिष्टकर्मा भगवान् तद्विषयकम् । वसुदेवरूपम् । एवं कृते इत्यादि कंसववार्थ निमन्नणे कृतेत्यन्तविस्मृतिरूपो मृत्युर्निवर्तेत देवक्या आगतस्मृतिरूपप्रतियोगित्वात् घट आगते घटाभावनिष्ट्रत्तिवत् । निवृत्तोपीति 'क्रोधस्थान्तं फलोदया'दिति सप्तमस्कन्धात्। क्रोधे गते वधान निवृत्तोपि कंस इत्यर्थः। यद्वा निवृत्त इति मृत्युविशेषणम्। मृत्युरिति कंसमृत्युः। एतत्संरक्षायामिति देवकीसंरक्षायां कृतायां तत्पुत्रद्वारा पुनिरत्यर्थः। 'न म्यनादन्यपूरण'मिति कारिकया न्यनपूरणमाहुः तस्मादिति । उक्तव्याख्यानस्य निर्देष्ट-त्वात्। एवेति इतरव्याख्यानयोगव्यवच्छेदकः। एवमिति पूर्वोक्तसुतदानेनेत्यर्थः। मन्त्र-णेनेति मत्रि गुप्तभाषणे। वसुदेवस्य राजकत्वान् मन्त्रणं कंसाहितम्। आज्ञया कृतत्वातः। केचिदिति श्रीघर्या श्रीधरस्वामिनः। एतस्य विचारस्य कंसमारणतात्पर्यकत्वे शीवस्रदेव-स्वापि दुराशयत्वं शक्क्षेतेत्यरुच्या। तसात् कंसवधार्थमेव एवं संरक्ष्येति शेषपूरणं विनार्थ-माहः एतस्याप्यनङ्गीकार इति । एतस्य यत्नसेत्यर्थः। निवृत्त इति उपस्थितो मृत्यु-निवृत्तः। पूर्वेणीवेति मण्डुकप्रत्याऽऽवृत्य पूर्वपूर्वेण पादेन। एचकारः श्रेषपूरणयोगन्यवच्छे-दकः । तेन शेषपूरणापेक्षयाऽऽवृत्तिर्जायसीत्युक्तम् ।

१०-१-५१. अग्ने घेषेत्यत्र अनुचितमिति लोकविरुद्धमनुचितमिति सम्बन्धः।
हेतुगर्भे विशेषणम् । उचितमिति पाठे उक्तमुचितम्। पुत्रदाने लोकविरोधस्तु नवमस्कन्धे
हिरिश्चन्द्रो वरुणमाराष्य तत एव रोहितं पुत्रं प्राप्य खपुत्रेण वरुणं नेजे। जातोदरो जातस्ततो 'मुक्तोदरो यजदेवान् वरुणादीन् महत्कथ' इति पुत्रदानात्। अत्र दुःखं विनादानात्
बोध्यः। अदृष्टं धर्माधर्मों। हरिणदर्जाने इति सतिसप्तमी। तदानीमिष पार्श्वविनमात्मज-

मिनानुशोचन्तमभिनीक्ष्यमाणो मृग एवाभिनिवेशितमना विसुज्य लोकमिममिति वाक्या-द्धरिणदर्शनसमानाधिकरणं मरणं तद्विषयः। लोकं देहम् । हरिणदारीरेति निमित्तमिति योजना । कालञ्जर इति पर्वते, शालग्रामपुलस्त्यपुलहाश्रमं 'कालञ्जरात प्रत्याजगामे'ति-वाक्यात्। शालवृक्षोपलक्षितं ग्रामम्। इष्टं सम्भवतीति मनोनिषेकरूपं दृष्टम्। 'मनो यत्रे निषक्तमस्ये'तिश्चतेः । शरीरसंयोगवियोगयोस्त्वदृष्टमेव । जन्तुश्चेत्यादि जायत इति अन्तुः कर्तृप्रयोगः। प्रत्ययः। जनी प्रादुर्भावे धातुः जीवतीति जीव प्राणधारणे धातुः पचाद्यच् । सर्वेत्रेति कर्मभूमिषु । जायमान इति जनी प्रादुर्भावे । दि० आ० से० कर्तरि शानच्। ज्ञाजनोर्जाशिति । तन्त्रेति कर्मभूमिषु । दृष्टस्य मनसः शरीराकृतिविशेषयोर्थोगे निमित्तसः । बाधितत्वातः । कल्पनाया इत्यादि योगे हेतुर्मनः वियोगेपीति कल्पनाया अशन्यत्वात् । प्रारब्धकर्मनिर्वाणवियोगे प्रारब्धकर्मनाशस्य हेतुत्वेन तथा । दुर्विभाच्य इति शरीरे विद्याकर्मपूर्वप्रज्ञाः हेतवः । 'तं विद्याकर्मणी संगन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति श्रुतेः। शरीरसंयोगे मनो हेतुः 'मनो यत्र निषक्तमस्ये'ति श्रुतेः। शरीरसंयोगवियोगयोहेंतुर्दुर्विभाज्य इत्यर्थः। नतु प्रत्येकं हेतनः समुदायेपीति चेन् न, समासे भिन्नशक्तेरेकार्थीभावात्। न च हेत्नामेकार्थाभावं कृत्वा हेतुः सुविभाव्य इति वाच्यम्। व्यपेक्षारुक्षणसामध्यीभावातः प्रत्येकं हेतुज्ञानस्य दुर्निभान्यत्वात् । पश्चादिति सुतदानात् पश्चात् । सुतानां मरणममरणं मा किमप्यस्त्वत्यर्थः।

१०-१-५२. एवं विमृत्येत्यत्र पूर्वश्लोके परमार्थे लोकविरोधः परिहृतः। एवं परमार्थे ह्यागते देवकी त्रह्मविद्येव रक्षणीयेति वेदरूपवमुदेवनिर्धाराज् ज्ञापयन्ति स इयं त्वित । तस्य सिद्धिरित्यादि देवकीमीचनस्य सिद्धिः प्राकाश्यरूपा दुर्घटेति हेतोस्तस्य कंसस्य सिद्धिदुर्घटत्वसाधकानि दिग्विजयित्वपापत्वदृष्टादृष्ट्यभेदेन तावदुपायकरणविषयत्वानि दृष्णानि वदन्, प्रयत्ने कृते आधिक्यं भगवत्पूजनरूपं कृतवान् । बलवत्तरविष्ठानिवारणे प्रजुरतरमञ्जलस्य कारणत्वात् । विद्ययाऽऽसुराविद्योपमर्दात् । कंसोङ्गीकरिष्यति । 'सुदृद्धधान् निवृत्ते कंसलद्वाक्यसारिव'दितिवाक्यात् । भावादिरिति स्वपूज्ये कंसे मेदजुद्धिवारणाय । वासुदेवाधिष्ठानत्वेनक्यम् । बृहदारण्यके पूज्ये मेदजुद्धिवारणात् । अनेन 'विद्यात्मनि मिदाबाध' इतिवाक्यात् मेदाभावरूपमद्वैतं विद्या रक्षिता । देवकी त्रह्मविद्यात्रैव निविद्या। आदिनान्तर्यामिज्ञानवाङ्मनांसि । न प्राणः देहरक्षाभावप्रसंगात् । ततः कार्य-मिति बृहदारण्यके ततो भावादेः कार्यसिद्धिरुक्ता । सप्ताकत्राक्षणे 'विज्ञातं विजिञ्जास्य-मिति बृहदारण्यके ततो भावादेः कार्यसिद्धिरुक्ता । सप्ताकत्राक्षणे 'विज्ञातं विजिञ्जास्य-मिति वृहदारण्यके ततो भावादेः वार्यसिद्धिरुक्ता । सप्ताकत्राक्षणे 'विज्ञातं विजिञ्जास्य-मिति वृहदारण्यके ततो भावादेः वार्यसिद्धिरुक्ता । विज्ञाता वार्यवेनं तद्धत्वावति । यत्किश्च

१. समारमेते । १ अत्र धन्यकारैर्वावयं न लिखितं तत् तु 'अय योऽन्यां देवतामुपास्तेऽन्योऽसावन्योऽदमस्मीति न स वेद यया पशुः' वृ० १-४-१० इत्यस्माकं प्रतिभाति ।

विजिज्ञासं मनसस्तद्भं मनो हि विजिज्ञासं मन एनं तद्भत्वावति । यत्किञ्चाविज्ञातम् । प्राणस्य तद्भ्षं प्राणो ह्यविज्ञातः प्राण एनं तद्भत्वावती'ति श्रुतः । विज्ञातं विजिज्ञासं अविज्ञातं च विजिज्ञासम् । एत एवति वाष्ट्रानःप्राणा एव । वाग्विज्ञाता तावत् विज्ञातं वाचस्तद्भ्षम् । एवं वाग्विभृतिविदः फलमाह वागैनिमिति । वाक् आ एनं वाग्विदं वाक् तद्भत्वा विज्ञातस्वरूपं भृत्वावति पालयति विज्ञातस्वरूपेणैवान्तत्वमापद्यत इतियावत् । अग्रेप्येवम् । दृष्टादृष्टेति पूर्वश्रुत्युक्तज्ञाताज्ञातभेदेन । युक्तमिति देवक्या भगवदीयान्त्वादुपेक्षा नोचिता । मत्वेति उक्तवृहदारण्यकान्मत्वा । दृष्टोपायमाहः 'न चास्यास्त' इत्यनेन वा वक्ष्यन्तीत्यदृष्टोपायमेवायम् । एवं करणे इति ज्ञानप्राप्तो प्राकाश्यरूपसिद्धिः प्राप्तौ । पितेति पितृनाम्ना तु मुख्यत्वमिति मुख्यत्वात् ग्रुरत्वाच । अत इञ् ।

१०-१-५३. प्रसार्थेत्यत्र दुष्टत्वादिति नृशंसत्विनरपत्रपत्वाभ्यां दुष्टत्वात्। संदेहात् दूयमानेनेति न तु भयात् द्यमानेन, 'गतभीः प्रभावि'दिति वाक्यात्। वदिन्नि-वेति 'हासो जनोन्मादकरी च माये'ति वाक्यादुन्मादशब्दं कुर्विन्निव। हासान्तर्गतः शब्दः। क्रोधकामेति क्रोधकामाभ्यां निधानं ययोस्तौ क्रोधकामनिधानौ । तथा भूतो। काम-सेवका इति कामसेवानन्तरं निरपत्रपत्वम्। 'लज्जा सापत्रपान्यत' इत्यमरः। कूरात्मेति तामसकोधयुक्तत्वानंतरं कूरात्मत्वम्। आर्थकमा। नृशंसपदस्वितं कोधविशेषणं तामसेति।

१०-१-५४. न चास्यास्ते इत्यत्र भविष्यति वेति द्वितीया कोटिः। मचोस्ति भविष्यति वेति द्वितीया कोटिः। सौम्यो भवेति 'सौम्ये'त्यस्य दिग्विजयिनि पापे चान्वयाद्भवेत्यध्याहृत्य वाक्यान्तरं न वाधकम्। सम्बोधनार्थमिति सम्बोधनं च सम्यक् बोधः तत्प्रकृत्यर्थं प्रति विशेष्यं, क्रियां प्रति विशेषणमिति मनोरमायां सिद्धान्तः। राम मां पाहीति वाक्यस्य रामसम्बन्धिसम्बोधनविषयो मत्कर्मकं रक्षणमर्थः। एवं प्रकृते सौम्य-सम्बन्धिविज्ञापनाविषयः करणमर्थः। एवं च रामसम्बन्धीत्यादौ स्वविषयरक्षणादिकर्तृत्वं सम्बन्धः। स्वं सम्बोधनम्। यद्वै त्वाहेतीति साहेत्यपि पाठः, त्वाहेति पाठः। एति वाक्यम्। उभयन्नेति पुत्रवाक्याभ्यां भययोः। सम्यग्रात्थितमिति सम्यगिति कंस्याश्यकथनमात्रम्, न तु मूलस्थपदस्थार्थः। तथा च न्यूनपूरणं ज्ञेयम्। 'न न्यूनादन्यपूरण'-मिति प्रथमस्कन्धसुबोधिनीकारिकायाः, 'लक्षणां नैव वक्ष्यामी'ति च कारिका। निवेदित इति निवेदिते पुत्रे पुत्रस्वदीयः। कापट्यति यस्मात् पुत्राद् भयं तस्याष्टमस्य समर्पणा-भावात् कापट्यं व्याजः शास्त्रं अनुजत्वमितियावत्। बहुवचनमिति 'पुत्रा'निति बहुवचनम्।

१०-१-५५. सुहृद्धधादित्यत्र दृष्टादृष्टेति सामदानदंडभेदशास्त्रे दृष्टं दाना-त्मकम्। प्रतारचतीति पतारको धूर्तः । न्यूनादन्यत्पूर्यन्ति स निवृत्तो रथमिति । निवदमार्थिकं कृतो नेति चेत्र। प्रग्वार्थत्त्रग्रुमयोरेकतरस्य न्यूनादन्यपूर्णसार्थिकस्य वेति । प्रपश्ची दृष्टः । उत्क्षेपणापक्षेपणाकुंचनश्रसारणगमनानीति गमनस्य न्यायशास्त्रे यथा। यद्वार् 'जगुः किन्नरगंधर्वा' इत्यत्र नार्थापत्तिप्राप्तिरतो न्यूनपूरणं पृथग्वक्तव्यम् । न हि 'जगुः किन्नरगंधर्वा' इत्यत्र नार्थापत्तिप्राप्तिरतो न्यूनपूरणं पृथग्वक्तव्यम् । न हि 'जगुः किन्नर'त्यत्र पीनो देवदत्तो दिवा न भ्रंक इत्यत्र पीनत्वानुपपत्तिवदनुपपत्तिरस्ति । अतो न्यूनपूरणं किन्नरगंधर्वविशेषणं स्वत एवोछिसितहृदया इति । अध्यवसीयत इति अन्यथा मार्गगच्छदित्युक्तं स्थादिति भावः । मार्ग उत्तरदेशं प्राविशदिति गृहस्य कर्मतानुपपत्त्या च । पुनः स्तुत्वेति 'पूजयामास तं शौरि'रिति पूजनस्य स्तवनरूपस्य कृतत्वात् । गृहप्रवेशकत्रेंककर्वकप्रशंसनं दृष्टोपायानंतरं प्रशंसनं पुनःस्तवनम् ।

१०-१-५६. अथ काल इत्यत्र एवमनर्थेति पूर्वोक्तप्रकारेणानर्थस वधार्थ प्रवृत्तेः समाधानं कथित परमार्थोपदेशप्रकारेणासकलं कृतम्। असाकल्यं च क्रोधखाव-शिष्टत्वात । 'कोधस्यान्तं फलोदयात'। शान्तिरूपं फलं युद्धाकरणाच जातम् । भगवतैवेति वसुदेवेवतीर्णेन वासुदेवेनैवेत्यर्थः। मनसि सर्वतो निवृत्तव्यापारे खयम्रुपलव्धनिजसुखानुभव इदमेव ब्रह्मज्ञानमिति सर्वत्रप्रसिद्धोपदेशाधिकरणभाष्ये ब्रह्मज्ञानं ज्ञानिनामिवात्र वसुदेवे विश्वद्धसत्त्वं खखरूपं, तृतीयोत्पन्ने जीवाभाववन्नात्र विश्वद्धसत्त्वान्तर्गत आत्मा । प्रमार्थः तु भगवत्त्रेरणया प्राप्तो न खरूपं किन्तु भगवान्, स च वसुदेवे वासुदेव इत्युच्यते, अत एवैचकारः। विशुद्धसन्त्रशरीरं तु ब्रह्माण्ड आगमनेन शरीरत्वेन कार्यकारणभावात्। एवं च विशुद्धसच्चानुभवो न तु परमार्थस्य खत्वेन । समीचीनमेवेति ननु पड्बालकवधः अग्रे कंसन्य इति कथं कार्यं समीचीनमिति चेन्न। पद्बालकवृत्रः खस्य भगवन्तायान्यथा न्नक्षत्वं परमात्मत्वं वा स्थात्। वेदे त्रक्षेति पट्यते स्मृतौ परमात्मेति पुराणे भगवानित्यु-पपादितत्वं समीचीनस्थेति । किञ्च ब्रह्माण्डे आगमनेन शरीरित्वेन कार्यकारणसावात वण्णां बालकानां शरीरित्वे सिद्धे शरीरस्थांशाकर्षणे प्रतिबन्धकत्वात पड्बालकवधः। अध्यायार्थ-त्वाच । कंसवधस्त वासुदेवे नित्यक्रीडास्थकलेः प्रतिबन्धकशारीरनाशेनाग्रिमलीलार्थं ग्रुक्तिः. 'भयात कंस' इतिवाक्यात । 'वासुदेवः परं ब्रह्म एव छन्दिस पठ्यत' इति ज्योतिषोक्तेः । एवं वेदे वासुदेवः वेदान्ते चतुर्व्यूह' इति सङ्कर्षणे ग्रुक्तिः। भुभारहरणस्य सङ्कर्षणकार्यत्वात । वेदवेदान्तसारे श्रीभागवते रूपद्वये मुक्तिरुक्ता। एचकारस्तु नित्यक्रीडानिविष्टानां धर्मकल्पा-देरप्यभीष्टत्वात् । षड्भिरिति जातेष्युक्तस्य सङ्ख्यातात्पर्यस्य जनमप्रकरण आवश्यकत्वात षद्श्रोकतात्पर्यार्थः। वसुदेवप्राणश्लोकेर्यः परमार्थः शुकेनोक्तः स पञ्जण इति । शुकस्य 'सभगवा'नित्यत्र भगवत्साहित्योक्तेरिदानीं शुकोक्तौ वसुदेवोक्यैक्यं भवति पाणश्लोकै-परमार्थी भगवान् 'अत एव प्राण' इतिन्यासस्त्रादिति शुभम्। आसन्तिर्जातेति । बृहदा रण्यकसमाप्तौ 'अथ य इच्छेद् दृहिता मे पण्डिता जायेत सर्वमायुरियादिति तिलोदनं पाचिपत्वा सर्पिष्मन्तमश्रीयात तामीश्वरौ जनियतवा' इतिश्चतेः। 'तां' दृष्टितरं 'जनियतवे'

जनयितं 'ईश्वरौ'। प्रथमचकारार्थः । अतुक्तसम्बचे चकारः । प्रोपसर्गार्थमाहुः पूर्णेति । सर्वेति सर्वा देवता यत्रेति विग्रहः सप्तान्त्रत्राक्षणोक्ताः वाष्य्रवःप्राणाः, 'एवं विमृश्ये'ित-श्लोकन्याख्याने उक्ताः, ब्रह्मविद्यात्वाद् वा देवक्या ब्रह्मविष्णुश्चिकरूपा देवता प्रतिपाद्य-त्वेन यत्र। चकार इति द्वितीयचकारः। तज्ज्ञापक इति 'पुत्रान् कन्यां चाष्टौ प्रसुषुवे' इत्यन्वयाभावद्योतकः। अष्टपुत्रप्रतिपादकवाक्यविरोधात् । सुभद्राज्ञापक इति वा प्रतिभाति। इत्युपसर्गे इति इत्यन्पसर्गे इत्यर्थः ।

१०-१-५७. कीर्तिमन्तमित्यत्र यथैतचेति यथा नाम देवक्याः सर्वदेवतेति विशेषणात् रक्षार्थं भगवत्कृतसर्वदेवतासांनिष्येन येन प्रकारेणेत्यर्थः । तथैवेति तेनैव प्रकारेणार्पणं कृतवानत एव 'दृष्टे'त्यस्याभासे 'भगवत्कृतत्वा'दिति वश्यन्ति । देवतासु ब्रह्म विष्णुशिवेषु परमार्थरूपमगवत्सिवधाने वसुदेवस्यार्पणकर्तत्वाभावात , उपदेशवत । ज्येष्ठो श्रीति सर्वेषामिति सर्वैः कृद्योगे कर्तरि पष्टी। न तु दत्तकविधाने दातुः पितुरदेयः। बसुदेवस्तु पुत्रप्रत्यर्पणकर्ता पिताऽपविद्धेन पुत्रेणापुत्रकंसपुत्रित्वकामी। 'मातापित्रभ्या-ग्रत्सष्टं तयोरन्यतरेण वा। यं पुत्रं प्रतिगृह्णीयादपविद्धः स उच्यतं इति मनुसरणात् । अत्रो-स्सर्जनं स्वयं गृहीत्वार्पणम् । अत्र कलियुगाभावादपविद्धोपि कर्मलोपाभावाय भवति । भगवत्प्रयाणानंतरं कलेः प्रवृत्तेः। ननु एतसिन् समये धर्मविचारो नोचितः स्वास्थ्या-भावात ,पथि शुद्रवदाचरेदितिवदिति चेन्न । 'श्लाघनीयगुणः शूरे'रित्यत्र वसुदेवोपि भगवता ग्रेरित इत्यनिषकारिणमप्यनवसरे बोधयतीति सुबोधिन्याः। परमार्थमोक्षद्वितीया कोटिः धर्मरूपा उक्ता भगवत्येरितत्वात् , धर्ममोक्षावेका कोटिः अर्थकामावपरेति। महानिति कीर्तियुक्तत्वान्महस्त्रम्। दत्तवानिति त्वदीयस्त्वां न मारियव्यतीत्यपविद्धं पुत्रं कंसाय कर्मलीयामावाय दत्तवान्, अत एव ज्येष्ठपुत्री न देय इति दत्तकविधानवानयस्वात्रीक्तिः। धर्मनिष्ठतामिति परमार्थमोक्षानंतरं द्वितीयकोटिनिष्ठताम् । कौर्यमिति कसि गतिशास-नयोः अदा॰ आ॰ से॰ इदित्वानुम्। पचाद्यच्। अतो ज्ञापितम्। हेतुरिति मङ्गलवाद्य-नामानुवादिहरूस भवतीति हेतुः। अर्पणं दानविशेषस्त्रिविधं तत्रेदं कायिकमित्याहः स्वयं शृहीत्वेति । अनृतकथनमिति 'पुत्रान् समर्पयिष्येखा' इत्यनृतकथनमसमर्पणे । भगव-त्प्रापकमिति 'सत्येन लम्य' इति श्रुतेः।

१०-१-५८. किं दुःसहमित्यत्र विपरीत इति संभवति दृष्फ्रेऽदृष्टफलकरपनाया अन्यास्यत्वं विश्वजिता यजेतेत्यत्र सिद्धम् । स्वर्गे फले दृष्टे संभवत्यदृष्टं फलं न कल्पनीय-मिति। अत्र विपरीतः। मोह इति तमो मायाधर्मः। शास्त्रमिति 'प्रत्रेण जयत' इति शास्त्र। 'साधवः समदर्शना' इति वाक्यादाहुः शस्त्रुमित्रेति। तदभाव इति भैक्तिधर्म-

१. अत्र ग्रन्थकारिका पर्क्ति पश्चालिखितुस्वकाशः रक्षितः । २ साधु ।

तुरुयत्वज्ञानेन मायाधर्ममोहाभावे । अथेति लौकिकहेत् भिन्नशास्त्रहेत् प्रक्रमेथशब्दः । प्रत्रो-पयोगित्वादाश्रमद्वयस्थाः श्रुतीराहुः पुत्रेणेति । पित्रर्णापाकरणेन तथा। वस्नुतां धन-सत्ताम् । प्रक्षाम्न इति पुत्रश्रब्दव्युत्पत्तिः । 'त्वं यज्ञ' इत्यादि महानारायणश्रुतिः। पिता संन्यसन् पुत्रं प्रत्याह 'त्वं यज्ञ' इत्यादि। ज्ञानयुक्तानामिति 'मय्येव सकलं जातं मयि सर्वं प्रतिष्ठित'मिति ज्ञानवताम्। अज्ञमिति असंतमिवात्मानं मन्यमानम्। भगवानेवैवम-वस्रो जात इति सुबोधिन्याम् । सर्वाः षट् । पुत्राः भगवद्धर्माः तान् भार्याः ब्रह्मविद्याः ब्रह्मविद्यका मां निगमम् । ऋलस्येति ब्रह्मात्मककुलसापि। एलदिति मारणम् । अलौकिक विग्रहमाहुः कुत्सितायामिति । हृद्याकाशे जीवस्य संभव उत्पत्तिर्ने सम्भवतीति पक्षान्तर-माहः स्थितिर्वेति। अत्र कोः कदादेशः दकारलोपः समासांतः। लौकिकविग्रहस्तु कुत्स गतौ, अचो यत्। कदर्यः। स प्रकृते न सम्भवति । अलौकिकविग्रहः निरुक्ताद्धापि । 'अप्यक्षर-सामान्येन निर्वृयात्र संस्कारमाद्रियेते'तिवाक्यात् । एवमन्यत्रापि । अतोर्थे निरुक्त-व्याकरणयोरर्थनियामकत्वाञ्च व्याकरणविरोधः। पलायनादिकमिति आदिना कंसगृहे सा स्थापनीया कामेन्याः संग्राह्याः पत्न्यः, किं चापविद्धपुत्रेण कंसपुत्रित्वकरणानंतरं निग्रहे स्यापनीयः पुत्र इति । अज्ञस्येति असंतिमवात्मानं मन्यमानसेत्यर्थः। हरिरिति सर्वत्र गीतहरे: सामानाधिकरण्याय वासुदेवो वेदे आत्मा हरिरक्षरो वेदानते इति । सर्वनादाक-मिति पुत्रभार्यावसुदेवनाशकम्। भगवद्वाधकमिति देवकीवाधाद्वसुदेववरत्वेन प्राप-विष्यमाणभगवदुबाधकम्।

१०-१-५९. दृष्ट्या समत्विमत्यत्र भगवदीयानामिति एकादशेस्ति गुणः पुत्रत्वं दोषः मारकत्वं कसे । कर्मठानां तु गुणदोषदृष्टिरस्ति । पुत्रः संरक्ष्यः । द्वेषी मार्य इति । पूर्वप्रतीति पूर्वपतिज्ञापुत्रसमर्पणस्य तदिषयस्य पुत्रस्य । 'पूर्वपतिज्ञातस्ये'त्यत्र विषयः क्तसार्थः । विचारस्य कृतत्वादेवकारः । न त्वयुक्तमित्यर्थः । भगवत्कृतत्वादिति प्रमार्थरूपभगवत्कृतत्वादित्यर्थः। भगवत्संनिधाने वसुदेवकृतत्वस्यायुक्तत्वातः। अनिष्ट-मिति कंसकोधरूपम् । औदासीन्येनेति ताटस्थ्येन । उभयेनेति उभयशब्दस्य द्विवचनं नास्तीति कैयटः। समतासत्यव्यवस्थितिभ्याम् । तथैवेति गुणवत् संतोषप्रकारेण । प्रकर्षेणेति पुत्रपूर्णेन हास्यं जनोन्मादकमायावन्तम् । माया कृपा । सुरुध इति अष्टमे गर्भेर्पणीये प्रथमसमर्पणे मोहः कारणमिति।

१०-१-६०. प्रतियात्वित्यत्र अनेन पश्चवार्षिक इत्यादि, टिपण्याम् , पश्च-वार्षिको नीतः 'प्रतिया'त्विति वश्यमाणत्वात्, जातमात्रो वा नीतः 'जातं जात'मिति-बाक्यादेवं सन्देहे 'कीर्तिमन्त'मित्यत्र जातमात्रनयनेष्यर्पणं सम्भवति 'प्रतिया'त्वित्यस्य बसदेवद्वारा प्रतियात्वित्यर्थस्यापि सम्भवात 'पश्चवार्षिक' इत्यस्यानुपपचिरित्याश्चयेनाहः

३३५

अत्रायं भाव इति। अग्रे 'नन्दाद्या' इत्यादिवाक्येषु । तन्नोचितमिति 'जातं जात'-मितिवाक्योक्तं हननं ततोऽहननं नोचितम्। तथा कथनादिति सर्वेषां नन्दादीनां काल-नेमिविरोध्यदेवतात्वेन कथनात् । एतदनुपदम् आनकदुन्दुभियानानन्तरमेव तस्य कालनेमिविरोध्यदेवतात्वस्य कथनम्। अनुपपत्त्यन्तरं नेत्याहुः तथा चेति । वीजजत्वे च इतिः समाप्तौ। अत एवेति निग्रहे गर्भामम्भवादेव।'न कालभेदे'ति भूतकाले क्तप्रत्यय इति न भृतकालप्रकारज्ञापकम्। तथा च भृतकालाविवक्षणेन भृतकालस्य अनुपपस्यन्तरं नेत्यर्थः। 'किन्तु मारणे देवक्या'मित्यादि। तथा च सुवोधिनी। 'मारणे देवक्यां जनन-मेवं निमित्तमिति ज्ञापयितु'मिति। अग्र इति तत्रैव श्लोके। अतः पञ्चवार्षिक इतिभावः। 'पद्-वार्षिको नीतः,' 'प्रतियातु किशोरोयमिति कंसप्रत्ययः,' 'पुत्रानिति बहुवचना'दिति तु नापादनीयम्। असोऽनृतादितिविह्नलं इतिवाक्यात्, षष्ठसः वैराग्यरूपसः भगवदात्मकत्वा-ननुसन्धानापत्तेः, अतो मातापितरौ रामकृष्णौ प्रति मेधाविनौ न पितरौ, तद्वद् वैराग्य-रूपपष्ठपुत्रं प्रत्यपि मेधाविनौ मातापितरौ न पितराविति, किञ्च 'पुत्रान् समर्पयिष्येखा' इति बहुवचनादिप पश्चवार्षिक इति वक्ष्यन्ति 'पुत्रानिति बहुवचनानुरोर्धने'त्यादिना । ननु निग्र-हानन्तरं गर्भासंभवेऽ'स्वास्त्वामष्टमो गर्भ' इत्यत्र कथं गर्भपदमयोग इति चेत्तत्राहुः भगव-तस्त्वित। अलौकिकी रीतिः प्रद्युम्नांशस्य गर्भसम्बन्धात्। नानुपपत्तिरिति पश्चवार्षि-कत्वभृतकालगर्भपदत्रयोगानुपपत्तिनेत्यर्थः। सुवोधिन्याम्। षष्ठश्चेति 'पुत्रान् प्रसुषुवे चाष्टौ कन्यां चैवानुवत्सर'मितिवाक्यात् । पश्चसु वर्षेषु पश्च पुत्राः, पष्टे वर्षे पष्टः, चकाराचदाधारः प्रद्युमः। 'अष्टमो गर्भ' इति वाक्यात्। तावत्कालमिति पञ्चवर्षाणि । सुवोधिन्यसुसरणे तु प्रतियात्वित्यत्र अनेनेति पूर्वोक्तसत्यसमत्वेन कुमारोयमिति कंसप्रत्ययेन कुमार-प्रतियातुपदसमिन्याहारेण चेत्यर्थः। पञ्चवार्षिक इति जातः कृतो नेति चेन्न, कुमार-पदात् , अत एव न द्विवार्षिकस्त्रिवार्षिकश्रतुर्वार्षिकश्र, मितिया नित्यत्र तादशज्ञानाभावात् , षष्ठे वर्षे कौमारत्वाभावात् । 'पुत्रा'नितिवाक्ये पुत्रपदादाहुः षष्ठश्चेति । सप्तमाष्टमौ न पुत्रौ, 'तस्य माता न माता पिता न पिते'तिश्चतौ मात्राद्यभावात्। तर्हि मातापितरौ सप्तमाष्टमयो-मेंथाविनौ । मातापितृपदस्य मेधाविनि शक्त्यङ्गीकारात् । निरुक्ते निघंटौ वा न वेदा इत्यस मेघाविनामसु पाठात् । नशन्दे घटितपदस्य मेधाविनि शक्त्युक्तेः । 'सोनृतादतिविह्वल' इतिवाक्यात् पञ्चवर्षपर्यन्तं स्थापनमजुचितमित्यत आहुः पुत्रानितीति । टिप्पण्यजुसारेण । प्रतियात्वित्यत्र । समयबंध इति समयः पुत्रदानकालः। तस्मिन् बंधः 'पुत्रान् समर्पयि-ष्येखा' इति कृतो निर्वन्धः अवश्यित्रयासाधकयतः। अत एवेति समयवंधस्य गतत्वात् सत्यत्वादेव। नारदादीनामिति आदिना हरिश्रन्द्रप्रभृतयः । असम्मतम् प्राणसङ्कटे

श्रीमा.द.स्क.जन्मप्रकरणस्रवोधिन्याः

सत्यस्याप्रामाणिकत्वादसम्मतम् । अन्यनिष्ठेति भगवद्व्यतिरिक्ते प्राणसङ्कटेऽप्रामाणिके-सत्ये निष्ठा। अत इति 'स्त्रीषु नर्मविवाहे च वृत्त्यर्थे प्राणसङ्कटे गोब्राह्मणार्थे हिंसायां नानृतं साज जुगुप्सित'मिति शुकाचार्यवाक्यात । यद्वा अत एवेति मारकाष्ट्रमगर्भदाना-ज्ञापनादेव। नारदादीनामित्यत्रादिना वसुदेवदेवक्यादयः। तर्हि अनयहननमभिष्रेतं सानारदादीनामत आहुः नहीति। अन्यनिष्ठेति राजान्येषु राज्ञा मारकरवेन शङ्कितेषु धर्मेषु निष्ठा भक्तिः। ज्ञानित्वात्र राजमारकविरोधो दोषः। अत इत्यादि 'राज्ञः पद्मामि-पिक्तस्य वधो ब्रह्मवधाद्गरं रितिवाक्येन राजहितत्वातः, अन्यथाकरणम् । जातजातसमर्पणं मारकगर्भस्य।समर्पणमन्यत्रनयनम् । इदं समर्पणं सर्वपुत्रदानमर्पणम् । किलेति निश्चयेऽव्य-यम्। आकाशवाणीति आकाशवाण्याः । प्रतिसन्धानम् राजनीतिप्रतिनिधितया संधानं योजनम्।

१०-१-६१. तथेति स्तुतमित्यत्र आदायेत्यसार्थमाहः स्वयमेव गृहीत्वेति। अविश्वास इति तेन मङ्गलरूपभगवदवतारविरुद्धे योऽविश्वासलस्मिन् हेतुरित्युक्तम्। अतिक्केश एवेति नतु भक्तित्वेन भगवदागमनत्वेन कार्यकारणभावात कृत एवमिति चेन, समाधिभाषापोषकलौकिकभाषात्वात् । लोके महाराजागमनस्य तथात्वात् । किञ्च, भक्तवसुदेवे नन्दादी च शाब्दसंयोगवति अतिक्केशामावे संयोगेऽर्घवृगल इति भगवदा-गमनहेतुर्न, किंत्वतिक्केशरूपविषयोगसंमेलनेन पूर्णभक्तौ । 'धारयन्त्यतिकुञ्छेण प्राय: प्राणान् कथश्वने'ति व्रजभक्तपूर्णभक्तिवत् । अत एवैचकारः । संतापः सिद्धान्तोक्तो द्वितीय-स्कन्धनवमाध्याये यः स तु निःकिञ्चनधनम्। प्रायश्चित्तरूपम्। 'अतप्ततन्तर्ने तदामोश्चत' इतिश्रुतेः। न स्वास्थ्ये इति स्वास्थ्यं हि बहिर्प्रखतासम्पादकम्। अत एव 'दोषा हरौ न सन्त्येव तथा भक्ताहिताः क्रियाः स्फ्रान्ति बुद्धिदोषेण मूलं तस्य बहिर्दिशि'रितिवाक्यम् . 'त्रो मे हृदय'मिति वावयं च । लदु भयमिति अतिक्केशानकदुंदुमिवादनं उभयम् । देव-कृतस्येति नारदकृतस्यासत्यस्य । कंसकृतमिति राजकीयं सत्यम् । हेतुद्वयमिति हेतुगभित-विशेषणद्वयम् । 'असन्मृत्यु'रितिश्रुतेः 'असन्नेच स भवति असद्ब्रह्मेति वेद चे'दितिश्रुतेश्राहः असदित्यादि। हितीयश्रुत्यनुसारिण'मविजितात्मन' इत्यसार्थमाहुः स्वतो युक्तीति। प्रथम एवाष्टम इति द्वितीयाद्गणने एवं भवति। एवेत्यत्यंतायोगन्यवच्छेदे।

१०-१-६२. नन्दाचा इत्यन्न तस्येति कंसस्य। 'पुरुषादानज्ञवत' इति वाक्यादाहः यदैवेति। एतानिति सुतान्। कोधोद्गमेति यथा रहगणस्य विशमशिविकावहनं ब्राह्मण-कतम्। 'अविजितात्मन' इत्युक्तविशेषणादाद्यः अजितांतरिति। एकदेशविकृतत्वादवि-जितान्तःकरणत्वादित्यर्थः । महतामित्यादि वसदेवादीनाम् । नतु मनसः प्रामाण्य-

५. सुरानः ।

मिन्द्रियद्वारकमिति चाक्षुषं श्रावणं मत्यक्षमित्युच्यते, मानसं तु कथमिति चेन्न,बृहदारण्यके 'मनसैवानुद्रष्टव्यमेतद्प्रमेयं ध्रुव'मित्यप्रमेयदर्शने मन एव करणमित्युक्तत्वात्। अपमेय-दर्शनं सर्वस्य स्थात्, अत उक्तं महतामिति। एवकारेण प्रमेयाप्रमेयसाधारणमन्तः करणं प्रमाणम् , प्रमास्यले तथैवेति । कंसवाक्यं सत्यमप्यसत्यत्वेन जातम् । कंसकृतिमिति सत्यं 'प्रतिया' त्वितिवाक्योक्तम्। देवानां हितेति छांदोग्ये 'देवासुरा वै यत्र संयेतिरे उभये प्राजापत्याः तद्भ देवा उद्गीथमाजहूरनेनैनानमिभविष्यामं इत्यादिनोद्गीथाहरणेनासुरामिभव कर्तृत्वं देवानामुक्तम् । 'सता ए हिं सत्य'मिति श्रुतेः सत्यं देवानामुक्तम् । 'उद्गीयं' सोमयागं 'आजहूः' कृतवंत इति व्याख्याने 'उद्गीथ'मक्षरं सत्यप्रधानं सोमयागस्य सत्यत्वादंशद्वया-प्राधान्यात्। अतो देवानां हितकारि न भवतीति देवानां गुद्धं संवरणीयम्। गुह संवरण इति धातुपाठात् तत्कर्ता नारद इत्यर्थः, 'शशंसाम्येत्य नारद' इतिवाक्यात् । पर्यवसानेति अष्टमगर्भस नयनेन कस्यापि पुत्रस्यामारणादनिष्टदेवभक्तानिष्टकंसकोधकरणात्। पीडने कृते तु कृतपीडनकेन वसुदेवेन कृष्णान्यत्रनयनं न कंसकोधे हेतुः। यहा देवानां हितेति अष्टमगर्भे नीते तेनाकाश्चवाणीप्रामाण्यात् कंसवधेऽसुरैः सह संग्रामापक्षपातिभगवदावि-र्मावाभावाद् देवानां हितकारि न भवतीत्यर्थः। देवभक्तानिष्टे वाक्यव्ययमिति स्रोकः त्रयम् । वृष्णिवंदोति नवमस्कन्धे वृष्णोः सुमित्रः पुत्रोभू'दित्यारभ्य 'देवदुंदुभयो नेदुरानका यस जन्मनि। वसुदेवं हरेः स्थानं वदन्त्याकदुंदुमि'मितिवाक्यात्। यदुवंशिति 'यदोवंशं नरः श्रुत्वा सर्वपापैः प्रमुच्यते, यत्रावतीणों भगवान् परमात्मा नराकृतिं रितिवाक्यात्। यादवत्वं वसुदेवादौ सामान्यम्।

१०-१-६३, सर्वे वा इत्यत्र सर्वानिति नंदाद्यान्। विधन्त इति यथा दप्ता जुहो१०-१-६३, सर्वे वा इत्यत्र सर्वानिति नंदाद्यान्। विधन्त इति यथा दप्ता जुहोतित्यनेनाप्तिहोत्रे दिधगुणः। ईषदसमाप्तेति पायभव्दस्तुल्यपर्यायः। तथा चेषदसमाप्तावित्यत्रासमाप्तिन्यूनतेत्यमित्रत्येषद्नो विद्वानित्युदाहृतत्वादीषन्न्यूनदेवा इत्यर्थः। यथा चन्द्रवित्यत्रासमाप्तिन्यूनमित्यर्थः। न्यूनतांशं विश्वद्यन्ति सा मानुषेति। उभयोरिति
तुल्यं प्रुतं चन्द्रादीषन्न्यूनमित्यर्थः। न्यूनतांशं विश्वद्यनित सा मानुषेति। उभयोरिति
तुल्यं प्रुतं चन्द्रादीषन्न्यूनमित्यर्थः। न्यूनतांशं विश्वद्यार्थः। अमन्वानस्य
प्रमुनापारयोः। एतदाहेति 'एतत् कंसाय भगवान् शशंसे'त्यसार्थः। अमन्वानस्य
प्रीक्षितः। भक्तत्वानारदस्रोति भावः। अष्टश्लोककथायां विश्वासजनकम्। देवानां गुर्श्यः
परीक्षितः। सम्बन्धिन इति सुनामन्यग्रोधकंकादयः कंसञ्रातरः।

१०-१-६४. एतत् कंसाचेत्यत्र दुष्टत्वमिति बालकघातकत्वम्। 'ज्ञानाग्निः १०-१-६४. एतत् कंसाचेत्यत्र दुष्टत्वमिति बालकघातकत्वम्। 'ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि मससात् कुरुतेर्जुने'तिस्मृतेः। 'कलौ कर्तैव लिप्यतं इति पराश्चरस्मृतेः। सर्वकर्माणि मससात् कुरुतेर्जुने'तिस्मृतेः। 'कलिमागतमाञ्चाय क्षेत्रेसिन् वैष्णवे वयं आसीना दीर्धसत्रेण कथायां सक्षणा हरे'रिति-कलिमागतमाञ्चाय क्षेत्रेसिन् वैष्णवे वयं आसीना दीर्धसत्रेण कथायां सक्षणा हरे'रिति-काक्यात् कलिकालः। श्रंस कथन इत्यत्र कथनं कथनविशेष इत्याद्यः एकान्तशब्दार्थः। मिति। श्रंस कथने,कथ वाक्यप्रवन्धे इत्याश्चयेनाहुः युक्तिपूर्वकमिति। एष एकान्तशब्दार्थः। उपारुयानेत्यादि प्रबंधार्थः । कथनं भावत्युद्धर्थः । किम्रुपारुयानमित्याकाङ्कायामादुः तत्रैवोपेति । अञ्चेत्यष्टश्लोक्याम् । आजुपूर्वीति 'आत्मानमिह संजात'मिति विरोधः पूर्वं, 'मातरं पितर'मिति हननङ्गानं विरोधानन्तरं,पश्चा'देवकी वसुदेवं चे'ति निगडनिग्रह इत्याज्ञ-पूर्वी तसा जानातीच्छति यतत इति न्यायसिद्धाया अभाव इत्यर्थः। एतावतैवेति इच्छाभाव-सहितेनोपनिबन्धेनैव। छांदोग्योक्तोद्गीथाहरणमाहुः नाकपृष्ठ इति । 'देवासुराः' सान्विक-करणवृत्तयो देवाः। 'असुराः' असुरेष्वेव रमणाद् राजस्यस्तामस्यश्च करणवृत्तयः 'यत्र' यागे सत्यह्रपेन्योन्यविषयापहारलक्षणे निमित्ते।'संयेतिरे'प्रतिदेहमन्योन्यस्य वृत्त्यभयाभिभवलक्षणं संग्रामं कृतवन्तः। 'उभये' एते 'प्राजापत्याः' यजमानावस्यस्य कर्मिणः प्रजापतेरन्त्यवस्थिताः. 'तत्त'तत्र 'ह' प्रसिद्धे स्वर्गपृष्ठे 'देवा उद्गीथमाजहः' सोमयागं कृतवन्तः। 'अनेना'सूरा'निम-भविष्याम' इतिश्रत्यर्थः। अत्र यागाधिकारो देवानां नाकपृष्ठे इति नाकपृष्ठ इत्युक्तम्। 'अमस पारे भ्रुवनस मध्ये नाकस पृष्ठ' इति महानारायणे उपक्रम्य 'यसिन् देवा अधि-विश्वे निषेद्र'रिति श्र्यते। तत्र 'यसिन्' प्रजापतौ 'विश्व'सिन् नाकपृष्ठरूपे 'देवा निषेद्र' देव-त्वात्, एतद्ग्रे 'तदेव भृतं तदुभव्यमानमिदं तदक्षरे परमे व्योमन्, येनावृतं खंच दिवं महीं च येनादित्यस्तपति तेजसा आजसा च । यदन्तःसमुद्रे कवयोवर्यन्ति यदक्षरे परमे प्रजा' इत्युक्तम् । अत्र 'मजा' इति प्रकर्षेण जायन्त इति प्रजाशब्दव्युत्पत्तिः। तत्र प्रकर्षश्चानेकथा । प्रकृते प्रकर्षः स उक्तः । नाकपृष्ठे देवानां मन्त्रणमित्यादि कृष्णोपनिषदि चाहः ते होचुर्तं सुराः सर्वे भगवंतं सनातनं,नोवद्यमवतारान् वै गृह्यन्ते नैव भृतले । आज्ञयावतारांस्ते हि गोपांश्व नो करु स्त्रीश्व नो करुं इति । अत्र संग्रामोक्तेस्तत्रत्यदेवगृह्यकर्ता नारदादिराधिकः। एवं च 'यन्मनसा ध्यायति तद्वाचा वदति, यहदति ततु करोती'तिश्रतेनिरदेन देवगृह्यकर्श्वा देवानां मन्नणं ऋषयो मन्नद्रष्टार इति मनसा ध्यातं तदुत्तरार्धेन वाचोक्तमित्याञ्चयेनोत्तरार्धं विकृष्वन्ति स भूमे भौरायमाणा इत्यादिना । देवानां मन्त्रणं जातमित्यसार्थोयम । देवागमनमिति कृष्णोपनिषदि 'तं होचुः सुराः सर्वे भगवन्तं सनातनम् । नोवद्यमवतारान् वै गृह्यन्ते नैव भूतल' इतिश्रुतेः। देवप्राया अऋरादयोपि। वधोद्यमरूपमिति वधोद्यम रूपयति तादशं देवागमनं दैत्यहननार्थं जातम् । अत्र देवागमनपदाभावेपि नारदेनोपाख्याने तथोक्तमित्यार्थिकं देवागमनपदमादाय वधोद्यमपदस्य विशेषणत्वम् । तथा च मुले वध-सोद्यमी येन देवागमनेन तादशं देवागमनं च शशंसेत्यन्वयः। वधीयममिति तादशं देवागमनं यथा भवति सम्भवति तथा सान्विकत्वप्रकारेणैते देवताप्रायाः, एतेषां सान्वि-कत्वेन देवतातुल्यत्वे एतेषु देवानामागमनमंशतोवतरणम् । 'भवद्भिरंशैर्यदुष्पजन्यता'-मित्युक्तं सम्भवतीत्वर्थः। उत् अधिकं यमः शरीरसाधनापेक्ष उद्यमत्तम्। 'यमो दंडघरे

ध्वांक्षे संयमे यमजेपि च, शरीरसाधनापेक्षे नित्यकर्मणि चोच्यत' इति विश्वः। वाक्यमिति एकमेवेतिशेषः। देवागमनसिद्धार्थं पूर्ववाक्ये तत्तुल्यत्ववोधनमिति सर्वमेकवाक्यमेव।अत्र पूर्वतन्त्रेऽर्थैकत्वादेकं वाक्यं 'साकाङ्कं चेद्विभागे स्या'दित्येकवाक्यलक्षणादित्यर्थः। एतत्पदात्

पूर्वोत्तरयोः श्लोकयोविभागे साकाङ्कत्वम्।

336

१०-१-६५. ऋषेविंनिर्गम इत्यत्र अनुवादेपीति 'एतत् सर्वं समाचष्टे कंस आहूय मित्रणः अन्यथानुपपनं सानिग्रहादिकमग्रिमम्'। अतः कंसकृते नारदशंसितस मन्त्रिणः प्रत्यतुवादे । अतुक्तत्वादननुवादोपिशब्दार्थः । पूर्वमिति पूर्वपद्योक्तरार्धे । नतु सत्यं त्यक्तवर्ण्युक्तं कृतोन्दितवान् कंस इति चेत् , तत्राहुः ऋषिणैवेति,इतरयोगव्यवच्छेद-कैवकारः। निवारितमिति सत्यं राजकीयम्। निवारितं असत्यीकृतम् । नेति 'ऋषेवि-निर्भम' इतिवाक्यात् । चतुष्टयमिति अग्रेतनचतुःश्लोकोक्तं चतुष्टयं निगडनिग्रहादिकम्। यदूनिति यादवान् । बहुषु तद्राजस्य छक्। ताहकां चेतिकंसस्य राजत्वाद्धद्भिः। विष्णवंशं 'खनधं प्रति' खस्य नधं प्रतीति स्पष्टम् । एवं 'देनक्या गर्भसम्भृति'मितिपाठे व्याख्यानमुक्तम् । चकारात् 'देवक्या गर्भसम्बन्ध'मितिपाठे श्रीशुकबुद्धिश्चं देवक्या गर्भे प्रबुन्ने सम्बन्ध आधाराधेयभावो यस सङ्कर्षणस तं विष्णोर्ज्ञानस वेदमतेऽनिरुद्धस धर्मसांशं स्वस कंसस्य वधं प्रत्येव अपि न तु भूभारहरणमात्राय । वासुदेवस्तु मोक्षमात्रदाता कंसस्य । किञ्च विष्णोरंशं तावतीं मायां दूरीकृत्य प्रकटोंशस्तम् । विष्णुं अंशेऽवाङ्गिवृत्तेर्विष्णुमात्र-मुक्तम् , न त्वंशः । 'मत्वे'ति सम्बन्धः। 'ग्रही'दिति उत्तरस्त्रोके मुख्यकियापदम् ।

१०--१-६६. देवकी वसुदेवं चेत्यत्र विदित्वेति पूर्वातुवादः। ग्रहीदिति सम्बन्धः । छुङ् । अङभाव×छांदसः । एवं ग्रहीदिति पूर्वश्लोकान्वयि स्चयित्वान्यपदाना-मर्थानाहुः प्रथमत इति । तदन्तर्गतानिति स्मृत्युक्तस्चकानुमोदकादीन् वसुदेवान्त-र्गतान्। कलेः प्रवृत्यभावान्नैकस्य हन्तुरेव दोष इति, 'कलौ कर्तैत्र लिप्यत' इति। स्वगृह एचेति 'भोजेन्द्रगेहेमिशिखेव रुद्धे'ति वक्ष्यमाणत्वात्। 'ग्रही'दित्यत्र णिजभावादिति भावः। एकवचनाच।अजनशङ्कायां हेतुमाहुः अष्टमेति। अयमेकोयमेक इत्यपेक्षावुद्धिः। तज्जन्य-त्वमयमष्टम इत्यष्टमत्वसङ्ख्यायाम्। तसात्। द्वितीयाद्यारभ्यगणनायाम्। अजनराङ्कया-जनतर्केणान्यथाज्ञानरूपेण । वासनया च एवं संदेहवीजाभ्यां विष्णुसंदेह।दित्यर्थः । षद् पुत्रानहनदिति नतु भगवदेश्वर्यरूपानहनदिति कि सामर्थ्यं कंसस्येति चेच्छ्रणु। ब्रह्माण्डसमायातसैश्वर्यादितिरोधानजपरिदृश्यमानलोकनाट्यदुःसादिषुपपत्तिरुक्ता। तथा हि अत्र षड् धर्मा हताः, ते प्रद्युम्ने उपगुज्यन्ते । कृष्णे तु 'युक्तं भगैः खैरितरत्र चाघ्रुवै'रिति-वाक्यात्, नित्याः । ते च 'विराद्जीवस्तु भोगधुगि'ति विराद्जीवे तिरोहिताः, कृष्णे समायाते उत्पन्नाः । 'जातसाहि घुरो मृत्यु'रितिनाक्यान् ते कंसेन हता इति लीलामर्यादा ।

कालभेदेति मथमज्ञप्तिकालभेदस शरीरस्वीकरणकालभेदस वा ज्ञापकम्। जननमेवेति एवकारेण जननविषयव्यवच्छेदः। 'जातं जात'मिति भावे क्तो वा पह्धर्माणां नित्यानां जातं जननमहनदिति । न च प्रत्यक्षविरोधः । आश्चर्यत्वादतो न जातपदस्य जनने लक्षणा ।

१०-१-६७. मातरमित्यत्र एषैवेति छुन्धा घन्त्येवत्यर्थः। अम्बरीपादयस्तु होभा-भावान तथेतिभावः। यत्रैव मरणसन्देह इति यश्विमित्तो मरणसंदेहः। निमित्तमिह कारणम्। पञ्चविधानिति'तद्भार्या'इत्यत्र 'तत्सर्वा'नितिपाठे।'सुहृद' इति सस्विविशेषणं वा।

१०-१-६८. आत्मानमिहेत्यत्र देवत्वसम्भावनयेति कलिः कंसो नित्य-क्रीडास्थ इति तथा। यद्वा, वसुद्वेन स्वभावादिः कंसे स्थापित इति 'पूजयामास तं शौरि'-रित्यत्र निरूपितम्। तेन देवन्वसम्भावना तया। तद्धिताचरणं भगवतः पड्धर्महिता-चरणम् । नित्यलीलास्थत्वात् । पार्षिणग्राहेणोति प्रष्णिग्रहेण । पार्थिगृग्राहस्यानुग्राहकत्वात् ।

१०-१-६९. उग्रसेनं चेत्यत्र निरूपितमिति उग्रा सेना यस्रोति नामविग्रहान निरूपितम् । सर्वसहायेति कंसस्यापि सहायत्वात् सर्वसहायत्वम् । षड्विधानामिति यदुमोजांधकमधुवृष्णिप्रभृतीनां, यद्वा यदुवंशानुकथने त्रयोविंशेध्याये 'तेषां तु पर्मधा-नाना'मितिवाक्यात 'पृथुकीर्तिः पृथुश्रवा' इत्याद्यः षट् प्रधानानि श्रेष्ठा येषां दश्रलक्षसहस्र-महाभोजपुत्राणां तेषां पट्प्रधानानां पड्विधानाम् । न च लक्षणावसङ्कः । काकेभ्यो द्विष्ठ रक्ष्यतामित्यत्र तात्पर्यवत् तात्पर्यात् । व्यञ्जनावृत्तेरिष्टत्वात् , वृत्तेस्त्रैविष्यात् । तदाज्ञयेति उग्रसेनाज्ञया । ते पड्विधाः। तस्येत्युग्रसेनस्य । स्थित इति माथुरग्रुरसेनयोर्मध्ये। माथुरस्तु शूरसेननिवासस्थानम् । अत इति शूरसेनमाथुरयोर्विभज्यार्थात् , तस्येति श्रासेनदेशसः। अध्यायार्थमादुः एवमिति। हेतुभूत इति भक्तदुःसहपः हेतुभूतः। ततोपि मुख्यः पद्धर्मवधः सोत्राध्यायार्थं उक्तः । पद्बालकवधो नाम प्रथमोध्याय इति। इतिश्रीभागवत इत्यादि भागवतलक्षणं प्रथमस्कन्धसुवीधिन्यासुक्तम् । महापुराण इति पुराणं 'सर्गश्र प्रतिसर्गश्र वंशो मन्वन्तराणि च । वंशानुचरितं चैव पुराणं पश्चलक्षण'-मित्यक्तम् । महत्त्वं दशलक्षणत्वम् । तस्मिन् महापुराणे । अध्यायः इक् सरणे,एरच् कर्मणि । इंक्नित्रवध्यपसर्गं न व्यभिचरत इति आयः, आङ्पूर्वकोऽयः। वाक्यसरणविषयः। पारम-इंस्यां संहितायामितीति श्रियां दर्शनात परमहंसः शुकः, तेनाधीता पारमहंसी 'तदधीते तद्देदे'ति ञः । हिरण्यगर्भस्यैकप्राणयोगिकायामिति संहितायामित्यर्थः । 'वायुः श्रन्दतामापद्यत' इति प्राचां प्रवादात्। सम्यग्विता संहिता ॥१॥

इति श्रीमद्रस्त्रभचरणैकतानश्रीगोपेश्वरविरचितायां शस्त्ररीत्या वुभ्रत्सवोधिकायां

## द्वितीयोध्यायः।

१०-२-० एवमिति पूर्वाध्यायोक्तमकारेण । तथा चाध्याययोईतुतासङ्गतिरुका। भक्तदुःखं विना कृष्णोद्यमाभावात् कृष्णोद्यमः कार्यम् । भगवदाविभीवश्र । महत्त्वेति टिप्पण्यामन्य त्रेति प्रह्लादेपीत्यर्थः। अक्षरप्राकट्यात् । तथा चैवं भक्तवात्सल्यस्वभावं भग-वतो ज्ञापियतुं हेतोर्महत्त्वज्ञापनिमत्यर्थः। भक्तयाहुरथवेति। वसुदेवादीति आदिना देवकी। पुरुषोत्तमत्वं भक्तवश्यत्वमत्र। तज्ज्ञापनायेति महत्त्वज्ञापनाय। तज्ज्ञापनायेति वक्तव्ये सार्तः प्रयोगः । सविशेषण इति मायाज्ञापनिविशेषणेन सह वर्तमानः । एते त्रयोपि पक्षा मुलक्षोकेम्य एव स्फुटं प्रतीयन्त इति त्रयाणां सम्रचय एव न तु विकल्पः।तेनाथवेत्यत्र वाञ्चब्दोवधारणे ज्ञेयः । तथा च पूर्व हेतुमहत्त्वं ज्ञात्वा तदनन्तरम्रुक्तमहत्त्वमवधारणीयमिति नोधियतुमिदं गोखामिभिर्वाशन्दद्वयं प्रयुक्तमिति बोध्यम् । सुनोधिन्याम् । एतदेव स्फुटीक्वर्व-न्ति दुःखं हेतुरिति । यद्या 'प्रलम्बवके'त्यादिपक्रमञ्जापितार्थमाहुः दुःखं हेतुरिति। अय-मर्थः। दुःखं कृष्णागमने हेतुरुक्तः। स सन्यापारो निन्यीपारश्च, उद्यमादीनां न्यापारत्वे हेतुः सन्यापारः उद्यमसागमने महादुःखस्य हेतावन्तर्भावे निर्न्थापारश्रेतिबोधाय प्रथमाध्यायोक्त-'प्रलम्बवके'त्यादिकथा । प्रलम्बादीनां नित्यलीलास्यक्रोधादिरूपत्वेन कृष्णोपनिषद्धक्तत्वार्त तादात्म्याद्वेतेन परम्परया प्रद्युम्नपाँदुर्भावे योग्यता भक्तदुःखहेतुत्वात्। 'प्रलम्बवके'ति प्रक्रम इतिभावः। अत एवाहुः पुनर्नि रूप्यत इति। प्रथमाध्याये निरूपणात् पुनरित्युक्तम्। शीघागमनेति नित्यकीडास्यत्वाद् भक्तदुःखहेत्नां शीघपदम् । कृष्णाविभीवहेतुत्वात्। एवं हेतुं निरूप्येति स्रोकार्धार्थमुक्त्वा सर्वेषामित्यादिनोत्तरार्धार्थमाहुः सर्वेषामित्यादि। सर्वेषां दैत्यानां भगवदवतारज्ञापनार्थं 'प्राहैष मे प्राणहरो हरिर्गुहा'मित्यादि कंसवाक्यमवतारेभ्यः कृष्ण आधिक्यवोधकमित्यर्थः। तृतीयार्थं स्फुटीकुर्वन्ति तथा स्तुतिरिति । स्तुतिर्वक्षादि-कर्तका तथा पुरुषोत्तमत्वज्ञापिका । अन्यथेत्यादि स्तुत्यादिकं न कृतं स्वात् तदा एतद्वया-भावे पुरुषोत्तम एव पादुर्भूत इति कथं निश्चितं (ज्ञातं) भवेत् । खसनिधिमात्रेण दैत्यस्य कंसस्यापि तथाविधं ज्ञानम् । 'अवतारो हरेयीवांस्तत्र ब्रह्मा स्वयं त्रजेत् वरादसुक्ते-च्येवं हि स्ततिः पूणें तु सर्वतं इति तृतीयस्कन्धनिबन्धवाक्यात् स्तुतिः।

१०-२-१. विरोधमिति उपद्रवणोत्सुकानां भयाविष्टानां च विरोधम्। उक्तानां निरोधकम् । चाणूरचिति मनुष्य इत्यर्थः। पूर्वाधीत्तरार्धप्रक्रमामिप्रायमाहुः यथा प्रसम्ब इति। सुष्टिकोपीति बलभद्रहतः उत्तराधे प्रथमनिर्दिष्ट इत्यर्थः । प्रसम्बद्धनो-पक्रमः सङ्कर्षणप्राकट्यार्थं सङ्कर्षणः प्ररुम्बन्न इति। उद्यमोध्यायार्थः ।

१०-२-२. अन्येश्चेत्वत्र जरासन्धादय इति आदिना यवनादयः। ग्रुप्तानिति करुपाश्चालादिदेशैर्गुप्तान्। प्रलम्बादयो नित्यक्रीडास्थत्वादिषकज्ञाना इति वाधन्ते। स्रते इति अस्तिः प्राप्तिश्व । अन्यतरेणेति महाभाष्यप्रयोगादु द्वयोनिर्धारे उतरच् बहुनां निर्धारणेपि। आश्रय इति मागधः संश्रय आश्रयो यस्य। श्रयतीति श्रयः एरच्।

शास्त्रीत्या बुश्चत्युवीधिका।

१०-२-३. ते पीडिता इत्यत्र तीरभुक्तदेशानिति तीरं भ्रक्तं यैः तान देशान्। तीरसम्बद्धदेशान्। 'नितर'।मित्यस्यार्थमाहुः ग्रप्ततचेत्यादि। धर्मातमान इति 'आत्मार्थे सकलं त्यजे'दितिवाक्योक्तो धर्म आत्मन्यन्तःकरणे येषां ते। तन्नेव देशान्तर एव। आ समन्तात स्थिताः।

१०-२-४. एके तमित्यत्र एवेति परीत्यसार्थः। अक्रूरादय इति आदिना सुनाम-न्यप्रोधादयः कंसभ्रातरः। तं संवेष्ट्येति रुधिर् आवरण इति धात्वर्थः। भावे क्त्वो ल्यप् अनुः समीपेथें सम्यक् समीपे क्रोधानुत्पादकं वेष्टनं कृत्वा। वेष्ट वेष्टने। स्वा० आ० से० एतसैवार्थः । सेवकत्वेनेति सेवनं समीपे कर्तरि ण्वुल् । संवेष्ट्य स्थिताः, संवेष्टनकर्तारः । संवेष्योत्पत्र वेष्टनं कृत्वेत्यत्र करणं प्रकृतिः पुनःकरणं प्रत्ययार्थः । करणं कृतिः, कृत्रि-मत्वं कर्तृत्वम् । कृत्रिमत्वं च कृतिरेव। सा खाश्रयं कर्तारमाक्षिपति । तथा च संवेष्टन-करणकृत्याश्रयाः संवेष्ट्रोत्यसार्थः। स्थिता इत्यत्र 'गत्यर्था कर्मके'ति सत्रेण कर्तरि कः। संवेष्ट्य तिष्ठन्तीति स्थिताः। अनुरुन्धाना रोघे तिष्ठन्तीति रुन्धानाः करोतिना विवरणस्य बहुषु स्थलेष्वभावात्। नोत्पद्यत इत्यस्य नोत्पत्तुमईतीति गदाधर्यो विग्रहदर्शनात्। न च रोघं तिष्ठन्तीति प्रयोगापत्तिः । धातोः फलसमानाधिकरणव्यापारवाचकरवेन फलस्य इातिरूपकर्त्तनिष्ठत्वात्। तत्सेचकत्वेनेति तत्सेवकत्वेन स्थिता इतियावत्। गोञ्चिण इति प्रधानकुलमस्त्येषां ते गोत्रिणः। परित इति भीतत्वात् सर्वतः। हतेषु षट्स्वित्यत्र देवक्या बन्धनावधीति टिप्पण्यां स्फ्रुटम्। तथा भविष्यतीति शोकविवर्धनो भविष्यति । तथेति हर्षशोकविवर्धनो बभुव । चरित्रमिति सङ्कर्षणगर्भमवनादि। अग्र इति 'ततो जगन्मकुल'मितिश्लोके। आसुरहननमिति षट्पुत्रासुरहननम्। 'तेषां हिरण्य-कशिप्रपत्रत्वेनासुरत्वा'दिति प्ररुपोत्तमाः लेखे । सुबोधिन्याम् । पितृनाम्नेति राजधर्म-त्वात् 'पितृनाम्ना तु ग्रुख्यत्व'मितिवाक्यान् ग्रुख्यत्वार्थं पितृनाम्ना निर्देशः । अन्येषामिति द्वातीनाम् । यद्नां वा 'ज्ञातयो बन्धुसुहृदो ये च कंसमनुत्रता' इत्युक्तनारदवाक्यात । अतिमान्य इति भगिन्या दयापात्रत्वादन्येभ्यो मान्येभ्योतिमान्यः।

१०-२-५. बुद्धोति अजनशङ्कया हताः। राजश्रमबुद्धा हताः। श्रीश्चको वक्ति बुद्धेति। बुद्धिमानयं पदार्थान् जानातीत्यादिप्रतीत्या कंसबुद्धौ पदार्था इन्तन्यत्वेनोक्ताः। प्रतियोग्यभावयोः सामानाधिकरण्याद् धर्मस्थानभूतो व्यापकधर्मेषु गतेषु तदभावात्मा

१. गर्भसंबंधे ।

दर्शनाविषयः धर्मस्थानभूतः अशेषविशेषग्रून्यः अक्षरः शब्दात्मा।परमायधिरिति आनन्दमीमांसोक्तोत्कर्षसापि परमाविषः। शब्दार्थयोनित्यसम्बद्धयोवैंळक्षण्यमाद्धः पुरुष्तम्मस्त्वति। तत इति शब्दात्मकादक्षरात्। महान्, 'उत्तमः पुरुषस्त्वन्य' इतिवाक्यात्। कालात्मकमिति काल उपदेशे, काल आत्मा देहो यसः। पर्याघ इति निर्माणे। 'पर्यायस्तु प्रकारे स्थात्, निर्माणेवसरे क्रमे' इति विश्वः। सः चाधेति दिप्पण्यां स्फुटम्। एषेति अश्वरयोगव्यवच्छेदक एवकारः। परं ताहशीति आनन्दमयी। वश्यत इति 'सा देवकी'-तिवाक्ये। अस्येति अश्वरसः। प्रसुसङ्गम एवेति न तु विरहे। विप्रलम्भस्य विरहेण्या-प्रवासोपालम्भादिपञ्चभावात्मकत्वात्। गणितानन्दप्राकट्यकरणमेव। तथेति अर्धप्रकटि-तानन्द इत्यर्थः। सुवोधिन्यां, प्रभावस्येति सर्वरश्वकस्य स्वरक्षायां सन्देहो नास्तीति प्रभावस्य देवक्याऽदर्शनात्।

१०-२-६. भगवानित्यत्र एवं सतीति सप्तमस्य शब्दस्य हर्षशोकविवर्धनत्वेन भुभारहरणावश्यकत्वे सति, अर्थात्मा भगवानपीत्यन्वयः। ईक्षामनोहङ्कारातिरिक्तमायायाः श्रुतिविरुद्धत्वात् तद्वहणं विना शरीराभावस्या'त्ममायामृते राजन् परस्यान्त्रभवात्मनः न घटेतार्थसम्बन्धः खप्नद्रष्टुरिवाअसे'तिवाक्ये सिद्धान्ते मायाभावेर्थस्य देहस्य सम्बन्धाः भावोक्ते 'र्न यत्र माये'त्यनेन 'प्रवर्तते यत्र रज' इत्यनेन च तत्र मायाभावाद् भयसमाधानार्थं कुपारवेन मायाविवधणात् तद्वहणप्रकारमाहुः भक्तेष्विति । दयात्वेन माया भक्तेष्विति तत्र स्थापिता। अपहतपाप्मत्वाद्यतिरिक्तधर्माणां तत्र तत्र नियतत्वात्। 'प्रपन्नेपितया भृत्य'-मिति तृतीयस्कन्धे स्पष्टम्। भक्तनिष्ठा माया बुभुषणा वैकुण्ठे गृहीता। 'यदा यदा हि धर्मस्ये'ति-वाक्यात ।'खशान्तरूपेष्वितरैः खरूपैरभ्यर्धमानेष्वजुकम्पितात्मे'तिवाक्याच । अथ'मायाश-बिलतं ब्रह्मासी'दितिश्रतेः। एवं दयापरीतो भगवान्। देहग्रहणार्थमितिमर्यादा । श्रीघ्र-मिति कृपाविष्टः साधनमिति तथा । षङ्गुणैश्वर्येति षड्गुणदानार्थमैश्वर्यम् । तेन सम्पन्नः। किमर्थं सम्पन्न इत्यत आहुः पूर्वापराध इति । पूर्वेषां कीर्तिमदादीनां मारणे कृते प्रतीकारं तद्धन्तः कंसस्य वधं कृत्वा'म्व ताते'तिसम्बोधनपूर्वकवाक्यान्युक्त्वा 'मोहितावङ्कमारोप्य परिष्वज्यापतुर्धदं'मितिश्लोकोक्तपुत्रपरिष्वङ्गादिम्रजननं कर्तं योगमायां समादिशदित्यन्वयः। स्पष्ट इति जन्मना स्पष्टे कृते। प्रतीकारो न भविष्यतीति प्रमानन्द्रशकव्याभावे सर्वेदुःखनिष्ट्चेरभावादितिभावः। या जगत्कारणेति द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायसुबोधिन्यां स्पष्टमिदम् । द्यात्वेन चिच्छक्तिः। 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मे'ति स्वरूपलक्षणे निविष्टा वन-माला। तस्य चिद्रुपस्य माया या सा न्यामोहिका मिन्ना। सदंशस्य क्रियारूपा शक्तिः। आनन्दस्य जगत्कारणभृतेति भगवत आनन्दशक्तिः जगत्कारणभृता योगमाया। तेनाज-स्यानन्दस्याविमीव इत्युक्तम् । आनन्द उपाधिर्जननेऽजस्य। योगमायेति तेन युजिर योग

इत्यस्य रूपं योग इति । दुःखपरिज्ञानार्थमिति दुःखपरिज्ञानमुद्यमान्तर्गतम् । भयं विदित्वेति भयेन कश्चिद् भगवन्मयतां गतस्तत्र कारणभयसत्त्या भक्तैः सह निगृहभावकरणं कर्तुर्ज्ञानं विश्वभयस्य । विश्वात्मपदादश्वरामित्ररूपेण वा विश्वभयज्ञानम् । 'अक्षराद् विविध-सौम्यभावाः प्रजायन्त' इति । 'यथाग्रेः क्षुद्रा' इति मुण्डकोपनिषदश्च । सर्व न भवतीति आनन्दशीलायां न भवतीति । कचित् पुस्तके केवलमिच्छयेच सर्व भवतीति पाठः । अर्थस्तु स एव । सर्वमित्यखेच्छारूपादष्टकारणकमित्यर्थात् । अत्र साक्षात्सृष्टिरिति मेदः । 'निजनाथाना'मित्यत्र निजयदादिन्छया श्रुत्युक्तेक्षया नारदपञ्चरात्रोक्तमहालक्ष्मी-रूपयेव न त्वक्षरक्षक्त्या भगवद्वपाधारे इत्यर्थश्च । योगमाययेति आनन्दशक्त्यादेशः ।

१०-२-७. गच्छ देवीत्यत्र आज्ञामेवाहेति शुक्रनिर्देशमेवाहेत्यर्थः। 'सन्दिष्टैवं मगवते'तिवक्ष्यमाणवाक्यात्। आज्ञा तत्कार्यं सन्देशः सनिर्देश इति । 'गर्भ' इतिस्रोको-क्ताक्रोशोप्य'थाह'मित्यत्रोक्ताथशब्दविवरणमिति टिप्पण्यां विवृतत्वादाज्ञामेवेत्येवकारः। 'मध्ये अर्ध'मिति तु तत्रैन वस्यते। अत्र प्रथमश्लोकः षट्पदीरूपो ह्रेयः। तथा च शुको नविभः श्लोकैः भगवत्कृतामाञ्जामेवाहेत्यर्थः । तत्र गतेति द्वितीयचरणस्य तात्पर्यार्थः सामान्यत उक्तः । इममर्थमग्रे विश्वद्यिष्यन्ति तदर्थमाहेत्यादिना । दैत्यावेशादिति 'श्रुष्ठप्रश्र मघोः पुत्रं लवणं नाम राक्षसं हत्वा मधुवने चक्रे मथुरा नाम वै पुरी'मिति नवम-स्कन्धाळुनणावेशात तथा। अत एव कंसे कालनेमिः। गोकुलमेवेति गोपगोपिर्प्रख्य-तयालङ्कतमितिविशेषणाद् व्रजं गोकुलमितिभावः। व्रजं गच्छ गोस्थानमिति संहित्यैवकारः। सम्बोधयतीति 'देवी'तिपदेन । त्रजतीति त्रज इति न्युत्पत्त्याहुः जङ्गमत्वमिति। व्रज गतौ। गोकुलाष्टके 'श्रीमद्गोकुलजीवात्मे'त्युक्त्या देहत्वात् तेन भक्तानां वैकुण्ठेऽक्षरात्मका बाह्मदेहाः। आधिदैविकवैकुण्ठस्य गोपगोकुलस्य वा जातित्वेन तत्र गमनसम्मवात जन-पदस्याकृतौ शक्तेः। अत इति उक्तशक्यतावच्छेदकात्। स्थावरादिति टिप्पण्यां स्पष्टम्। स्तब्ध एवेति व्रजो भगवच्छरीरत्वात् स्तब्धः पिप्पलादिवृक्ष इव । तथेति उत्कर्षेण वर्तत इति । सुबोधिन्यां, तत्रेति गोक्ले। सुरधैरिति मायाकार्यमोहाश्रयैः । गोपा गोप्यस्र गोपा इति 'पुमान् स्त्रिये'त्यनुशासनात् सएकशेषः। चकाराद् भगवदेहत्वेन गोकुलाष्टकात् . चकारेण गोपा वा । इन्द्रस्थैकत्वात् चकारेणैकेन चारितार्थ्यात् । गोपैगोंपीमिः खदेहत्वेन गोमिश्वालङ्कतमित्यर्थः। लौकिकी भाषा। ते उभय इति पुंस्त्वाद् गौभिरित्यत्राप्येक-शेषः । गावश्र गावश्र वृषाः गावः तैर्गोमिरिति । उभये । गोगोपाः । शोभेति यथा घटो घटत्वेन शोभते । सा जातिः सा महानात्मा तामाहस्त्वतलादय इति वाक्यपदीयात । क्रजे नान्या जातिः। वैक्रण्ठो गोलोक इति पर्यायशब्दौ। जीवरहितो देहो न शोमत इति भटत्वादिमिरेव घटादीनां शोभेति तैरेवेत्यत्रैवकारः पूर्वोक्तः। तदनुगुण एवेति गोप-

गोपीगवातुगुणः । यग्रुनाजलं पानार्थं वृक्षाञ्छायार्थं तृणा मक्षणार्थं स्थलग्रुपवेशनार्थ-मित्येवम् । 'गोपा गोप्यश्च नः क्र'विति कृष्णं प्रति सुरश्चतिवाक्यादेवकारः । तेषामिति तत्रस्थानाम् । अतः इति श्रव्यतावच्छेदकवलात् ग्रुग्धानां तत्र स्थितत्वात् तद्दर्शनादेव स्रखं खास्थ्यं तव भविष्यतीति निरूपितमित्यर्थः। अनेनेति नन्दस्य राजविरोधिः सङ्ग्राहकत्वेनेत्यर्थः । 'उत्पथेन तु गच्छन्तं सोदरोपि विम्रश्चती'तिवाक्यात् । 'श्रातरं नन्द-मागत'मिति पञ्चमाध्यायीयवाक्यात। वसदेवपुत्री नन्द इति नवमस्कन्धे । तत्त्वं न द्योतितम् । विशेषणस् 'भ्रातर'मित्यस्य व्यावर्तकत्वात् । नतु 'नवभि'रित्यत्र सार्धनवभिरिति-वक्तव्ये प्रतिज्ञाहानिरूपनिग्रहस्थानमिति चेत् तत्राहुः अत्र पादद्वयमिति । अत्रेति श्लोके, नवश्लोकीत्वात । रपादद्वयमिति नवसङ्घातोधिमुक । किमितीति रोहिणी किमिति तिष्ठवीत्याकाङ्कानिष्ट्रचिर्यथा भवति तथा । निवृत्त्यर्थेर्थशब्दः । अन्या वसन्तीति रोहिण्यपि तिष्ठतीति किमिति तिष्ठतीत्याकाङ्कानिवृत्तिः। आकाङ्कार्थं वा, अग्रे प्रासङ्गिकप्रुक्तं, तत्र आकाङ्कानिवृत्तिः।

१०-२-८. अन्याख्रेत्यत्र गुप्तस्थानेष्विति गुप्तेषु स्थानेषु । गुप्तं रक्षितगृहयो'-रिति विश्वः । स्थितिरिति वसन्ति स्थिति क्रवैन्ति । ततः किमिति वासकथनसाकाङ्कायाः कि प्रयोजनम् । अतः प्रयोजनकथनाद्वेतोः प्रयोजनमाहेत्यर्थः । इतरगर्भेति इतरेगां पहरामीणां जरायौ स्थितिरस्य त्वाकाशेन्तर्वितिन जठरे निर्रुपतया स्थितिरितिनैरुक्षण्य-बोधनार्थं विकृतजठरपद्यक्तम् । एवं विकृतत्वं, जायतेत्र जन्तुरिति जठरः । 'जने ररष्ट चे'तिस्रतेणान्त्यस्य नकारस्या'लोन्त्यस्ये'तिस्रतेण ठादेशः अरप्प्रत्ययश्चेति प्रकृतिविकृति-रिति । यद्वा जठर इतरगर्भनैलक्षण्यार्थं तदित्यन्ययमित्यर्थः । प्रसिद्धमिति धामत्वेन प्रसिद्धिविषयम् । धाम तेजः स्थानं वेत्याशयेनाहुः भगवत्तेज इति । स्थानभूतमिति श्रद्धार्थयोर्नित्यसम्बन्धान् नान्य आश्रयः।

१०-२-९, अधाहमित्यत्र तहीति यद्नां भयभञ्जनं वैकुण्ठस्थितौ सत्यामेव कंस-कृतस्य भयस्य यद्नामीश्वरसम्बन्धित्वज्ञानेऽभावाद् भवति न तु यदुषु मानुषीं ततु-माश्रितस्य सम्बन्धिज्ञानेतः स्थितौ को दोष इत्यर्थः। यदा स्थितौ रोहिण्या गोकले स्थितौ । कंस भयेति अष्टमगर्भस कंसाद् भयम् । 'अन्याश्चे'त्यत्रान्येषां वेतिपश्चोतोः 'रोहिणीवसदेवसे'ति पादइयमधिकम् । को दोष इति पादइयमधिकमित्यत्र को दोषः । 'अन्याश्चे'त्यत्र भेदप्रतियोगिनिरूपणार्थमपि न पादद्वयापेक्षेति पादद्वयमधिकं को दोष इत्यर्थः । तचाह ताद्यविषये वागतीतपुरुषोत्तमाविर्भावं खसेवार्थमाह । अयमित्यादि माया योगमायानन्दशक्तिः खयं दयापरीत इति कृपात्वेन मायेन्द्रियाणि अतो दयापरीतो

गोविन्दः । संसारदःखं बहिरुत्क्षिपतां सेवया स्थिरप्रज्ञाद्वारा भगवत्त्रेपसनां दैत्यस्थानापन्नः संसारत्तञ्जदुःखनिवर्हणभक्तियोगविर्तानार्थं तदाविभीवस्थावश्यकत्वात् । पृथावाक्यात् । तदुक्तं भक्तिमार्ग इत्यादिना । एवकारेणाक्षरयोगन्यवच्छेदः। 'य एवासि स सन् यजे', 'शक्तोषसृष्यव्यपदेशात्', 'श्रक्तानामपि सिद्धानां नारायणपरायणः सुदुर्रभः प्रश्नान्सात्मा कोटिष्वपि महाग्रन' इति वाक्याच। अक्षरात्मकं जगत सेवकम्। यद्नां निजेति यादव-त्वेन यादवोपस्थितौ 'यदुषु संसारदुःख'मित्याद्यक्तानां सन्निवेशो होयः। निजनाथत्वस्था-वान्तरभेदैर्वेद्वविधत्वात्। स चेति पुरुषोत्तमस्य चतुरूपत्वात् पुरुषोत्तमश्रेत्यर्थः। समा-यास्यतीति सम्यक्तं वेदोक्तप्रकारेण दयापरीत एवायास्यति योज्ञभवात्मा वेदान्त उक्तः। 'आत्ममायामृत' इतिवानये अनुभवात्मन इत्यस्य प्रकृतजीवपरतया तन्वेपि भगवतो देह-परिप्रहे आत्ममायेन्द्रियाणीति पक्षेत्रभवपदस्य सत्यज्ञानानन्तानन्दपरत्वेपि बाधकाभावातः। कारणगुणाः कार्यगुणानारभन्त इति ।'भगवानपी'तिश्लोके ज्ञानशक्तिद्वारा पुरुषोत्तमाविर्भा-बार्थमुक्तम् । अत्र कर्मद्वारा पुरुषोत्तमाविभीवार्थं प्रद्युम्नाविभीवः सङ्ख्यातात्पर्यार्थमुच्यते । भक्तार्चनकर्मणा पुरुषोत्तमाविर्भावः। 'कर्मणा जायते जन्तुः कर्मणैव प्रलीयते' इति 'कर्मैव गुरुरीश्वर' इति चौक्तेः। 'ज्ञानशक्तिकियाशक्ती सन्दिह्येते परिश्वते' इति भाष्यात। यद्वा। 'मगवानपी'त्यत्र कर्मद्वारा पुरुषोत्तमाविर्मावः। 'अथाह'मित्यत्र अहङ्कारेण पुरुषविधस्योप-स्थितेः पुरुषविधत्राह्मणोक्तज्ञानशक्तिद्वारा पुरुषोत्तमाविर्भावार्थग्रक्तम् । तदा समायातीत्यत्र सम्यक्तं वेदान्तोक्तश्रकारेणेत्यर्थो क्षेयः । तदनन्तरमिति रोहिण्यदरसन्त्रिवेज्ञानन्तरम् । अत्र शीघ्रमिति क्रियाविशेषणेनानन्तर्ये शीघ्रत्वबोधनेन व्यवहितानन्तर्यनिवारणा'दावि-वेशांशभागेने'तिश्लोकसुबोधिन्युक्ताथशब्दार्थसङ्कहाय। तत्त्रत्रेव स्फ्रुटिष्यति। तादशानन्तर-मत्राथशब्दार्थ इत्युक्तम् । विभागेनेति चतुर्विधकार्याचरणकृतो यः खरूपव्युद्धविमाग्-स्तेनेत्यर्थः। एवति 'तस्य माता न माता पिता न पिते'तिश्चतेरेवकारः। प्रद्यसस्त कर्म-प्रधान इति मात्रादिकं सम्भवति। अत्र सङ्कर्षणाविभीव इति निवन्धे सङ्क्यातात्पर्यार्थं प्रद्युमाविर्माव इत्युक्तम् । 'न माते'त्यस्य मेधावीति निघण्टावर्थः। एकरसत्वाद् वैक्रण्ठस्यस्य तसात्रागतौ होकरसत्वभङ्गभाशङ्क्यानुकरणधर्मेणाभङ्गभाहः अथाहमिति। तथाहमपीति तथा अहमेकरसोप्यन्तकरणधर्मेण गमिष्यामीत्यर्थः। 'अनुकृतेत्तास्य चे'ति व्यासस्त्रतात । न स्वष्टमिति मद्यम्भस्त प्रत्रो भविष्यति च । अग्रिमेति 'त्वं यशोदाया'मित्यप्रिमाञ्जापने । आज्ञामध्यपात्यपि सर्वमाह्मैव। नवधाभक्तिमध्यपात्यर्चनं भक्तिरितिवत्। तस्या इत्यादि आनन्दशक्तिभताया योगमायायाः। तेनेयं वैकुण्ठे तिष्ठति। कुपात्वेन मायेन्द्रियरूपाचि। गोविन्दरबोपयोगिनी । सोहिका तमोरूपा 'न यत्र माये'त्यनेन 'पवर्तते यत्र रजस्तमस्तयोः

१८ कोधपत्रमत्रे'तिप्रन्थकारैलिखितं परन्तु प्रन्थपत्रेषु तत्र प्राप्तम् ।

सन्तं च मिश्र'मित्यनेन द्वितीयस्कन्धनवमाध्याये निषिध्यते। आज्ञापयतीति साद्धां करोति तामाज्ञापयति। भविष्यसीत्याज्ञयेतिशेषः। स्तन्येत्यादि अष्टमे मासेऽपत्यस्नेहेन स्तन्यमिति लोकः। मोहेति मोहमिन्नमोहसद्यजननार्थम्। योगमायाया नित्यकीडास्यत्वेन तमोमोहाभावात्। मारणार्थमिति अवस्तुत्वेन क्षिष्टकर्मत्वाभावात्।

१०-२-१०, अर्चिष्यन्तीत्यत्र उत्पाद्यत इति 'नन्दपत्न्यां भविष्यसी'त्यत्रोत्पा-दनार्थकभवतेः त्रयोगात् । 'परो भवती'त्यत्रेव । तस्या इति योगमायायाः । तत् उत्पादनं अनिष्टं भगवदेकशरणस्वात्। 'सकृदेव प्रपन्नो यस्तवासीति च यो वदेत अभयं सर्वभृतेभ्यो ददाम्येतद् व्रतं हरे'रिति अभयं फलम्। भगवतोऽनिष्टम्। न हि शरणागता आवर्तन्त इति भावः। 'त्रया ह प्राजापत्या' इति बृहदारण्यकादाहुः देवांशा इत्यादि। काम्या इति उक्तकामनासु पुत्र्यहं स्थामित्यादिरूपास्त्रिच्छासु योग्या विषया इति काम्याः पुत्रादयः सोपायाः उपाया अर्चनादयस्तैः सह वर्तमानाः । विषयाः । वरा इति अनुपाया विषयाः । यथा हिरण्यकशिपोर्वरः । स्त्रिया इति स्वरूपभृतायाः वरदानार्थं वस्यमाणमन्त्रैः प्रकटायाः साक्षात्स्नापनादिरूपा सेवा तस्याः। अपिशब्दान् मनुष्याणां च बाधिका वाममार्गवद् विकारसम्भवेन सेव्यसेवकभावविद्यातिकेति हेतोत्तादशवाधनिवृत्यर्थं दूरसेवासाधकं भूगा-दिसाधनत्रयं निर्दिष्टमित्यर्थः । दीपस्त्वित खप्रकाशन्वोक्तरियमानन्दशक्तिरूपा जग-त्करणे प्रकाशयुक्ता । दीपापेक्षा तु प्रतिमायामितिभावः । दानमिति स्वसन्त्वध्वंसपूर्वक-परस्तत्वोत्पादनं दानम् । न तु हिंसनम् । अत एव प्ररूपपश्चदानानन्तरं हिंसने भद्रकाली उचचाट। 'पशुना रुद्रं यजत' इत्यादिस्थले पशुं रुद्राय ददातीत्यन्तमेव। 'छागस वपां मेदो जुहुधी'त्यादिस्यले होमो दानमेव। हु दानादनयोरिति धातुपाठात्। पूर्व काम्या-दीनामिति पूर्व 'सर्वकामवरेश्वरी'मितिपदे। आदिना वरः । तदातृत्वं च कामशब्दात परस्य यकारस्य वर्णस्य लोपश्छान्दसः। यतः काम इच्छा न तु पुत्रादयः लक्षणाप्रसङ्गात्।

१०-२-११. नामधेयानीत्यत्र मन्त्ररूपाणीति मत्रि गुप्तभाषणे। गुप्तभाषण- रूपाणि। मन्नेः रूपन्ते न्यवहियन्ते तानि मन्नरूपाणि। वर्तमानसामीप्य इति भविष्यत्काले। करिष्यन्तीत्यर्थः। भविष्यत्काले वर्तमानत्वम्। अधिष्ठानानीति प्रतिमारूपाणि। पूर्ववदिति देवांशा दैत्यांशाश्च निवारिताः "मनुष्या" इत्यन्नेव । सर्वन्नेतिशाव्य इति इतिः प्रसिद्धे। 'इति प्रकरणे हेतौ प्रकाशादिसमाप्ति' ष्टिति विश्वं, आदिपदार्थः प्रसिद्धिः। तथा च दुर्गेतिनामधेयं करिष्यन्तीत्यत्र। 'दुर्गो देवीं शरणमदं प्रपद्य' इति मन्नकाशीभू-देशाभ्यां इत्रमन्त्रभूमेदेन दुर्गायाः प्रसिद्ध्या नामधेयम्। करिष्यन्ति। ताभ्यां दुर्गा-साकिष्यमधिष्ठानेत्रेतिशब्दः प्रसिद्धिवाचकः सान्निष्यतात्पर्यकः। 'इति स्वरूपे सानिष्ये विश्वानियमे मते' इति विश्वान्। स्थाने देवाळये, एवमन्यत्र।

१०-२-१२. क्रमुदेत्यत्र कन्यकेति अम्बिकायाः पूर्वं व्याख्यानं भूदेशमञाघि-ष्टानस्थानन्याख्यानप्रायपाठात् । प्रसिद्धानीति अयमर्थः । आनन्दशक्तियोगमायाया नामानि। क्रहणा नारायणी माधवी भद्रकाली योगमायाया एव नामानि। देवः सुवेधने राज्ञी'त्युक्तवा 'देवी भट्टारिकायां चे'ति विश्वः। अत्र 'गच्छ देवी'त्यत्र देवीपदं राइयां, ईश्वरस्य राजाधिराजत्वात् । साऽनन्दशक्तिर्जगत्कारणभृता योगमाया । कुसुदा मृलदेवी-नाम सती वायुमायानाम 'अत एव प्राण' इति वैयासस्त्रात् । कन्यका मूलदेवीनाम सती नन्दगोकुलक्षीणा नाम। ज्ञारदा तथा सती हिरण्यगर्भमायानाम। परिशेषात। माया तथा सती(=कद्र=शङ्कराचार्यमाया)<sup>बु</sup>द्धावतारमायानाम । दुर्गा चण्डिकाम्बिका-ईशानी च तथा सत्यः रुद्रस्य मायानामानि । विजयावैष्णवयौ तथा सत्यौ विष्णुमायाः नामनी । विजयार्जनस्य नरावतारस्य वा। तथा भद्रकाली । सुभद्रा । भद्रा काली भद्रकाली । सत्य भामेत्य जेव अत्र कृष्णा तथा सती कृष्णतुर्यमायानाम। नारायणी नारायण-मायानाम् । माधवी माधवमायानाम् । एतानि नामानि सान्निध्यार्थं मन्नरूपाणि । मत्रि ग्रप्तभाषणे। व्युत्पिभिर्नामानि ग्रप्तभाषणरूपमञ्जाः। अथ मन्त्रदेशौ। सान्निध्यातिरिक्त-फले यत्रामियुक्तानां मध्र इति समाख्यास मत्रः। अस्यन्तत्कान्तोत्तमपुरुषान्ताचा मत्राः। अत्र कृष्णायाः मञ्जदेशौ भ्रुवि । उदयास्ताचलौ । लोकालोकाद्रिशिखरं वा। अत्र मञ्जलक्षणं वेदत्वम् । 'मन्त्रज्ञाक्षणयोवेंदनामथेय'मिति पूर्वमीमांसायाम् । 'इतिहासपुराणं वेदानां पञ्चमो वेद' इति छान्दोग्यश्रतेः। पुराणानामपि वेदत्वम् । तत्र मन्त्रस्तु 'ऋगावर्ता यजुर्वेदा सामस्तोमो-र्मिमालिनी'त्याद्युक्त्वा'सुपर्णपत्राञ्चगतिर्द्धिजस्कन्धसमाश्रिता,साङ्गोपाङ्गद्विजा औघप्रादुष्कृत-पदक्रमा। समञ्जनाद्याणा स्क्तकल्पकल्पितसत्त्रिये'ति। पद्मपुराणे मारीचिसर्गे यम्रनामाहात्म्ये स्फटम । नारायणी 'नारायणसमी गुणै'रितिवाक्यात पुरुषविधन्नाह्मणोक्तपुरुषविधे निविद्या । नारायणमञ्जदेशी । प्रसिद्धी । माधवीत्यत्र पुंयोगलक्षणङीष् । अवतारमञ्जदेशी । भदकालीत्यत्र मन्नः 'कात्यायनि महामाये महायोगिन्यधीश्वरि नन्दगीपसतं देवि पति में करु ते नम' इति । देशोवन्ती । कुमुदा कौ' मोदते । कैर्तरि किए,दाए । वायमाया । कौमोदिकी गदा वायुतत्त्वम् । अन्तरिक्षदेशः । 'वायवः स्थोपायवः स्थे'तिमन्त्रः । उत्तम-पुरुषान्तत्वातः उपायवो मनुष्याः। कन्यकेत्यत्र 'कन्यक्कमारि धीमही'तिमन्नः । माधुरो देशः। द्वारदेत्यत्र शारदस्य स्नीत्वविवक्षायां टाप्। शरदीयं शारदः शरदतुसम्बन्धिवर्षः प्रजापतिः। 'संबत्सरी वै प्रजापति'रितिश्रते:। 'शारदः पीतमुद्रे स्थात् शालीने प्रतिमे वने वर्षेथ जल-पिष्पल्या'मिति विश्वः। मन्त्रः भद्रकाल्याः। भद्रा काली भद्रकालीतिप्रयोगत्रयात् । देशः उत्तरः । मायेत्यत्र मन्त्र उक्तेषु कश्चित् । देश उत्तरः। दुर्गेत्यत्र 'दुर्गो देवीं शरणमहं प्रपद्य' इति मन्त्रः

उत्तमपुरुषानतत्वात्। देशः काशी। दुःखेन गम्यते ज्ञायतेस्थाम्। 'सुदुरोरिधकरणे' इति छः। दुःखेन दुष्टैर्वा गीयते, गैशब्दे। आतोन्जपसर्गे कः। 'दुर्गं कोटे दुर्गमे च दुर्गा तु नीलिकोमयो'-रिति हेमचन्द्रः। दुर्गा उमा सती कोघे तस्याः सरूपं ज्ञातमिति। चिण्डकेत्यत्र चिड कोपे। ज्वल् । टाप् पचाद्यचि, बाह्वादिभ्यश्चेति ङीप्। 'चण्डी कात्यायनी देव्या'मिति कोशात्। 'कात्यायनि महामाये'ति मन्त्रः। कामरूपदेशः। अभ्विकत्यत्र अम्वेवाम्बिका। अवि शब्दे। भवा०आ० से० अम्वते इत्यम्बा। पचाद्यच्,टाप्। 'अम्बिका पार्वती मात्रोर्थृतराष्ट्रस्य मातिरे'। मन्त्रः पार्वत्याः। शिवस्तुतिः पर्वतस्येयं पार्वती। तस्येदमित्यण्। 'पर्वते राध्यास'मिति संदितायाः। देशोम्बिकावनम्। ईशानित्यत्र ईशस्य स्त्री। इन्द्रवरुणेति ङीषानुकौ। 'जाने त्वामीश विश्वस्थे'ति परिशवस्य स्तुतिर्मन्त्रः। स्तुरौ ईश्वपदात्। देशो वैकुण्टः। 'ज्ञानेन भक्ते'-त्यथर्वश्चतेः। भक्ता शिवः। विजयेत्यत्र जयतीति जयः, विशेषेण जयो विजयो विष्णु-स्तात्वनक्षायां टाप्। मन्त्र उत्कलदेशे। देश उत्कलः। वैष्णवीत्यत्र विष्णोरियं वैष्णवी। तस्येदमित्यण्। कुछापुरे मन्त्रः। देशः कुछापुरम्। विजयोर्जनः तस्य विजया। मन्त्रदेशौ द्रष्टव्यौ। सुभद्रत्यत्र मन्त्रः 'यया सुजस्यत्ति जगन्ति नाथ वक्षःसरोजाश्रयया स्वश्वन्या तां मद्ररूपां जगदाश्रयां ते देवारिणं पादयुगं नतोसी'ति स्कन्दपुराणे पुरुषोत्तम-श्रेत्रमाहात्म्ये। उत्कलदेशः पुरुषोत्तमन्त्रः। प्रत्रकलदेशः पुरुषोत्तमन्त्रः। प्रत्रकलदेशः पुरुषोत्तमन्त्रः। प्रत्रकलदेशः पुरुषोत्तमन्त्रः। अत्रत्यकलदेशः पुरुषोत्तमन्त्रः। अत्रत्यकलदेशः पुरुषोत्तमन्त्रः। अत्रत्यकलदेशः प्रक्षोत्तम्या अप्रयां सन्त्रः। अत्रत्यकलदेशः प्रत्राच्या अप्रयां सन्त्रः। अत्रत्यकलदेशः प्रत्राच्या अप्रयां सन्त्राच्या अप्रयां सन्त्रः। अत्रत्यकल्या अप्रयां सन्त्राच्या सन्त्राच्या सन्त्रः। अत्रत्यकल्या अप्रयां सन्त्राः। अप्रत्यक्राच्या अप्रत्याः सन्त्राच्या सन्त्राच्या सन्त्राच्या सन्ति।

१०-२-१३. गर्भसङ्कर्षणादित्यत्र तस्या इति योगमायायाः। प्रमाणमिति ऐतिहां प्रमाणम् । यद्वा महान्तः प्राहुः महतामन्तः करणं प्रमाणम् । जानातीच्छिति यतत इति। एवेति अनवतारदशायोगव्यवच्छेदक एवकारः। सोप्यत्रेति अत्र शेषे सङ्कर्षणः। अपिश्वद्वां श्वश्वाविष्टः । 'वासुदेवकलानन्त' इतिश्लोके वासुदेवांशाविष्टत्वोक्तेः। देवक्यां स्थितिकाले वासुदेवांशाभावेषि विविक्तव्यृहमकरणात्। लोकव्यवहारकाले 'वासुदेवकलानन्त' इतिश्लोकादस्त्येव। अत एव वलहतानां मोक्षः । मोक्षस्य वासुदेवकार्यत्वात् । वदन्तीति शास्त्राभावेन लोकहृष्टं नाम वदन्ति। लोकस्येति 'लोकरमणा'दित्यस्य विग्रहः। रामशब्दिवग्रहमादुः रमयनीति। रख्यतीति राजेति राजपदस्य मनुप्रसङ्गे विग्रहवत्। 'रामकीडा रमणात्मिके'त्युक्तम् । अत्राग्रिमनामहेतुः। प्रयोजकहेतौ णिजन्ताद् घञ्। बाहुलकात्। असम्मत्यर्थः। स्रयोजकहेतौ तु सम्मत्यर्थः। स्रयोजकहेतौ तु सम्मत्यर्थः। स्रयोजकहेतौ तु सम्मत्यर्थः। स्रयोजकर्तिर घञा रामत्वं भगवत्सम्मत्यर्थः। योजकर्तिर घञा रामत्वं भगवत्सम्मत्पर्थः। योजकर्तिर घञा रामत्वं भगवत्सम्मत्पर्थः। रामशब्दस्य भगवद्रमणसाधकत्वमर्थोग्रे वाच्यः। प्रयोजकरेतीरिषकरणस्य हेतुत्विववश्वाद्गीनकारत्यः। अश्वर्यभावमाशङ्कादुः सम्बुद्धीति। व्यवहारार्थः। स्रवित व्यवहारार्थः। स्रवन्ति। पूर्वनानित्र हेतुश्रृतं नामत्यादुः यलभद्रमिति। एवं च भद्रः, भगवद्रमणे

प्रयोजकहेतुः। उच्छ्रय उद्गमः तसात्। भद्रः। शयनमपि वलेनैव बलेन भद्र इत्युक्तविग्रहात्। १०-२-१४. सन्दिष्टेविमत्यत्र पूजावार्थिमिति सन्देशपूजाद्यर्थम्। सन्देशे वेदत्व-श्चापनं पूजा। आदिना सन्देशप्रवर्तनम्। 'तसादोमित्युदाहृत्य यज्ञदानतपः क्रियाः प्रव-र्तन्ते विधानोक्ताः सततं ब्रह्मवादिना'मिति सप्तद्शाध्यायगीतायाः। तदर्थमित्यर्थः।

'त'दिति मूलसार्थः। तत्सर्वमित्यादि।

१०-२-१५. गर्भे प्रणीत इत्यत्र तत्कार्यमिति योगमायाकार्यम्। 'निद्रया-पगतस्मृति'रितिवाक्यात् निद्रायाः स्मृतिनाशकत्वेन सर्वे न गर्भाकर्षणं पश्यन्ति । योग-निद्रात्वेन योगमाया यदा कर्षन्ती जाता तदा तत्कार्यं सर्वस्मृतिनाशो जात इत्याहुः कर्षणिति। तेनेति अधःपतनकथनेन । पश्चम इति अधःपतनशापितः। 'चतुर्थेन तु पिण्डेन अस्थिमञ्जा प्रजायते पश्चमेन तु पिण्डेन हस्ताङ्गुल्यः शिरोम्रुखम्। पष्टेन कृतुपिण्डेन इत् कण्ठं तालु जायत' इति पिण्डोपनिषच्छुतेः। मासि मासि पिण्डाः। विशव्दार्थमाहुः अतीति। क्रुश आक्रोशे। हैमधातुपाठे तु क्रुश रोदनाह्यानयोः स्वादिः परसैपदी अनिद्। 'नानुध्यायान् बहुन् छन्दा'नितिश्चतेनिषदः।

१०-२-१६, आविवेदोलत्र अथाकोद्यानन्तरमित्यादि अत्र टिप्पण्यां भावानवेति अत्र हि श्रीशुको'थाहमंशभागेने'ति भगवद्वाक्यमनननिष्ठः। 'ज्ञानेन भक्ते'ति-श्रुतेः। तन्मनने सामान्यप्रकारकजिज्ञासाया विशेषप्रकारकजिज्ञासाजनकत्त्रं स्फुरितं सद् रसपरवशदशायां शुक्रमुखादमृतद्रवसंयुतं विगलित'मंशभागेने'तिपद'मथ'शब्दसारकम्। पद्जन्यपदार्थोपस्थितेः शाब्दवीधे कारणत्वात् । तदुक्तं 'संयोगो विप्रयोगश्च साहचर्यं विरोधिते'त्युक्त्वा 'विशेषस्मृतिहेतव' इति काव्यप्रकाशे । 'एकसम्बन्धिनामपरसम्बन्धि-सारक'मिति च । तथा 'चांशभागेने'ति पद'मथ'पदसारकमि'त्यनागतमतीतं चे'तिवानयाद् र्द्धा'थ'पदमेव मण्डूकपुत्यावर्त्योपनिवयनधुरिति भावस्तस्थानवयोधात्। तदपि दर्शयन्ति स तथा हीति । निदर्शनार्थ इदमन्ययम् । इह हीति ग्रन्थे हि । 'अथाहमंशभागेने'ति-स्रोकैकवाक्यतायै आहुः शीघं स्वागमनार्थमित्यादि। एवेति अन्यथा सङ्कर्पणाविर्मा-वानन्तरमाविवेशांशभागः स्थात् विलम्बेन । प्रकृत उपयोगं वक्तुमाहुः आक्रोशस्त्वित । प्रकृतेति शीष्रागमनेनुपयुक्तः। भगवद्वाक्यस्याथशब्दार्थतात्पर्येति 'अथाहमंश-मागेने'ति भगवद्रावयम्। आनन्तर्यमथशब्दस्य वाच्योर्थः। शीघं तात्पर्यार्थः। तस्य कथनाय। तदित्थम् । आनन्तर्य'मथाहमञ्जानेने'त्यत्राच्यवहितानन्तर्यं न विवक्षितम् । 'अथाह'-मितिश्लोकसुवोधिन्याम'थ शीघं तदनन्तरमेवे'त्युक्तेः। तेन शीघं आक्रोशानन्तरं विसंसन-**ञ्चानानन्तरमेवेति तात्पर्यार्थः । सोत्र 'गर्मे अणीत' इति श्लोकेस्ति । अतस्तत्कथनायेति** ज्ञायत इत्यर्थः। प्रशुद्धीति अभिधाप्रतिपाद्यं तात्पर्यप्रतिपाद्यं च । स पदार्थं इति तात्पर्यमात्रप्रतिपाद्यः । श्रीद्भक्तेनेति रसपरवशेन जन्मोत्सवे । पौरविक्रोशनतात्पर्यमाहुः अधमर्थ इति। जनमरूपः। 'जनम गुद्धं भगवत' इति 'गृदं ब्रह्मणि वाख्यये' इति च। तत्सम्पत्तिरिति जन्मनो गृहत्वस्य सम्पत्तिः। तत एवेति अन्यथाज्ञानादेव। जन्मा-ज्ञानसूचनेन। सुबोधिन्यां आक्रोज्ञानन्तरमिति विशेष्यत्वादितिभावः। विशेष्यं विसंसनज्ञानं भगविश्वष्टमपि। प्रकारान्तरेण सङ्कर्षणज्ञानात् प्रकारान्तरेण विसंसनज्ञानत्वेन अमविषयेन । एवकारस्तु जानातीच्छति यतत इति प्रणाड्या । देवक्यामागत इति यद्यपि मुले देवकीकर्तृकं धारणमुक्तं तथापि तत्सर्वमल्पज्ञानां प्रतीत्यर्थमुक्तं, वस्तुतस्तु भगवान् स्वयमेवागत इति तत्रैवा'त्मभृत'मित्यस्य व्याख्याने वक्ष्यते । अतोत्र भगवत्कर्तकत्वमेव मुख्यमिति तथोक्तम्। चसिंहेत्यादि नृसिंहः काष्ट्रजः, हंस एकादशस्कन्धत्रयोदशाध्या-येऽकसात् । आदिना नारदः 'उत्सङ्गान् नारदो जञ्ज' इति । तस्येति शरीरसा । तथो-त्पत्तिरिति 'अथाहमंशभागेने'तिश्लोके प्रद्यसभागेनोत्पत्तिरूच्यते इत्यर्थः। तथोच्येतेति प्राकट्यत्वेन आविर्भाव उच्येत। आनकदुन्दुभेरित्यादि शब्दात्मकस्य विशुद्धसत्त्वस्य मनः आविवेश । भगवत्प्राप्तिरुक्ता साऽजुष्टग्राम्यविषयस वरहेतुकी वेदत्वात । 'यत्र वेदा न वेदा' इति श्रुतेः न वेदाः मेघाविनः। अतः प्रद्युम्नांशप्राधान्येन प्राप्तिः। भूमविद्यां विनापि। भक्तित्वेन पुरुषोत्तमपाप्तित्वेन कार्यकारणभावात्। अतो भक्तानां भूम्यादीनां दुःखनिवारणे भक्तिः कारणमिति भृम्यादिभक्त्या भृमविद्यया च भगवानाविवेदा। आनन्दरूपः। 'मन आनन्द'मितिश्चतेः । आनन्दोस्यास्तीत्यानन्दं अर्धआद्यच । अत एवां-'ग्रानां भागेन विभागेने'त्यर्थं 'अंग्रभागेने'त्यस्य वक्ष्यन्ति । मन आनन्दं आनन्दोस्यास्ती-त्यानन्दमित्युक्तम्। स आनन्दो ब्रह्मेति, 'ब्रह्म तर्हि अग्नि'रितिश्रत्यभिष्रेताग्निरित्यग्नि-दृष्टान्तेन खरूपमाहुः अयोगोलक इति। अन्यर्थेति उक्तव्याख्यानाभावे। 'अंश्वभागे-ने'त्यत्र पष्टीतत्पुरुषं व्याख्याय कर्मधारयं व्याकुर्वन्ति स केचित् त्विति। आहरित्यस्न-रसस्तु प्रसिद्धसमासत्यागः । पुरुषोत्तमस्तिवति अकारकः भक्तैः सह निगृदभावकरणं करोति यः सोर्थः परं ब्रह्म। भूमविद्यावन्वान् नन्दस्थेत्वेवकारः। माययेति मायेन्द्रियाणि कृपा वा तद्वारा कारकत्वाय। 'मायया सह जात' इत्यत्रीपपत्तिः। 'योगमायाऽजनि नन्दजायये'तिवाक्ये मायाजनिरुक्ता, पुरुषोत्तमाविर्भावस्तु 'अदृश्यतानुजा विष्णो'रिति वाक्ये'तुजा'पदेन प्रकाशे साथितः । तथाहि यद्यपि ग्रहूर्तानन्तरं सा जातेत्यनुजात्वमस्त्येव तथापि स शब्दः सोद्रानुजायां योगरूढ इति सोद्रत्वलक्षणसामानाधिकरण्यमन्तरेणानु पपद्यमानस्तत्सोदराग्रजत्वेन भगवन्तं गमयति। यतो यदिदमनुजात्वं ग्रकेनोक्तं तन नन्दगृहे भगवतो मायाज्ञप्तः मायारूपशक्तिसाहित्येन प्रादुर्भावबोधनार्थमेवोक्तमिति निश्चय इति। अत्र तुना वेदवेदान्तसारे श्रीभागवतेयोगोलके विह्निरवेति दृष्टान्तेन वेदे वसदेवे- ग्निवीसुदेव उक्तः। अगिर्गतावित्यसाद्वातीर्निष्पन्नीग्निशब्दः। अतः क्रियाकत्वेन विह्व-व्यवच्छेदः। यो वेदे ब्रह्मत्वेनोच्यते, व्यूहचतुष्टयश्च। पुरुषोत्तमस्तु अग्निरूपिक्रयाश्रयः। आनन्दात्मा वेदान्तोक्तः । सुन्दरः पुरुषः पुरुषोत्तमः सर्वात्मभावगम्यः । पूर्वोक्तस्तु प्रति-पादकगम्यो नररूपसत्यवाग्गम्यथ । पुरुषोत्तमस्तु ज्ञानाश्रयत्वेन । ज्ञानं सर्वात्मभावरूपं क्षेयम्। 'ज्ञानशक्तिक्रियाशक्ती सन्दिखेते परस्थिते' इतिभाष्यात्। शास्त्रद्वयार्थी ज्ञानिक्रये। स्रह्मलक्षणे 'सत्यज्ञानपदाभ्यां तत्प्रधानाभ्यां' मतिपाद्ये । अत्र टिप्पण्यां उक्तवाक्येति 'अथाहमंशभागेने'त्युक्तवाक्ये'ह'मितिशब्दस्य व्यूहतद्विशिष्टपुरुषोत्तमवाचकत्वेन साधन-व्यवस्थया नन्दवसुदेवगृहयोराविर्भाव उक्तः। यदि तुक्तवाक्ये 'देवकीजठरभू'रिति 'तव सुत' इतिवाक्ये तदा तयोरनुरोधादित्यर्थः । अनुरोधस्तु श्रुतित्वाद् वाक्यवक्त्रीणाम् । अवरुयमिति नन्दस्य सर्वात्मभाववन्वाच । नैयायिकाशङ्कामाहुः तत्र स्वरूपेति । उभयत इति नन्दगृहे पुरुषोत्तमाविर्भावे रूपद्वयापितः। 'प्रागयं वसुदेवसः कचिजात-स्तवातमज'इति गर्भवाक्यादुभयत्राविर्भावानङ्गीकारे वाक्यविरोधापत्तिरित्यु भयतः पाद्यो द्पणं तत्साधनं वाक्यरूपा रज्जुः । नन्दगेह इति सर्वात्मभाववन्त्रेन सदाऽऽविभृतस्य भगवान् गृह एव तिष्ठतीति सुवोधिन्यां गृह्या देवता पुरुषोत्तम इत्यर्थः। अस्यैव वसुदेव-गृहे प्रादुर्भावी 'अद्दृशन्यतमं लोके शीलौदार्यगुणैः समं अहं सुतो वामभवं पृश्चिगर्भ इतिश्रुत' इत्यत्रासन्छब्दार्थपुरुषस्याहङ्कारस्य वा मृलरूपे वाच्यस्य 'बभूव प्राकृतः शिशु'-रितिरूपं दर्शनमित्यर्थः, गर्भवालकपदयोः सामानाधिकरण्यात् पृष्णिगर्भो जातः। वसु-देवेन भक्त्या च परिभावितोप्यजुष्टग्राम्यविषयपरिभृतभक्त्या भावित इति । पर्यनर्थकः । अतः पुरुषोत्तमस्तु नन्दगृह एव जात इत्यर्थः। कार्यमस्तीति उक्तवाक्यविरोधाभावरूपं कार्यं अविद्वितं भक्तिरसानुभावनरूपं नाट्यरूपं च कार्यं 'तमञ्जत'मित्यनेनोक्तसः रूपस स्वसिन् स्थापनं च कार्यं ज्ञेयम्। एतत्संवादानन्तरं नन्दगृहाविर्मावस्तसैव 'वभूव प्राकृतः शिशु'रिति दर्शनं, तदैव मायाविर्मावः, एतेपामानन्तर्यं शतपत्रवेधवत् दुर्छक्ष्यमिति त्रयम-प्येककालिकमेव ज्ञेयम्। ज्ञायत इति पश्चात् पुरुषोत्तमो मायया सहितस्तु नन्दगृह एव जात इत्यर्थः। अग्रिमकार्यार्थिमिति उत्तरार्थे रुक्मिण्युत्थापनादि कार्यम्। सर्वेषां चरि-श्राणा'मित्यसार्थः। यतो मुक्तीत्यादि तृतीयान्तेन व्यूहत्रयकार्यमुक्तम् । इन्द्रान्ते श्रूयमाणं 'सम्बन्धित्वेने'तिपदं प्रत्येकं सम्बध्यते। आविर्भावकरणम्। अनिरुद्धकार्येण सह त्रयाणां कार्याण्याहुः पित्रादीति । मुक्तिसम्बन्धित्वेनेत्यत्र सम्बन्धो जन्यजनकभावः । भूभारहरण-सम्बन्धित्वेनेत्यत्र वर्ष्ययातकभावसम्बन्धः। वंशसम्बन्धित्वेनेत्यत्राधाराधेयभावः। मनस आधारत्वात् । पित्रादिसुखदानं पश्चमाध्याये उत्तरार्धेपि । अनिरुद्धकार्यम् । पष्टाध्याये पूतनाविद्यानाश्चनमुत्तरार्धे आसुरचम्संहरणं सङ्कर्पणकार्यम् । दशमाध्याये यमलार्जुनमोक्षः

उत्तरार्धे चैद्यादिमोक्षो वासुदेवकार्यं, द्विजसम्याननं गर्गसम्माननं अष्टमाध्याये, उत्तरार्धे विमार्चनाज्ञ्या। प्रशुक्तकार्यं परिशेषात्। आदिना कृष्णकेशकार्यम्। अखकुलसंह-रणम् । पुरुषोत्तमसहस्रनामस्तोत्रे दशमस्कन्धनामसु स्पष्टम् । एवं च सर्वेषां वासुदेवादि-मृर्तिकृतानां चरित्राणामित्यर्थः। अत्र अतिति 'नन्दगेह' इत्यादिनोक्तेथें। वाक्यअतस्य अर्थस आपत्तिः आसमन्तात् प्राप्तिरथन्तिरकल्पनेन । अर्थापत्तिलक्षणं तु 'प्रत्यक्षेण ज्ञब्देन वा प्रमितस्थार्थसार्थान्तरं विनातुपपद्यमानस्रोपपत्तयेऽर्थान्तरकरपना'। दृष्टार्थापत्तौ जीवन देवदत्तो गृहे नास्तीत्युदाहरणम् । पीनो देवदत्तो दिवा न ग्रङ्के इत्यन्नेव । इयं मानान्तर-मितिं मीमांसकाः । अनुपपत्तिरिति उक्तेथें काल्पनिकत्वसम्भावनया मानानुपपत्तिः । तन्नियतेति मायाया नियतकार्यं रूपान्तरं तद्विपयमानुषत्वस्वीकरणस्यानिरुद्धस्याप्यु-त्पत्तिः पित्रादिसुखदानरूपानिरुद्धकार्यात् । अत्र माया कृपा । 'वभूव प्राकृतः शिश्च'-रित्यत्र 'प्रकृतिः सरूप'मितिव्याख्यानात् । सुनोचिन्यां,मानाकाङ्कायां श्रुतार्थापत्तिं प्रमाण-यन्ति स उभयत्र प्राकट्ये अन्यथेत्यादि। तव सुत इतीति व्रजे देवकीसुतत्वाप्रसिद्धा-विष देवकीजठरभुत्वस्य श्रुतित्वेन यथार्थज्ञानसच्चात् कथनम् । तादशीभिरेव तव यशो-दायाः स्त्रतः इत्युक्तत्वादुभयत्र पाकव्यं मन्तव्यमितिभावः । श्रुतस्य वाक्याभ्याम्रुसयत्र माकव्यरूपार्थस्यापत्तिरासमन्तात् प्राप्तिरर्थान्तरस्य टिप्पण्युक्तस्य कल्पनेन । नन्वत्र प्रादुर्भावो नोच्यते प्रकरणाभावात्। किन्तु श्रीयशोदादिप्रतीतिरेवान्द्यतेतो नेदमत्र मानमित्या-काङ्कायामाहुः माययेत्यादि । तृतीयाध्याये रूपान्तरं यदुक्तं तत्कृपारूपमायाक्ररणकम् । तस करणभूता माया च चतुर्थाध्याये निरूपितेति मायानिरूपणेनैव चतुर्थाध्याये तस्य मायानियतकार्यरूपरूपान्तरविषयमानुषत्वस्वीकरणस्यानिरुद्धस्योत्पत्तिनिरूपितेत्यर्थः। तृती-याध्यायपर्यन्तं न मानुषत्वस्त्रीकारः किन्तु व्रजगमनानन्तरं मायायां मिलितायां तत्कार्थ-विषयस मानुषत्वस स्वीकार इत्याश्चयेनाहुः उत्पत्तेरित्यादि। योगमायोत्पत्तेः सम्भ्र-मोजस्य मानुषत्वेन ज्ञानम् । मायायाः सङ्कर्षकत्वात् । तमोरूपायाः परस्मिन् ब्रह्मणि निषेधात । मानुषत्वाश्रयपुरुषोत्तमोत्पत्तेनिरोधः सफल इति झेयम् । सम्भ्रम इति उत्सवः । अनात्मजे आत्मजत्वेन ज्ञानमिति सम्यक् भ्रमः । अन्यथा उत्सवस्य राज्ञाऽपृष्टत्वाचत्या-ष्यायोत्तरं 'व्रजे वसन् किमकरो'दित्यस्योत्तरभृतं पूतनामोक्षादिकमेव वदेन् न तु सम्भ्रम-मिति। जननं मनस इति भगवद्धिष्ठानसः। 'ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशेर्जुन तिष्ठती'ति गीतावाक्यात्। 'मनोमात्रमिदं ज्ञात्वे'ति वाक्याज् जननं मनसः। मायया सह जात इति 'माया मनः सुजती'तिचतुर्थस्कन्धः । 'तन्मनोकुरुते'ति बृहदारण्यके । 'मायाद्वारा मनःसृष्टि'रिति पुराणमतम् । अत एव माया भीष्मस्तुतौ क्षतादि दर्शयतीति।

१०-२-१७. आत्मनीति मनसि । स्वतोपीति विशुद्धसम्बस्य ज्ञानत्वादितिमावः।

प्रतीत्यर्थमेवेति रविद्दष्टान्तः प्रातीतिको न तु प्रियव्रतवद् रजन्याः दिनत्वकरणमित्येव-कारः। प्रतीत्यर्थापेक्षयोत्कृष्टार्थमाहुः अथ वेति। द्वादशेति 'द्वादशादित्या'इतिश्चतेद्वादश्चन्यम्। विम्वान्युद्यास्तमयकालिकानि। एवेति न तु प्रविष्टो घ्येयः। 'घ्येयः सदा सविद्यमण्डलमध्यवतीं'तिवाक्योक्तः। यदेति कालत्वेनोप-स्थिते विम्वे यदा यसिन् काले। तेन नात्र येष्वित्यत्र यसिक्तित्यध्याद्वारः। प्रकाशत इति 'यच् चन्द्रमसि यचाप्रौ तत्तेजो विद्धि मामक'मितिवाक्यात्। भयं निवृत्तमिति 'भीरपि यद् विभेती'तिवाक्यात्। आश्चर्यं पपश्चयन्ति स सर्वेष्विति।

१०-२-१८. ततो जगन्मङ्गलमित्यत्र आर्थिकमाहुः षट्पुत्रेति । 'आर्थिकं तु प्रवक्ष्यामी'ति प्रथमस्कन्धे प्रतिज्ञायाः। निगडनिगृहीता एवेति निगडनिगृहीतौ एवे-त्यत्रै 'चोयवायाव'इतिस्त्रेणाविकृते 'लोपः शाकल्यसे'तिस्त्रेण वकारलोपः। अत इति निगडगृहीताभ्यां गर्भासम्भवात। प्रकारान्तरेण वैधदीक्षाप्रकारेणेत्यर्थः। अत्र धारणा-बुक्करुच्यापारवती देवी अत्र धातुपात्तव्यापारो गौणः 'शूरस्तुतेने'त्यत्र च्यापारनियतं करण-त्विमिति करणनिविष्टच्यापारो ग्रुख्यः। यद्भ्यापारानन्तरं फलनिष्पत्तिस्तत्त्वं करणत्विमिति। म्रख्यकरणनिष्ठी व्यापार इत्याशयेन वसुदेवकर्टकं देवक्यामानयनमुक्तम् । एतादृशे मुख्ये च्यापारे करणत्वमिति 'शूरसुतेने'तिकरणे तृतीया । नजु तथाप्याहेत्यनेन तु धातुक्रियान्वयः नं तु करणिकयान्वय इति चेन्न । करणिकयान्वयाभावस्य दुरुपपादत्वात् । अतो गौण-म्रुष्ययोर्मुख्ये कार्यसम्प्रत्यय इति वसुदेव 'आनीतवा'नित्युक्तम् । मुख्यत्वेषि धातूषात्तव्या-पारविशेष्यको बोधः। एकदेशविकृतस्थानन्यत्वादन्यथा 'जराया जरसन्यत्रस्या'मितिस्रुवेण निर्जरसाविति न स्यात् । निर्जरशब्दस्य जराशब्दत्वाभावात् । यद्वा, करणव्यापारो विवक्षितः। काष्टानि पचन्तीतिवत् सुवोधिन्याम्। न चैवमन्यद्षणार्थमाचार्यप्रवृत्तिरिति शङ्क्ष्यम्। 'स्वाद् सादु पदे पद' इति प्रथमस्कन्धात् । उचितमिति 'हेयत्वावचनाचे'तिन्यासस्त्रात् । सर्व-लोकेति वेदे वसुदेवे स्थितौ वसुदेवमात्ररक्षा । नारायणकवचवत् । सर्वलोकरक्षा तु ब्रह्म-विद्यायां सर्वेदेवताप्रचुरायां देवक्यां स्थापने । सर्वेलोकपदेन देवीसम्पद्धतां ग्रहणम् । जगतामिति जगच जगच जगच जगन्त तेपामाधिदैविकादीनाम्। नन्वेवमिति आगमनं वैकुण्ठादवतरणम् । आवेशो वसुदेवमनसि। प्रवेशो देववयां ततो निर्गमनं च । तेष्वित्यर्थः। अन्यथाभाव इति वैक्कण्ठस्थत्वाभावः। षष्ट्यर्थ इति पष्टीतत्पुरुषे। अच्युतस्यांशमच्युतां-शमित्येवम् । तदर्थमिति अच्यतत्वार्थमित्यर्थः । सम्यक् अच्यतं यथा भवति तथा । वैधदीक्षेति विध्युक्तमन्त्रीपदेशे गुरुः खस्मिन् देवतामावाह्य शिष्ये स्थापयति तेन प्रकारेणे-त्यर्थः। एतेन सम्रुपसर्गसार्थं उक्तः। सम्यक् वैधदीक्षाप्रकारेणाहितं स्थापितम्। 'समाहित'-पदं समाधौ स्थापिते विषये यौगिकम् । सं आहितम् । क्ते कर्मणि दधातेहिंतादौ कितीति

हितमिति जातम्। तथा च समाघिविषयमिति 'समाहित' मित्यस्यार्थः तमर्थान्तरमाहुः वस्तुत-स्त्वित । वेदत्वात् प्रत्याद्वारस्थले भावनामाहुः भावियत्वेति । ज्ञानकाण्डत्वेनानुभवस जातत्वात् संस्कारेण सरगात्मकं ज्ञानमुक्तं भावियत्वेति। मनस्त इति सार्वविभक्तिकस्त-सिलिति मनसेत्युक्तम् । एवकारः 'स मानसीन आत्मा जनाना'मितिश्रत्या 'युज्जानः प्रथमं मनस्तत्त्वाय सविता घिय' इति चतुर्थाष्टकाद् वेदवेदान्तसारे श्रीभागवत उपायान्तरयोग-व्यवच्छेदकः। तत्त्र देवक्यां साक्षात्तेजःस्ररूपलक्षणान्तर्गतज्ञानं स्थापितवान् । 'आत्मभृत'मि-'त्यच्युतांश्च'विशेषणात् ।स्त्रीणां चिदंशप्राधान्यात् । उपलक्षणं सदानन्दयोः।'वसुदेवगृहे साक्षा-द्भगवान् पुरुषः पर'इति । अजुष्टग्राम्यविषयत्वेन भक्तिप्रतिवन्धाद् विपश्चिक्वविशिष्टः पुरुषोत्त-मस्तु नन्दगृह एव । नन्दस्य सर्वोत्मभाववश्वाज् जडमायांशोद्धाटनाय कृपापरीतत्वात् , कि मया हतया मन्द जातः खळु तवान्तकृत् यत्र कचित् पूर्वश्रत्रु'रित्यत्र पुरुषोत्तमाविभीवो 'जात' इत्यनेनोक्तः। यतो माया व्यापिका। आत्मभूतातिरिक्तं तेजस्तु कुक्षौ। 'कुक्षिगतः परः पुमा'नितिनाक्यात्। भगवन्मागीयत्वाद् वा तेजः कुक्षिगतम्। अविवयत्वाद् वेदानां 'नाहं वेदै'रितिवाक्यात्, अतः कुक्षिगतः। अत एवेति सामर्थ्यादेव दधार । न तु लौकिक-सम्बन्धरीत्येत्येवकारः। चैतन्यमिति जीवम् । 'यस्यात्मा शरीर'मित्यन्तर्यामित्राह्मणाचै-तन्ये प्रवेशः सम्भवतीति बीजं वेति द्वितीयाकोटिः । अत्र रेतोरूपवीजासम्भवान् 'मानस'-मिति वीजिवशिषणमुक्तम् । सनकादिवदित्यर्थः । तिष्ठतीति तेजः । दृषणमिति बृहत्त्वाद् बृंहणत्वाचेति ब्रह्मेतिलक्षणे दूपणम् । बीज इत्यादि वीजे मानसे सनकादिवत् चैतन्ये जीवे छान्दोग्योक्तवत्। तत्र प्रविष्ट इति देवकीजीवे प्रविश्य तस्या उदरे प्रविष्ट इत्यर्थः। आत्मधारणे ज्ञानी दृष्टान्तत्वेन ध्वनितः तं दृष्टान्तमाहुः यथा ज्ञानेनेति । ज्ञानमत्रा'यमः हमात्माधार' इत्याकारकम् । देहजीवविशेष्यकमात्माधारत्वप्रकारकम् । विषयाविनाभृतं ज्ञानं तेनेत्यर्थः। 'अयमहमसी'ति बृहदारण्यके । अनेनेति सर्वात्मकमात्मभूतमिति पदद्वय-समिमव्याहारेण । शुद्धमेवेति 'अहं सुतो वामभवम् प्रश्लिगर्भ इतिश्रुत'इति भगवद्वाक्यो-क्ताहङ्कारात्मकम् । पुरुषोत्तमरूपं वा । प्रश्निगर्भस्तु समाधाने मन एव हेतुरिति मनसः। शुद्धमेवेत्येवकारच्यावर्त्यमाहुः चैतन्यचीजेति । देवकीकर्तृकधारणकथनेन चैतन्यपक्ष उक्तः । मानसमन्त्रपक्षयोर्वसुदेवस्यैव प्राधान्यं न देवकीप्रयत्नापेक्षेति भावः । समाहित-पदस्य द्वितीयन्यारूयाने मानसपक्षः। प्रथमन्यारूयाने मन्त्रपक्ष इति ज्ञेयम्। तथा च सङ्घातभूतस्यात्मभूतमेव दधार न त्वात्मिन प्रविष्टमित्यर्थः। तादशस्य धारणं तु 'यथा ज्ञानेने'त्यनेन विवृतमेव । वृद्धिराकाद्मस्येवेति अत्र टिप्पण्याम् भित्त्यादीति मित्ति-घटमृत्पिण्डनौकामहापटादिरूपाकाश्चावरणस्यापसारणं मित्तेरन्तदेशस्यापसारणं घटमृत्पि-ण्डस्यापि तथा नौकामद्दापटस्यापि। अत्र यः प्रकारः खातचक्रचीवस्वायुरूपाः। तैः प्रकारेरपसारणं बोध्यम् । यावदिति कात्स्न्येपरिमाणम् । येनेति ज्ञानभेदेन । प्रकृते प्रश्वरेव ज्ञानधर्मप्रधानः पट्सु धर्मेषु । ज्ञानत्वेनावरणभक्तत्वेन कार्यकारणभावात् । गर्भ-स्रक्षणीति गर्भः लक्षणं खरूपं यस भगवत्स्वरूपस मायास्वरूपस च तसाविर्भावः। पद्भावविकारा न सन्तीत्याहुः तेनेतरेति । वृद्धिरूपविकारस्य निषेधेन । अविलक्षणिति न विरुक्षणाऽलौकिकसामग्रीविरुक्षणा अविकृतोपपनेत्यर्थः। यशोदेति योगमायाया यशोदोदरे उद्भुतायाः अन्यत्र यशोदोदरे स्थापनं स्वधर्म इति तथा। तथेत्यर्थ इति यथा देवक्यास्तथा यशोदाया इत्यर्थः । चिकृतेति युद्धिरूपविकारविषया । किन्त्वलौकिकसामग्री निविष्टबृद्धिविषया। लीछेति ज्ञात्वा परपुरुषे निश्चेषलीला । तथैवेति अविकृतबुद्धि-रित्येवमेव क्षेयमित्यर्थः । तत्माकट्य इति स्थापनेन योगस्प्रयाप्राकट्ये । सुनोधिन्यां तसिलिति अन्ययम् । जननं मनस इति मन उक्तमिति सुनोधिन्यामाहुः समाधान इति । आधानं गर्भः । हेतुरिति 'मनोमात्रमिदं ज्ञात्वे'तिवाक्यात् । 'स मानसीन आत्मा जनाना'-मितिश्रुतेश। 'मनस्त' इति कथनाचन्द्रोपि । 'चन्द्रमा मनसो जात' इतिश्रुतेः । चन्द्रवंशीयः । 'सर्वात्मकमात्मभृत'मित्यनेना'यमहमात्माधार' इत्यत्रा'यमह'मित्यसच्छन्दार्थसाक्षरात्म-करवे जाते आत्मा पुरुषोत्तमो 'हं सुतो वा' मित्यत्राहङ्कारादेशेन तत्सहचरितगीतासप्तमाध्या-योक्तभुम्यादीनामाश्रयस्य प्ररुपोत्तमयोगाध्याये 'यो मामेनमसम्मृढो जानाति प्ररुपोत्तमं स सर्वविद भजति मां सर्वभावेन भारते'त्यत्र सर्वभावत्वात्। गीताविस्तारे श्रीभागवते सर्वभावः सर्वोत्मभावः । मध्यमपदलोपी समासः । 'सर्वोत्मभावोधिकृत' इतिनाक्याद विस्तारः कृतः। पुरुषोत्तमाविर्मावे सर्वात्मभावस्य तात्पर्यविषयस्य वेद ब्रह्मविद्ययोर्वसदेव-योरावश्यकत्वात्।

१०-२-१९. सा देवकीत्यत्र स्वतन्त्रमिति द्वादश्विम्बगतं पौरुषम् । अन्यत्रापि पौरुषम् । 'सूर्य आत्मा जगतस्तर्थुपश्चे'तिश्चतेः । परतन्त्र्यमिति पुरुषतन्त्रम् । विवेकादि-रिह्तमिति आदिना साहसः । विवेकादयो मनोधर्माः तद्राहित्यं तद्रभावरूपं मनसि, तेजिस तु तद्राहित्यं सहभावात् , सामानाधिकरण्यात् । तेजोत्र मनःस्यम् । नतु नितरामितिपदं निरर्थकम् । जगित्रवासो वराहो न रेजे शेषोपि परन्तु सत्तामात्रजगित्रवास-निवासभूता कृतो न रेज इत्यत्र नितरामिति 'नितरां रेजे ने'त्यत्र भगविचन्ता हेतुत्वेनोक्ता वेदे वसुदेवे वस्नविद्यायां देवक्यां भयाभावात् । तथापि भोजेन्द्रगेहे रुद्धेति भयं कृतो नत्यत्र किश्चिदाहुः न हीत्यादि मालिन्यादित्यन्तम् । लोमभ्य इति कृष्णकेशस्य भूमारहरणकर्वत्वाद् भयहेतुत्वम् । न तु कृष्णकेशसत्तायाः न तु तत्सजातीयकेशानाम् । तदुकं न हीत्यादिना । स्वस्येति देवक्याः । भगविज्ञमित्तमिति भगवान् निमित्तं कारणं यिसान् भये । वद्यविद्यात्वात् । तथापि भिक्तमार्गीयसामम्या ज्ञानमार्गीयसामम्या

वलीयस्त्वेन भगविन्निमित्तं भयं सम्भावितम् । भगविचन्तयेति चिति स्मृत्याम् । चु० प० से० बद्धविद्यात्वादेव । भगवद्धेतोः समुद्रेगाद् या चिन्ता तया । पूर्व भगवत्कारणकं भयं नास्त्यस्या इत्युक्तं ब्रह्मविद्यात्वात्। अधुना तु समुद्रेगः समुद्रयमुक्तं तदिष ब्रह्मविद्यात्वादेव, तेन ब्रह्मविद्यायां देवक्यां ज्ञानसामम्याः भक्तिस्तेष्ट्या बलवतीत्व-मुक्तम् । ज्ञानसामम्या भक्तिसामम्या बाधो ब्रह्मविद्यायामिति । चिन्तादिनेति आदिना भक्तिभागीयं भयम् । हेत्वन्तरमिति 'नितरां न रेज' इत्यविव हेत्वन्तरम् । भागव-तादीति आदिना वेदवेदान्तादिरूपा। असतीतिपदच्छेदे दोषमाद्वः असती त्विति । क्रतो ज्ञानखल इति तत्पदवैयथर्यं दोषः। असतीतिपदच्छेदे । सूच्यत इति तेन दत्तात्रेया-दिगुहबद्गुहत्वात् तथा।

१०-१-२० तां वीक्ष्येत्यत्र तस्यापीति कंससापि। 'वीक्ष्ये'त्यत्र विशेषत्तं विवित्तं प्रभारूपं विशेषं द्रव्यचाक्षुपं प्रत्यालोकसंयोगस्य कारणत्वात् प्रभव विशेषः प्रभया विरोच-यन्तित्युक्तेस्तं विशवदार्थे विशेषमाहुः प्रभयोपलक्षितामिति। ज्ञापिकचेति हेतुभूतया। देवकी अजितान्तरा प्रभाववच्वात् ज्ञानिवदित्यनुमानम्। स्ट्येहित 'ता'मित्युक्तायाश्राक्षुषं ज्ञानम्। मध्येऽजितज्ञानमनुमितिरूपम्। भवनं वीति अन्तर्वदिः पुरुषोत्तमो व्याप्तः प्रभयेति तथा। दर्शने ज्ञातमिति देवकीदर्शने मध्येऽजितत्वं ज्ञातमनुमितम्। अध्वयन्त्वेति अध्वयत्वानुगमश्राक्षुपः। अध्वयत्वज्ञानेऽजितत्वमनुमितं दढं भवति। निश्चितवानिति शव्दानन्तरं प्रत्यक्षानन्तरमनुमानसचात्। यद् यवज्ञनकं तत् तद्वुणकं यद् यद्वुणकं तत् तदात्मक्रमिति व्याप्तेः। आकाशवाणीशब्दश्च। षहिर्निःस्तेति। तेजःप्रधानत्वात् भगवतः। अत एव सन्वे प्रवृद्धे सकलदेहप्रकाशो गीतोक्तः। प्रकरणेनेति जन्मप्रकरणेन। पुरे वनेति पुरा सादश्यं नेति प्रथमान्तसाद्दयेन नव्यर्थभावान्वयः। रूपेण सन्तोषादिना च पूर्वसादश्यं नेत्यर्थः। न्यायादिति वैयासस्त्रात्।

१०-२-२१. किमचेत्यत्र ततः किमिति निश्चयात् किं वृत्तं अतः कारणात् विचारं वृत्तमाह । हरिष्यत्येवेति अत्यन्तायोगन्यवच्छेदकैवकारः । नीलं सरीजं भवत्येवेत्यत्रेव । तदभाव इति अदृष्टाभावे । एतद्रोहो देवकीद्रोहः । जीवनहेताविति आमन्तुकेन नाशहेतुना जीवनादृष्टे सत्येव नाशसम्भवो न तु जीवनादृष्टाभावे । तदभावे मृत्युरेव नागन्तुकेन नाशहेतुनापमृत्युरतः तत्प्रतीकारे नाशहेतुप्रतीकारे । प्रदीपस्येव प्रकृष्टो वर्तितेलशरावसहितो दीपः तस्य जीवनादृष्टसहितस्य आगन्तुकनाशहेतुः वायुन्तुष्पदिः । तत्प्रतीकारे उपरोधे पातने च कृते जीवनसम्भवः न तु जीवनादृष्टरितस्य, तिसन् कृतेपि जीवनसम्भवस्तात्। एवकारस्तु जीवनहेत्वभावयोगव्यवच्छेदकः । अस्या इति आगन्तुकनाशहेतुगर्भायाः । मारणं नाश्वमतीकारहृत्प । तथा चागन्तुकेन नाशन्तुकेन नाशन्तुकनाशहेतुगर्भायाः । मारणं नाश्वमतीकारहृत्प । तथा चागन्तुकेन नाशन्तुकनाशहेतुगर्भायाः । मारणं नाश्वमतीकारहृत्प । तथा चागन्तुकेन नाशन्तुकेन नाशन्तुकनाश्वहेतुगर्भायाः । मारणं नाश्वमतीकारहृत्प । तथा चागन्तुकेन नाशन्तुकनाश्वहेतुगर्भायाः । मारणं नाश्वमतीकारहृत्यमायाः । चागन्तुकेन नाशन्ति ।

हेतुना नाशोपस्थितौ जीवनादृष्टं वर्तत इति निर्धारो भवतीति भावः। अन्यथाऽदृष्टाभावान् नष्टो न त्वागन्तुकेनाष्ट्रमगर्भवायुतत्पुष्पादिरूपेण हेतुना नष्ट इति प्रतीतिः स्यात्। सोमान्तमक इति प्रकृते जननं मनस इत्युक्ते तत्कारणकः पुरुषः सोमात्मकः। 'चन्द्रमा मनसो जात' इति श्रुतेः। भगिनीति एकसमुद्रोत्पन्नत्वात् सोमलक्ष्म्योर्श्रात्त्वभगिनीत्वे। भगिनीयध इति लक्ष्म्यात्मकभगिनीवधः। स्त्रीणां लक्ष्म्यात्मकत्वात् 'भूलक्ष्मीः सुवर्लक्ष्मीः सुवः कालकर्णा तप्ता महालक्ष्मी'रिति श्रुतेः। धनादीति पक्षपातादितिभावः। नक्ष्यतीति पोषकाभावान् नक्ष्यति। अनुकालमित्यत्यन्तसंयोगे द्वितीयाँ कालः क्षणः अनु हीने। हीनकालं तत्क्षणं हीनक्षणम्। हन्तीति अत्युत्कटदुःकर्मत्वादितिभावः।

१०-२-२२. स एष इत्यत्र अद्देष्टे मानल्याप्रानल्ययोः कार्येकोन्नेयत्वादाहः अस्त वेति । तथा चागन्तकनाशहेत्रर्थद्यपि मारणीयः आगन्तकहेत्ना कंसो नष्ट इति प्रत्ययनारणाय तथापीत्यर्थः । जीवन्नेवेति खळुरवधारणे व्याख्यातः । 'खळुः स्याद वाक्यभूषायां जिज्ञासादौ च सान्त्वन' इति विश्वकोशे आदिपदार्थः । जीवक्रेवेति मरण-त्रल्यजीवनकर्ता । सम्परेतः मृतक इत्यर्थः। साद्यये कन् । परेतः प्रेतः स सम् ,वैक्कव्या-श्रयः इत्यर्थात् । पम वैक्कन्ये किए । सम् वैक्कन्याश्रयः परेतः मृतको भवत्येव । अतो न सम्परेतशब्दस्य मृत(सम्परेत)सद्दशे लक्षणा। स 'जीवच्छव' इति सत्यमित्यन्वयः। यदिति यसात् । परलोक इति असुराणां परलोके । शारीरब्राक्षणे विभूतिरतानामन्धन्तम उक्तम् । अवद्यमिति ध्रुवमित्यसार्थः। सर्वेषां ज्ञापनार्थाय कंसवाक्यमित्यध्यायारम्मे कारिकाया-धक्तम्पसंहारे विश्वदयन्ति स भगवत्सान्निध्यादित्यारम्य निश्चित इत्यन्तेन । तथा ज्ञानमिति दैवसम्पदीयत्वेन दैवसम्पदीयं ज्ञानमुत्पन्नं, देवक्यमारणविषयकम्। सर्वेषां ज्ञानमिति देवक्यमारणविषयं ज्ञानम् । प्रकारविशेषः पुत्रमारणलश्चणस्तमेवाहुः देवक्या इति। न ज्ञानोदय इति तत्रैनोक्तः। तथा बुद्धिरिति असच्वेनाविजितात्मत्वेन च कंससम्बन्धिनी बुद्धिः। 'नाभ्यनन्दत तद्वात्र्यमसतोऽविजितात्मन' इति वाक्यात्। अत हति कालमेदेन दैवासरज्ञानदर्शनात । सर्वेति सदसज्ज्ञानजनकः । इति कृष्ण इति इति हेतोः कृष्णो भगवानेव न तु कृष्णवर्णमात्रः । 'कृषेवेर्ण' हति पाणिनिस्त्रात् ,नक् । एवं वाक्यैरिति पथमोपदेशरूपै'स्तां वीक्ष्य कंस' इत्यादिमिश्र । तदर्थमेवेति सर्वेषां द्मापनार्थमेवेत्यर्थः। न तु कालनैमिवैशिष्ट्यतदभावनोधनार्थम्। भगवदिच्छां विना कारुनेम्यपसारणाभावात् । एतानीति समीपतरवर्तीनि त्रीणि ।

१०-२-२३. इति घोरतमादित्यत्र युद्धं कर्तव्यमिति घोरतमभावान् निवृत्त-त्वात्। बालवधोपि घोरतम इति हेतोः युद्धं कर्तव्यम्। पूर्वजन्मेति कालनेमिजन्मनि

१ दुर्लक्षणे। 'लक्षणेत्यं मूताख्यानमाने'तिस्त्रेण कर्मप्रवचनीययोगे द्वितीया। कालं लक्षीकृत्य। तद्यां तत्थणसिति।

मारणलक्षणेत्यादि । अनुचन्धं निमित्तमिति अनुबध्यतेऽनेनेति करणे धन् । येन वैरमनुबध्यते दृढीक्रियते तादृशं निमित्तं कारणमित्यर्थः । तत्सम्बन्धिवधेन वैरं दृढं मवतीति
भावः । 'अनुबन्धः प्रकृत्यादेदोंशोत्पादे विनश्चरे ग्रुख्यानुपायिनि शिशो प्रवृत्तस्यानुवर्तन'
इति विश्वः । आद्यन्तयोरेकतरोर्थः । प्रकृतेस्तमसस्तत्सम्बन्धिवधादिदोषोत्पादे प्रवृत्तस्य
वैरस्यानुवर्तनेनुचन्धपदम् । वधादीति आदिना पीडादि । वधस्य दुःकरत्वादादिपदम् ।
तथिति वैरानुबन्धकृत् । करोतेः कर्तरि कित् ।

१०-२-२४. आसीन इत्यत्र प्रमाणबलेति 'कामाव् गोप्यो मयात् कंस' इति प्रमाणं वर्तते परन्तु बलाभावः 'यथा भक्त्येश्वरे मन' इतिवावयात्। 'भक्त्या वयं विभो' इत्यत्रैव 'कामाव् गोप्यो भयात् कंस' इत्यस्य प्रमाणस्य बलमतः 'प्रमाणबलाभावेपी'त्युक्तम्। प्रमेयो भगवान्। तस्येति कंसस्य। ज्ञानं सर्वभूतेषु मन्मतिरूपं भक्तिकारणम्। अवस्या इति गमनं नावस्या क्रियायां पर्यटनेन्तर्भावात्। भुञ्जान इत्यादि गृहस्थस्य क्रिया, अन्येषां भोजनं गोणं, पर्यटनं यतेः क्रिया, अपां पानं ब्रह्मचारिवानप्रस्थयोः। सर्विक्यास्विति कंसगृहस्थक्रियास्वन्तर्भृतासु। इपीकाणामिन्द्रियाणामीशः इषीकेशः तस्य चिन्तनस्य फलं प्रेरणाद्वारा भक्तिकारणं ज्ञानमित्याद्वः स्वदर्शनेति। अत इति प्रेरणात्। अपश्यदिति भक्तिकारणां सर्वभृतेषु मन्मतिमकरोत्। एकादशैकोनविंशाध्याये वर्तते।

१०-२-२०. ब्रह्मा अवश्वेत्यत्र अर्थादिति 'विपदः सन्तु नः शश्व'दितिवाक्ये दुःखस भगविद्यन्तनहेतुत्वयुक्तमतस्त्रथेत्यर्थः । कंसादीनां भगविद्यन्तनमर्थादुक्तमित्यन्वयः। वक्तमिति दुःखेन भगविद्यन्तनं वक्तम्। अनेनेति देवायुरचिन्तनकथने। ज्ञातमभूदिति भगवती व्यापकत्वाद् व्यापकयोगमायया ज्ञानसङ्कर्षणात् तथा। कंसादीति देवक्याः शञ्चत्वात् । अनेन ब्रह्मविद्याऽऽसुराणां हितकारिणी न भवतीत्युक्तम् । गुणाभिन्मानिन इति प्रथमस्कन्धवृतीयाष्याय उक्ताः । खानुक् छेति स्वपक्षपातिनीमिर्वाणीभिः कामवर्षणमिति काम्यन्त इति कामाः पक्षपातादयः । वृषु सेचने, बाहुलकात् क्युः । पृष्ठिक्तश्वव्दः द्वितीयान्तः । वृषणोण्डकोशः । 'आण्डावानन्दा'वितिश्रुतिः तयोः कोषः पात्रम् । कोपशब्दः मूर्यन्यान्तः । भगवदिच्छया तालव्यान्तः प्रयुज्यते । अलौकिकव्युत्पिमाद्यः वृष्यमिति । नीज् प्रापणे दः। सहोक्तानामिति नारदादीनाम् । व्याख्यानद्येन कामस्य धर्मात्मकस्य प्रापणकर्ता वृपण इत्युक्तम् । तदुक्तं वृद्दद्यामनपुराणे 'यथा त्वस्रोकवातिन्यः कामतन्तेन गोपिकाः भजन्ति रमणं मत्वा चिकीर्षाजनि नस्तथे'ति ।

१०-२-२६. सत्यव्रतमित्यत्र स्तुतिश्लोकसङ्ख्यातात्पर्यं जातेष्टिन्यायेन मुख्यतो वदन्तो निवन्ये सङ्कर्षणोत्पत्तिर्द्धितीयाच्यायार्थो दैत्यवधार्थत्वस स्फुटत्वादिति यदुक्तं तदत्र 'प्राहेष मे प्राणहरो हरिर्गुहा'मित्यनेन कंसस्यापि ज्ञानकथनाद् यथा स्फुटं तथा स्तरक्षकत्वं देवानां ञ्चानादपीति ज्ञापयितमाहः कालात्मेत्यादि । कालात्मा कालदेहोनन्तः कालस्यात्मा काला-त्मा । सोनन्तः पुरुषोत्तमः कृष्णः प्रकाशाश्रयन्यायेन । नित्यसम्बन्धाच शब्दार्थयोरौत्पत्तिक-सत्रात् । ब्रह्मादिस्तुतिभिर्ज्ञायते । यहा काल उपदेशकशब्दी वेदात्मा सङ्कर्षण आत्मेति यस तादशः सन् जातः प्रतिपादकसहितो जातः प्रतिपादः। पश्चपातिनी स्तुतिरतः कालात्मत्वेन पुरुषोत्तमस्तुतिः। 'चतुर्धा स्त्रीकृतिश्रापि काले मूलस्वरूपत' इति निबन्धात । तथा च प्रश्नोपनिपदि 'पोडशकल' इति श्रावणात् कलाभिः पोडशभिः कालात्मा जात इति ज्ञापियतं तथा स्त्रतिः पोडशभिः श्लोकैः स्तुतिरित्यर्थः। अत्र प्रकारमाहः पश्चद-शामिरित्यादि। खपश्चख्यापकैः पश्चदश्चमिहिं एवा देवानां हितकारिणी पश्चपातस्त्रति-रित्यर्थः । ध्रुचा त्विति पोडशी तु ध्रुवा मनःकलेति प्रश्नोपनिपदुक्ता। स्वाभाविकत्वान् निश्रलेति भक्तहितकारिणी। नन् भवत्वेवं तथाप्ययनादिकं विहाय पोडशकलत्वेन कथं कालात्मत्वस्य देहेवगमः आत्मनोनन्तस्य पुरुषोत्तमत्वेन पोडशकलत्वस्य पुरुषोत्तमेवगमश्र कथं इत्यत आहुः बृद्धौ वा ताह्या इति । अयनादिग्रहणे कृष्णपश्चस्य सङ्कहापत्तेस्तिथि-षृद्धौ पोर्डंशकलत्वेन कालत्वावगमो देहे तथात्मनि मनःकलाया अनिन्द्रियभूताया वृद्धौ ताद्यः षोडशकलः पुरुषोत्तमो भवेत् । मानुषतन्वाश्रयणात् पुरुषपदं प्रश्लोपनिषदि । नाशब्दोऽनधारणे। तथा च वृद्ध्या तदनगम इत्यर्थः। एतदेन स्फ्रुटीक्विन्ति सा अञ्चेत्यादिना। तथा च स्तुतिसान्त्वनरूपद्विधाभेदाद द्वैविध्येपि सान्त्वनश्लोके 'परः प्रमा'नित्यादिकथनात षोडशानामपि भगवत्स्तुतित्वमेव, उत्कर्षाधायकगुणवर्णनस्य स्तुतित्वातु । यदि च पुरुषोत्तमस्य गर्भसम्बन्धाभावान् नैतेषां साक्षात्पुरुषोत्तमस्तुतित्वं तदा तु कालदेहानन्तात्म-नोरेव स्तुतिरिति सिध्यति । तत्र पश्चदशिमः कालदेहानन्तात्मनोः स्तुर्ति व्युत्पादयन्ति सा काल इत्यादि अर्धेन निम्हप्यत इत्यन्तम्। काल इति देहः स एव न त्वनन्तः। नैरिति विद्युधैः। ज्ञात इत्यनन्तात्मन उत्पन्यभावाज् ज्ञातः । काल आत्मनि यस्येति **ब्युत्पत्तिपक्षे कालः सङ्कर्षणः स एवेति । अत्र पुरुषोत्तमे भूभारहरणार्थं प्रार्थितत्वा**-दवतीर्ण इति प्रकारेण तैः सङ्कर्षणो ज्ञात इत्यर्थः। अधैनेति त्रिंशदर्धेन।तिंहं पोडशक्तिः कर्य स्तृतिरित्यतस्तां व्युत्पादयन्ति सास चेत्यादि चतुर्धेत्यन्तम्। कालकृत इति देहकृतः न तु पुरुषोत्तमकृतः। तस्य समत्वात् भक्तैः सह निगृहभावकरणाच । कालीत्र विश्वरूपप्रदर्शनाध्यायगीतोक्तः। तृतीयस्कन्धे कालकर्मस्वभावेषु क्षोभकः कालोयमेव । चतुर्धेति 'चतुष्पाद् ब्रह्म विभाती'तिश्रुतेः चतुष्पाद् ब्रह्मणः पोडशकलानां मध्ये चतसणां चतसुणां कलानामेकैकपादत्वम् । चतुष्कल एकपाद इति । लोककृत इति लोकादि-सन्मार्गद्वारा कालात्मकृतः । स्मृतिकृत इति उक्तोर्थः । लोकवेदात्मिकेति 'ऋषीणां

अतः वष्टकन्धे विश्वकेत्र्याख्याने'नन्त उवाचे'ति वक्तव्य 'भगवात्तवाचे'युक्तम् । २. गीतावक्ता तु न पूर्णः ।

पूर्वचरितसरणात् स्मृतिरुच्यतं इति लौकिकी । ऋषीणां लोकोद्भवत्वेन तत्पूर्वचरितस्य लोकोद्भवत्वात् । उत्सन्नप्रच्छन्नशाखामुलत्वेन वेदत्वाद् वेदरूपा । अतो लोकवेदौ आत्मनि खरूपे यसाः सा शब्दरूपा लोकवेदात्मिका। भगवन्मार्गकत इति श्रीभागवतमार्ग-कृतः। 'कृष्णवाक्यानुमारेण शासार्थं ये वदन्ति हि ते हि भागवताः प्रोक्ताः ग्रुद्धास्ते ब्रह्मवादिन' इति निबन्धात् । 'कृष्णवाक्यं गीता तद्विस्तारो भागवतम्'। तत्र द्वितीयस्कन्ध-नवमाध्यायोक्तः। पुष्टिमार्गश्च। प्रयेयबलसाध्यः स्वयं प्रमेयं निःसाधनानां ज्ञानभक्ती बलरूपे दत्वापि मोचयतीति । 'भक्त्याह्मेकया ग्राह्य' इतिवाक्यात् । 'भगवान् ब्रह्म-कात्स्न्येन त्रिरन्वीक्ष्य मनीपया तद्ध्यवस्यत् कृटस्थो रतिरात्मन्यतो भवे दितिनाक्येन ज्ञानिकयाकाण्डयोस्तद्वाचकयो रतौ तात्पर्यम्रकम् । रतिराध्यात्मिकी भक्तिः । 'श्रद्धा रतिर्भक्तिरनुक्रमिष्यती'ति वाक्योक्तेषु श्रद्धायामाधिभौतिकभक्तिरूपायां आधिदैविकः मक्तिमेलने आध्यात्मिकमिक्तरुपरतिपदवाच्यत्वमिति। सन्मार्गेण पश्चपात इति छान्दोग्ये देवासरस्पर्धायामुद्रीथविद्ययाऽसरात्यये सिद्धः। एवं च लोकादिसन्मार्गद्वारा कृतः पक्षपात इत्युक्तम्, एवमत्र भगवन्मार्गकृत इत्युपसंहारेणार्थनिर्णयात । एवं च प्रमेयवले ज्ञान-शक्तिकियाशक्तिभक्तिभिर्मोक्षः स न भवति भगवद्धर्मत्वेन मार्गत्वाभावात । अतो मार्गरूपज्ञानादिमिर्भुक्तिः। अत एतेषामंशानामाकर्षः । ते च तैत्तिरीयोक्ताः षोडश । तेनेदं सिध्यति आध्यात्मिके द्वापरादिरूपे काले विपक्षे सति कलिकार्यप्रतिबन्धार्थे क्रपया भगवानाधिदै विककालरूपे भवंस्तदंशैलींकादिभिः न्यायशास्त्रसिद्धैः लोकादिविभाजक-ममाणाञ्चपाधिमिश्र पक्षपाती जात इति । एवं पोडशधा विभागग्रुपाद्य तत्कृतं प्रयोजन-माहः दैत्यकृतादिति। दैत्येषु कृतादुपकारात् स्वपक्षपातस्याधिक्यं वक्तुमत्र घोडशधोच्यतः इत्यर्थः। लोककृतं चातुर्विध्यं विभजन्ते स तन्त्रेत्यादि। तत्र पोडशेषु एतस्यैव विवरणं लोकसिद्धानीत्यादि।लोके सत्यमेव प्रमाणमिति लोके भवो भगवान सत्यरूपः प्रमाणम्। 'अत्र प्रमाणं भगवा'निति वाक्यात् । अनेनाप्यसाकमस्तु केवलमिति पक्षपातार्थं स्तौति सा। बाल्ये महाजनत्वाल्लौकिकत्वम् । ततोतिश्चयाधाने लोकवेदात्मकसार्तत्वम् । ततोप्यति-श्चयाथाने वैदिकत्वम् । ततोप्यतिशयाथाने भगवनमार्गीयत्वभिति । लोके सत्यभाषण-मित्यादिस्थले सत्यं भाषणमिति भानात् सत्यज्ञब्दः प्रमाणम् । प्रमाकरणं प्रमाणम् । सत्यस्यापि शाब्दप्रमाविषयत्वेन विषयविधया कारणत्वमात्रम् । एवकारस्तु लोके प्रत्यक्षानुमानोपमान-जब्दाः प्रमाणानि न भवन्ति किन्तु तत्प्रेरको भगवानिति । सत्यं भाषणं वा। जब्दात्मकं प्रमाणं(तद्विषयश्र)इति प्रकाशे, प्रमाणस्य प्रवर्तकत्वेन ग्रहणे प्रमाणं भगवानिति पितृचरणाः । सत्यपदस्य यथार्थत्वं शक्यतात्रच्छेदकस् । लौकिकशब्दानां शक्तिरस्ति । तादशममाणेन यादशं प्रमेयं सिष्यति तदाहुः परिष्टश्यमानं जगदेवेति । दैवसृष्टौ परिष्टश्यमानं जगदेव

प्रमेयम् । पूर्वश्लोकोक्तषोडश्चविधसत्यात्मकप्रमाणज्ञानवासनासहकृतचक्षुरादिप्रमाणजन्य-मितिविषयत्वात् ममेयमित्यर्थः। 'तेनैकायनोसा'विति श्लोकप्रतिपाद्याघिदैविकवृक्षात्मक-सत्यरूपममाणपादाश्वरज्ञानविषयत्वेन सद्भूपतयैवेह जगत् प्रमेयमित्युक्तं भवति । नजु ष्ट्रश्रावेन न लोको जगत् प्रत्येतीति चेत् , ब्रह्मादिः प्रत्येतु न लोकः। जगदेवेति एवकारेण वैदिकादिप्रमेययोगव्यवच्छेदः। लोके जगदितिरक्ताज्ञानात् । न कदाचिदनीदृशं जगदिति-मीमांसकानामुत्पत्त्याद्यज्ञानवत्। प्रमेष्यमिति प्रमाविषयं प्रमेषम्। एवंभृते प्रमेषे तत्र सुख-दुःखयोरुभयारिप अवणे सति दुःखनिवृत्तिपूर्वकक्षेमफलसाधनविषय उत्कटोमिलाष उदेति क्यं मे क्षेमफलं स्वादिति ततस्तरपूर्वे साधनं निर्दिशन्ति साचार्यास्तृतीयश्लोके गुणाभि-मानिन इत्यादि। लोकस्य त्रिगुणप्रधानत्वात् तत्तद्वणप्रधाना लोके तं तं ब्रह्मादिकं देवं फलार्थं सेवन्त इतिभावः। यथा नन्दस्थेन्द्रयागः। साधनानीति क्षेमसाधनानि। गुणा-मिमानिदेवानां प्रमेयत्वेषि। कृषाविशिष्टत्वाविष्ठिन्नं प्रमेयत्वं साधनत्वम्। ब्रक्षविष्णुशिवा-तिरिक्तवस्त्वज्ञानास्त्रोके एचकारः। नतु हिरण्याक्षवाणप्रभृतयोसुरा अपि ब्रह्मविष्णुशिवो-पासनया प्रभृतवलाः श्रूयन्त इति कथमेकान्ततो दैवसृष्टादेव गुणामिमानिदेवानां साधन-त्वोक्तिः सङ्गच्छतामिति चेत्, सत्यम्। श्रुयन्ते यद्यपि तथापि तद्रपासनं क्षेमार्थं न भवति, किन्त खपरोपद्वावणार्थमेवेति फलमेदादपि साधनभेदस्तत्रावश्यमङ्गीकार्य इत्याशयेन देव-सप्टाविममतं फलं निर्दिशन्ति स क्षेम एवेत्यादि। क्षेमः कुशलं वर्तत इत्येवागतं पृच्छन्ति। अतः क्षेम एव न तु तैत् ,तद्देवतासायुज्यमपि फलम् । उद्देशाभावात् । फलं आनन्दाविष्टो भगवान तस्य लोके क्षेमः कार्यमिति क्षेमः फलम् । आनन्दाविष्टो भगवान् फलमिति फललक्षणम्। अतो न प्रमेयसाधनयोः फललक्षणातिन्याप्तिः। वदन्ति च। 'नमोस्त राज्यवृक्षाय षर्गुण्यगुरुञाखिने । सामादिचारुपुष्पाय त्रिवर्गफलदायिन' इति । तथा च देव-सृष्टी गुणाभिमानिनां देवानां यत साधनत्वमुक्तं तच स्वरूपसत्तामात्रेण न निर्वहति किन्त यागादिवद् वैदिकादिमार्गेण श्रद्धापूर्वकं उपासनादिन्यापाराविष्टा एव तथा। एवं च हिरण्याक्ष-बाणप्रभत्यो हि स्वेष्टदेवत्वज्ञानेन श्रद्धापूर्वकं सदुपदेशःन् न भजन्ति सा, किन्तु कौतुकार्थ-मेव। कथमन्यथा 'दोःसहस्रं त्वया दत्तं परं भाराय मेभव'दितिनिर्मर्यादवचनं व्याहरेयुः। न ह्युपास्यं लक्षीकृत्य संयुगप्रार्थनादिरुन्मत्तन्यवहार उपासकस्य योग्यः, तसान्नेदम्रुपासनं मर्यादया प्रेम्णा वेति, किन्तु केवलदम्भ एव, कथमन्यथा तत्रेश्वरः कुप्येत. वृकादीनाम्र-पासे विरुद्धाचरणं स्पष्टमेवेति। किञ्चासुरा हि मायादेवताः सर्वे, माया हि व्यामोहिका कापट्यप्रधानेति तत्सेवका अपि तथेत्यपि कापट्ययुक्ता इति । उक्तपक्षपातस्ततित्वं सङ्गमित्तमाहुः तत्रापीत्यादि । चतुर्षु । तत्रेति चतुर्षु प्रमाणादिषु । अनृतमिति राज-

१.=परोपदावणम् ।

समनृतं स्थाणुर्वा पुरुषो वेत्यत्र पुरुषः तामसज्ञानविषयः। व्यावहारिकं गुणसिशपातः कार्यम् । शम्बरादिद्श्विता मायात्रानृतं प्रमाणं भगवत्स्थानापन्नत्वात् प्रवर्तकमित्यर्थः । 'ज्ञान-काश्ये'ति मायाविशेषणात् । भाया च तमोरूपे'ति श्रुतेस्तमोरूपापि । सन्वरजस्तमसां साम्याः वस्था प्रकृतिरितिपक्षे रजसः संशयस्तमसो विपर्यासः सन्वान्निश्रयः । माया श्रब्दात्मिका प्रमाणं स्पष्टम् । अर्थात्मिकापि प्रमाणं दैत्यपवर्तकत्वात् । तेन द्वितीयस्कन्धनवमाध्याये 'आत्ममायामृते राज'चित्यत्र राजसतामसज्ञानरूपिका स्वयम् । सन्त्रं ज्ञानं व्यावहारिकम् । अत्र दैत्यपदेन रुक्षणतो ये दैत्यास्त एव विविधताः। अतो प्रह्लादादौ न नियममङ्गः। तल्लक्षणं च 'भूमिर्देप्तनृपन्याजे'त्यत्र निरूपितम् । उच्छास्त्रवर्तित्वम् । दित्युपारूयाने दयाभाव एवमन्यत्रापि हिंसाविहारभगवत्प्रत्यनीकत्वादितत्तत्प्रकरणादृह्यम् । प्रह्लादादीनां दैत्यवंशोत्प-त्तिस्तु तद्वंशोद्धारार्थं, एकविंशतिपुत्रपौत्रादिरूपवंशोत्र । अत इति प्रमाणप्रकरणात् देवपक्ष-पातात्, यत इयं पक्षनिरूपिका स्तुतिरतो हेतोः। अत्रेदं झेयम्। पुरुषोत्तमपक्षे पक्षपातो न घटते, सत्यं चानृतं च सत्यमभव'दितिश्चतेर्भगवतः सर्वरूपत्वात् तथापि ब्रह्मादिभक्तैः सर्व-रूपेणैव स्तूयेत न तु सत्यरूपतामात्रेणेति स्तुतस्तद्दशः सन्नम्बरीषपसङ्गम्बरीषपक्षपातो दुर्वासाः स्वशक्करांशोऽपि न पक्षे पातितः भक्तवश्यत्वात् । एवं श्लोकतात्पर्यग्रुक्तवा तत्र स्थितानामष्ट-विशेषणानां तात्पर्यं वदन्तः 'सत्यं पर'मिति वश्यमाणश्रुतिनिरूपितपर्श्वविधसत्येन सहैतच्छ्रो-कोक्ताष्ट्रपदनिरूपणीयसत्यसैकार्थतां दर्शयितुमाहुः सत्यमपीत्यारभ्य वेदे सत्यं पश्चविषं निरूपितमित्यन्तेन । 'सत्यं पर'मित्यादिश्रीतवाक्यैः प्रमाणप्रमेयसाधनफरुधर्मिमेदेन पञ्जविधं सत्यं वेदे यन् निरूपितं तदत्र श्लोके देवानां हितकार्यष्टविधं निरूपितं भवति। अत्र टिप्पण्याम् । अग्र इति विशेषणत्रयन्याख्यानोत्तरमष्टविधत्वं, चकारात् 'सत्यस सत्य'मित्यसः च्याख्यानोत्तरं प्रमाणादिचत्रूपमित्यादिना त्रयोदशविधत्वत्रिविधत्वास्यां च पोडशविधत्वं च स्फुटीभविष्यतीत्यर्थः । सुचोधिन्याम् । तर्श्वेकैकेनैव विशेषणेनैकैकं सत्यं प्रतिपादनीयमित्यष्टिभिविंशेषणैरष्टविघं सत्यमत्र निरूपितंभविष्यतीत्युपस्थितामाकाङ्कां निरसितुमाहुः अंदातः षोडदाविधमित्यादि । वेदे यत् पश्चविधमुक्तं तदत्र सत्यमंशतः षोडश्चियं निरूपितं भवतीत्यर्थः। अंशत इति उत्पच्याश्रितधर्मादिचतुष्टयस्य तथा भर्मिणश्र विचारेणेत्यर्थः । तथा च यद्यत्राष्ट्रविधमेव सत्यं प्रतिपादितुमिष्टं स्थात् तदा स्वेकैकेन विशेषणेनैकैका विधोच्येत, तत् तु नास्ति किन्तु पोडशानां विधानामत्रांश्रतः सत्ये प्रतिपिपादयिषितत्वाद् यथासम्भवं प्रथमेन पदेन विधाद्वयं द्वितीयेन विधाचतुष्टयं तृतीयेन विधाह्यं तुरीयेणैका विधा। ततः पञ्चमादित्रिभिः प्रत्येकं विधाहयमप्टमेन चैका विघेत्येवं षोडशविधानां प्रतिपादनीयत्वाचोक्ताशङ्केति भावः। अत्र पश्चविधं सत्यं वैचिरीये महानारायणे तच् छान्दोग्ये उद्गीशविद्यायामष्टविधम्रुक्तं तत् प्रश्नोपनिषदि षोडग्र

विषयुक्तमिति सुबोधिन्यामपि तथा निरूपितम्, पक्षपाते स्वसिन्नाकर्षणार्थम्। पञ्चविधं सत्यं 'आत्मना प्रथमा लीले'ति कारिकया पश्चाध्याय्यां प्रोक्तं तत्याष्ट्रविघरवं छान्दोग्ये तत्र छान्दोग्यीयपोडश्रविधानामवतारकाल उद्दिष्टाभिः षोडश्रविधाभिः प्रश्लोक्तपोडश्रविधाना-मतिदिष्टानामवनारिसम्बन्धिनीनां कासांचिद् बाधः । एवं च 'पुरुषत्वे च मां धीराः साङ्का-योगविशारदाः आविस्तरां प्रपश्यन्ती'ति वाक्यमत्र । पश्चविधसत्यनिरूपकं वेदमाहुः सत्यं परमित्यत्रेति । श्रुतिद्वयं महानारायणोपनिषदि । प्राजापत्यो गोत्रतः 'दित्यदित्या-दित्यपत्युत्तरपदाण्यः' हेति प्रसिद्धे । प्रजापतिर्भगवान् वा, तथा च गीता 'अहं वीजप्रदः पिते'ति । अरुणस्यापत्यं आरुणिः 'अत इज्' । श्रुत्युक्तं पश्चविधत्वं स्फोरयन्तः श्रुतिं व्याक्त-र्वन्ति स यत् सत्यमिति । अत्र टिप्पणी वक्ष्यमाणेति वक्ष्यमाणो यः श्रुत्यर्थः 'सत्यवत'-पदेन तिम्निरूपकं श्रुतिवाक्यमित्यर्थः । 'प्राजापत्यो हारुणि'रित्यत्र 'सत्येन वायुरावाती'-त्यादिपञ्चविधं सत्यं 'सत्यं पर'मितिन्याख्यानोत्तरं न्याकृतं भविष्यति 'अत्र श्रुतिरनसन्धे-ये'ति सुबोधिन्या । परत्वं सर्वोत्कृष्टत्वं, 'ब्रह्मविदाप्नोति पर'मित्यादिश्चतिदृष्टमत्रापीत्याहः सर्वेभ्य इति । यद्वेति अत्र टिप्पणी वादाब्द एवकारार्थो वाक्यालङ्कारे इति यद्वा सर्वोत्कृष्टमित्यत्र वाराब्द इति व्याख्येयम् । यदेव सर्वोत्कृष्टं तत् सत्यमिति च्याख्या। अत्र सर्वीत्कृष्टत्वस्य विधेयत्वयोगव्यवन्धेदकैवकारो न किन्तु वाक्यालङ्कार इत्यर्थः। एवं सत्यत्वेत्यादिनेति व्यतिहारेणैक्यं प्रतिपादनीयमित्यर्थः। यथा कृष्णोहमहं कृष्ण इति । 'परं सत्य'मितिश्रुतौ वाशब्दाभावात् ,अस्य चोक्त 'परं सत्य'मितिश्रुतिव्याख्यान-त्वादितिभावः। श्रुताविवेति अत्र प्रतिपादनीयमित्यस्य प्रकृतार्थत्वादाहुः स्तुतावपीति। सुबोधिन्याम्। एवं विधाद्वयं न्याख्याय तृतीयां न्याकुर्वन्ति स अत एवेति । यतः सत्यपर-योरैक्यं अतः साधनफलयोरैक्यादेव न तु भिन्नत्वातु ।'सत्येन स्वर्गलोकात्'परशब्दार्थात् आत्मसुखरूपात् । कदापीति आत्मसुखैकीभावात् तथा। तुरीयां व्याक्कवन्ति स एहिकेपी-त्यादि। अत्र 'सतां हि सत्य'मिति श्रुतं वाक्यं साकाङ्कं तत् 'मूलं फल'मितिपदह्रयेन पूरितम्। मुहं प्रवृत्तिकारणम् । पश्चमीं न्याकुर्वन्ति स अत इत्यादि । प्रमाणप्रमेघेति सर्वोत्कृष्टं प्रमाणं भगवान् सत्यं पर मित्यनेनोक्तम् । प्रथमोपस्थितत्वाद न प्रमाणं भगवा नितिवाक्यो पश्चित्या न फलं भगवान् । कार्यकारणयोरभेदाच्छब्दव्यत्ययेन प्रमेयं कार्यं 'परं सत्य'-मित्यनेनोच्यते । 'सत्येने'ति द्वीयया साधनम्। 'सत्य'मिति फलम् । साधनानन्तरं तस्यै-चित्यात् । सत्य एवेति खमूलभृते धर्मिणि । उपलक्षणं सत्यपदं ज्ञानानन्तयोरिति वक्ष्यन्ति । न त्वज्ञते रमन्ते । तदत्रापीति स्तुतावपि । वेदान्तसारत्वात् श्रीभागवतस्य । स्तुतिवाक्यं च्याक्रवेन्ति लोके हीत्यादि। अत्र टिप्पणी स्पष्टा। पर इत्युच्यत इति लोकोक्तिः यद्वा परमस्यास्थेयत्वेनास्तीति परः। अर्थ आद्यच। तथा सत्यमंपीति अत्र आतिष्ठती-

त्यन्तमावर्तते । तथा चैतयोरास्थानाञ्चोके परत्वकथनेन श्रुतौ 'सत्यं पर'मित्यत्र खविश्लेष्य-व्रतबोधकसत्यव्रतमिति पुराणोपष्टन्धं सत्यपदं सत् सत्यं व्रतं च प्रतिपादयत्सुपरुक्षण-विधया एवं प्रतिपाद्यपरमित्यनेन परैक्यं प्रतिपाद्यत इति 'सत्य'शब्देन सत्यं व्रतं चेत्य्रभयं सङ्गृद्यत इति भावः। तदेवत् प्रकृते योजयन्ति स भगवतस्त्वित । उभयं सत्यं वतं च अत्रोभयत्वं परत्वं वा शक्यतावच्छेदकं उद्देश्यतावच्छेकं च न त सत्यत्वसमानाधिकरणं व्रतत्वम् । शरीरगौरवात् । अतो नोद्देश्यतावच्छेदकविश्वययोः सत्यत्वयोरीवयं प्रयोगबाधकम् । घटो घट इति प्रयोगाभावात् उद्देश्यतावच्छेदकविधेययोरैक्यात् । घटे घटत्वमिति त भनत्येव प्रयोगः। तुना लौकिकवतसत्ययोन्यीवृत्तिः क्रियते। उभयं सत्यमित्यस्य योजना यत् सत्यं यथार्थं, तत् उभयं सत्यं वतं चेति द्वयमिति । यद्वा उभयं सत्यमित्य-सौवं योजना यत् सत्यं त्रैकालिकावाधितं न तु यथार्थम् । यथार्थमित्यस्य 'परं सत्य'मित्य-त्रैवार्थत्वं अन्यत् पूर्ववत् । इदं द्वयं भगवदेवताकं, यत् पुनर्दम्भादिना कृतमयथार्थं तद भगवत्स्वामिकं भगवदाज्ञया प्रवृत्तं न। यदभावे तत्र भगवत्स्वामिकत्वाभावः इति व्यति-रेकः न तु यद्भावे भगवद्भाव इति व्यतिरेकः। ननु श्रुतौ परशब्दसत्त्वेषि 'सत्यवत'-मित्यत्र 'पर'पदाभावात कथमुभयोरेकवाक्यतेति चेत् सत्यम्। 'सत्यवत'मित्यत्र सत्यं सर्वोत्कृष्टरूपं परं व्रतं व्रतसत्योभयार्थकं उपलक्षणविधया । श्रुतौ सत्यपदं सत्यवतार्थकं यथा तथा स्तुतौ व्रतशब्दः व्रतसत्योभयपरं एकसम्बन्धिज्ञानमपरसम्बन्धिसारकमिति । अत्र 'सत्यं पर'मित्यत्र परत्वं विधेयम् । 'सत्यव्रत'मित्यत्र सत्यत्वं परत्वं विधेयम् । 'कुटादिन्नीक्षणादयः शुद्रदाशोत्तराः प्रजा' इतिवदुत्तरस्य विधेयत्वम् । उत्तरस्योद्देश्यत्वं ना । एवं सत्यं न्याख्याय 'तस्मात् सत्ये रमन्त' इतिश्चतितात्पर्यवीधनाय पदसम्बन्धमाहः सत्यमेवेति । एवकारो न विग्रहघटकः किन्तु दम्भादिकृतसत्ययोगन्यवच्छेदकः । सथा च सत्ये रताः रमणयुक्ताः शरणं प्रपन्नाः न तु भयादिनेति महारुद्रमात्रपरम् । सजातीय-देवानां भयादिसन्वात् । एतेन सत्ये प्रमाणे रता इति वाक्यार्थ उक्तः । यदा सत्ये प्रस्रे प्रवर्तके रता इत्यर्थः । एवं पदसम्बन्धमुक्तवा 'लोके हि वत'मित्यादिना यदुक्तं तिश्वसमयस्ति एवमित्यादि । उभयोरिति अत्र टिप्पण्याम् । तदुभयेति वतसत्योभयप्राप्तौ । तथा च व्रतपदं स्वशक्यस्य नियमस्य परत्वेनैव सम्बन्धेनाजहत्स्वार्थया वृत्त्या सत्यमपि प्रापय-तीत्वर्थः । सनोधिन्याम् । एवं 'सत्यत्रत'मितिपदं व्याख्याय 'सत्यपर'मितिपदं व्याक्रवीन्त अतः परमिति। अत्र टिप्पण्यां अत्रापीत्यादि। सत्यपरमिति पदेपि। लोके लौकिकं नियामकं तप्ततिलादी अपथादिरूपम् । वैदिकं द्वादश्चियं चेति योजनया द्वेविच्यं निरूपित-मित्यर्थः। परत्वसर्वोत्कृष्टत्वयोरैक्योक्तेः । 'परं सत्य'मितिश्चत्यनुरोधेन परपद्व्याख्यानम्। परपदार्थस्तुत्कृष्टत्त्रं पूर्ववत्। अमेदे सति प्रमाणे निरूपणीये उत्कृष्टे सत्यत्वं विधेयस्।

प्रमेये उत्कृष्टे सत्यत्वं विधेयमिति । प्रमाणे तु सत्ये उत्कृष्टत्वं विधेयं परन्तु परत्वोत्कृष्ट-त्वयोरैक्यमेव । प्रमाणं भगवान प्रमेयकार्याभिन्नम् । यद्वा परपदार्थी लोके नियामकरवं, तच यथाशास्त्रं तप्ततैलादौ अपथप्रणीयमानदण्डमीत्यादिरूपम्। राजादिनिष्ठम्। 'दण्डो दमयतामास नीतिरास जिगीवता'मिति गीतावाक्यात । अयमुक्तार्थानातिरिच्यते। सुवी-घिन्याम् । 'सत्यं तप' इति महानारायणस्था श्रुतिः । सत्यं प्रथमाष्टके औपघिसानाय्यरूपं विद्यात्वे सति वेदप्रतिपाद्यत्वात् । तपो द्वितीयाष्टके यज्ञः वायुपधावनरूपः । वायव्यं श्वेतमालभेते'तिश्चतेः। दमः तृतीयाष्टके इन्द्रियदमनरूपः 'प्रजाः सृजेथे'ति 'स तपोतप्यते'ति श्रुते: । तप ऐश्वर्ये दि० आ० अनि० लङ् । शमः चतुर्थाष्टके 'युआनः प्रथमं मनस्तन्त्राय सविता धिय' इति श्रत्या मनोयोगोक्तेः। दानं पञ्चमाष्टके होमरूपम्। 'सावित्राणि जुहोती'ति-श्चुतेः। सवितृदेवताकद्रव्याणां दानम् । हु दानादनयोः। धर्मः पष्टाष्टके प्राचीनवंशकरणपूर्वकः 'माचीनवंशं करोती'तिश्रतेः । प्रजननं सप्तमाष्टके कामरूपम् । 'प्रजननं ज्योति'रिति श्रुतेः। अग्रयो ब्रह्मचारिणः। अग्निहोत्रं गृहस्थस्य । यज्ञो वानप्रस्थस्य । 'वन्यैः चरुपुरोडार्रौ'रिति-बाक्यातु । मनःसन्न्यासश्च यतेः। 'मनः पूतं समाचरे'दिति वाक्यान् मनः। 'आश्रमादाश्रमं गच्छेन्नान्यथा मत्परश्चरे'दितिवाक्यात् । वैदिके धर्म 'आश्रमादाश्रमं गच्छे'दित्युक्तम् । परत्व-भ्रत्कृष्टत्वं स्पष्टं,द्वादश्चविधपरसिन् श्रुतिरपि महानारायण एव, 'किं भगवन्तः परमं वदन्ती'ति-प्रश्नेन तदुत्तरेण च परमत्वेनोक्तत्वम् । परिमत्यत्र मवर्णागमः परिमत्यर्थः । एवं परपदं वया-रूयाय 'सत्य'पदं श्रुतिस्थं व्याकुर्वन्ति तत्सर्विमिति ।आकर्षणान्तः। यथार्थिमिति अर्थमनति-क्रम्येति यथार्थम् । अञ्ययीभावः। यद्भं तदेवैतत् सर्वरूपेण जातमाकृष्टं च । अयथार्थं यद्भं तदिदं न भवति मायाकार्यत्वादित्यर्थः। एवं सत्यपदार्थं एक उक्तः द्वितीयः वतरूपोग्रे बक्तव्यः । अनेन श्रुतिस्यं 'सत्यपर'मितिपदं व्याख्यातप्रायम् । तदेतत् परत्वं सारयन्ति अन्न श्रुतिरिति । 'प्राजापत्यो हारुणिः सुपर्णेयः प्रजापति पितरप्रुपससार कि भगवन्तः परमं वदन्तीति तसे प्रोवाच सत्येन वायुरावाति सत्येनादित्यो रोचते दिवं सत्यं वाचः प्रतिष्ठा सत्ये सर्वे प्रतिष्ठितं, तसात सत्यं परमं वदन्ति'। एवं तपो दमः शमो दानं धर्मः प्रजननश्रुतयः। अभ्यक्षिहोत्रयज्ञमनःसन्त्यासश्रुतयश्र । अर्थस्तु 'सत्येन' पूर्व-जन्मीनसत्यभाषणेन मनुष्यत्वाद् देवतारूपत्वं प्राप्य लोकोपकारार्थं 'वायु'र्भृत्वा 'आवाति'। एव'मादित्यो'पि 'दिवं' दिवि वा 'रीचते' प्रकाशं करोति । 'सत्य'मेव 'वाचः' वागिन्द्रियस 'प्रतिष्ठा' स्थिरं स्थानं, अनुतं तु न स्थिरं स्थानम् । 'सत्ये' यथार्थभाषणे 'सर्वे' व्यवहारजातं 'प्रतिष्ठितम् '। 'तसात् सत्यं' 'परम'मुत्कृष्टं साघनं 'वदन्ति' इति । अत्र प्रथमे वाक्यद्वये आमुष्मिकफलोत्कर्षः सिच्यति । तद्ग्रिमवाक्यङ्ये चैहिकफलोत्कर्षः सिघ्यति । एतद्मि-प्रेत्येव प्रथमायां 'सत्यं पर'मिति श्रुतौ 'सतां हि सत्य'मिति श्रुतावैहिकं फलं व्याख्यातम् ।

र इ ७

भगवतो बतानीति। अत्र टिप्पण्याम्। भगवद्वतानां परत्वं तु असाधारणत्वादेवं स्फुटम् । शेषस्य भगविनयामकस्य यथार्थरूपसत्यस्य पूर्वोक्तस्य परत्वं 'अत्र श्रुतिरन्तुसन्धेया पूर्वनिर्दिष्टे'ति सुबोधिन्यामेवोषपादितमित्याशयेन सत्यसार्थह्ये शक्तस्य यथार्थरूपमर्थ-मुक्ता वतरूपमर्थमाहः भगवतो वतमित्यादि । 'भगवतो वतानी'त्यारभ्य 'प्रतिपादि-तानी'त्यन्तसुबोघिन्योक्तम् । पूर्वोक्तं सत्यस्यार्थं सारयन्ति स लोकानुसारेणेति । देव-हितकारिणो भगवतः नियामकमिति सत्यं यथार्थरूपं पूर्वोक्तम् । सत्यमेवेति 'सत्यसङ्करूपतो विष्णुर्नान्यथा तु करिष्यती'ति । एवकारेण तस्य परयोगव्यवच्छेदः क्रियते । यद्वा 'सत्य-व्रत'भित्यत्र व्रतपदं सत्यव्रतोभयवाचकम्रक्तं तथाप्यत्र प्रमेयनिरूपणे यथा प्रमाणनिरूपणे सत्ये परत्वेनोपश्चिते वतसत्यत्वयोर्विधानं तथा प्रमेपनिरूपणे परसिन्धर्यच्तष्ट्यरूपे सत्य-त्वस्य यथार्थत्वस्य विधानमत्र सुबोधिन्यां बोध्यं टिप्पण्यां तिद्ववृतं बोध्यम्। तथा सित परपदेन विधाचतुष्क्रसङ्गह इतिभावः । एवं च स्तुतौ सत्यपरपदे सत्यं परं यखेति बहुवीहौ लम्बकर्णादिवत् पूर्वनिर्दिष्टस्य विशेषणभृतस्य मत्यस्य विधेयत्वम् । परपदोक्तस्य चतुर्विधस्य नियामकादेरुदेश्यत्वं बोध्यम् । एवमत्र श्रुत्युक्तव्यतिहारबोधकं मुलस्यं पदद्वयं विवृतम् । व्यतिहारफलमैक्यं त्वग्रे विवेचनीयम् । सुबोधिन्याम् । 'कौन्तेय प्रतिजानीहि न मे भक्तः प्रणक्यती'ति गीतायाम् । 'द्विःशरं नामिसन्धत्ते रामो द्विनैव भाषते द्विर्ददाति न चार्थिम्यो द्धिः स्थापयन्ति नाश्रिता'निति वाल्मिकीये। अर्थस्तु । एकेनैव शरेण प्रतिपक्षो निराकरणीयः शरान्तरं च नैव योजनीयमित्यर्थे श्रीरामचन्द्रं नियमयति सा। 'द्वासुपर्णा सयुज्ञा सखाया समाने वृक्षे परिषखजाते तयोरन्यः पिष्पलं खाद्वन्यनश्चन्यो अभिचाकशीती'ति श्रतिः। द्वाइत्यादि द्विवचनान्तम् । आवोडा । 'सुपां सुलु'गिति स्त्रेण । 'वृक्षे' शरीरे । 'परि'पूर्वेकः 'ब्बञ्ज' सङ्गे घातुः तु० आ० अनि० लिड्डिवचनान्तम् । 'पिप्पलं' कर्मफलम् । 'अभिचा-कशीति' पश्यति । 'साधवो इदयं मधं साधूनां हृदयं त्वह'मितिवाक्यम् । हृदयत्वं चिन्तन-वज्ञात । आदिपदेन 'मदन्यत् ते न जानन्ति नाहं तेभ्यो मनागपी'तिवानयम् । भक्तैः सह निगृदभावकरणात् तथा । सर्वत्र नियमो ज्ञातन्यः । सुवोधिन्याम् । लोके हि ज्ञय इति। अत्र टिप्पण्याम्। त्रिसत्यमितीति। अष्टविधत्वं प्रथमे विधाद्वयं व्रतसत्यरूपं द्वितीये विधाचतुष्टयम् । द्वयं परशब्दार्थः लोके लौकिकं नियामकं वैदिकं द्वादशविधम् । सत्यपदार्थद्वयम्। सत्यं वर्तं च। यद्वा चतुष्कं परपदार्थः सत्यत्वं विधेयं भूरादित्रयं कायादि-त्रयमिति द्वयमित्यष्टविधत्वं सत्यखेत्यर्थः। सुबोधिन्याम् । लोके हीति लोकास्त्रयो व्याहति-रूपाः। कायादय इति आत्मोपनिषदि बाह्यात्मान्तरात्मा परमात्मेत्यक्तम्। बाह्य आत्मा कायः। अन्तरात्मालिङ्गम् । परमात्मा जीवः । सत्या यस्येति व्याहतिलोकानां सत्यत्वम् । अनेनेति व्याहतिरूपलोकग्रह्णेन । त्रिसत्यपदेन वा । साधनफले 'सत्येन न सुवर्गा- ह्रोकाच्च्यवन्ते कदाचने'तिश्रुत्युक्तं साधनम् ,'सतां हि सत्य'मितिश्रुत्युक्तं फलं कार्यकारण-वस्त्वेक्यमञ्जेनेनैकीकृत्य । कार्यकारणभावस्तु 'एतन्नानावताराणां निधानं वीजमव्यय'मिति-नाक्यात्। एवं चतुर्धेति अत्र टिप्पण्यां उपपत्तिरूपपदमष्टविधपदं चतुर्धापदं प्रतिलोम-क्रमेण व्याख्यातम् । तत्र प्रथमं उपपत्तिरूप इति पदं व्याकुर्वन्ति सा भगवतः कालरूप-स्येति । कालदेहोनन्तः कृष्णः कालात्मा कालः सङ्कर्षणः स आत्मनि खरूपे यस स काला-रमेति व्याकृतं 'कालात्मा भगव।ञ्जात'इति कारिकाव्याख्याने कालात्मपदम् । तथा च काल-रूपस्य कालदेहस्य। कालं सङ्कर्षणं गृहीत्वावतीर्णस्य पुरुषोत्तमस्येति च। तत्र कालः पकृति-क्षोभकोपि देहः। अथ कालयोर्देहसङ्कर्षणयोरात्मापि काल इति पक्षो न सम्भवति । सङ्कर्षणो-त्पत्तेर्द्वितीयाध्याये निरूपणादिति । तत्र सङ्कर्षणनिरूपणं जन्मप्रकरणार्थं न त्वध्यायार्थत्वार्थ-मतोयमपि पक्षः साधः। छान्दोग्येऽष्टमप्रपाठके श्वेतकेतृपाख्याने प्रथमोपदेशे परदेवतात्मको-णिमोक्तः । द्वितीयोपदेशे काल उक्तः । सीत्र वक्तं शक्य इति । तत्र कालात्मकोणिमोक्तः । यद् भवन्ति तदा भवन्ति 'स य एषोणिमे'तिश्रुतैः। तदेति काले दामत्ययान्तं पदम्। तत्र नाना रसाः दृष्टान्तेत्र सर्वोशाकर्ष इति। भगवतः कालरूपस्थेत्यर्थो वा। उपपत्तिरन्यथाञ्चानमित्या-श्येनाहुः यदि सत्यरूपत्वमिति। सत्येनाष्टविभेन रूप्यते व्यवहियत इति सत्यरूपं तसा भावः सत्यरूपत्वम् । इदं सन्तं विधेयम् । ब्रतादिकमिति आदिना सत्यम् । सत्य-व्रतमित्यत्र व्रतपदार्थों, नियामकं लौकिकम् । वैदिकं च द्वादशविधम् । व्रतानि चेति चकारेण भगवित्रयामकसत्यं,अन्यथाज्ञानमेतत् । सप्तमस्कन्धे 'समः सुहृत अविकृतं ब्रह्मे'ति-पक्षपाते । तथा चोषपत्त्या रूप्यते व्यवहियते इत्युपपत्तिरूपो भगवान । अष्टविध इति सुनोधिनीं व्याकुर्वन्तः 'सत्यव्रत'पदव्याख्याने 'सत्यपर'पदव्याख्याने च व्रतसत्यपदव्या-ख्याने च व्रतसत्ययोः प्रतिष्ठत्वात् तयोरभेदे, परपदोक्तानियामकयोधाभेदे, विधाष्टकपूर्ति-र्दुर्घटेति तदभावाय स्पष्टयन्ति स त्रतं हीति । इत्यादीत्यन्तं 'सत्यत्रतं पदं विवृतम् । यत्र सिद्धं यद् व्रतं सत्यं च तत्त्रमाणभृतं बोध्यम् । भगवत्सम्बन्धिना तादृशेन लौकिकव्रतेन सत्येन च कर्तनिष्ठधर्मप्रमितिजननात्। अन्यत् स्पष्टमिति 'यत् परं लोक' इत्यादि-सुबोधिनीस्थं 'लोके लौकिकं नियामक'मित्यादिना विवृतत्वात् स्फुटमित्यर्थः। तदेतत सङ्गृह्वन्ति लौकिकमित्यादि । लौकिकमिति नियामकमितिशेषः । नियामकं चैति देवहितकारिणो भगवतो नियामकं च। इदं चतुर्विधं सत्यं ममेयभृतं बोध्यम्। सार्त-वैदिकभगवद्वाक्यैः प्रमितत्वात् । एवं षड्भेदैंडें अपि परसत्यरूपे श्रौते विधेयकोटी ज्ञापिते । 'त्रिसत्य'पदोक्तं विधाद्वयं व्याकुर्वन्ति लोका भूर्भुव इत्यादि। कायजीवेति जीवो लिक्क्य। 'जीवो जीवमजीवय'दितिवाक्यात्। लोकाः फलरूपा इति प्ररुपार्थत्वेन प्राप्यत्वात फलरूपाः। इतरे त्वितराणीति इतरे कायादय इतराणि साधनानि। इदं चेति 'त्रिसत्य'-

पदे त्रिसत्येनोक्तं द्विप्रकारकमित्यर्थः। चतुर्घेति सुवोधिनीं व्याकुर्वन्ति स पदद्वचे इति । 'सत्यव्रतं सत्यपर'मिति पदद्वये यो विधेष्यभेदस्तेन द्वैविध्यमित्यर्थः। प्रमाणप्रमेयत्वाभ्यां द्विविधत्वम्। त्रयमिति त्रिसत्यपदे त्रिशब्देनोक्तं द्विविधम्। फलसाधनमेदेन द्विप्रकारकम्। तथा चैवं मृलस्थैस्त्रिमिः पदैः श्रौतं प्रमाणप्रमेयसाधनफलरूपं सत्यं समर्थितं ज्ञेय-मित्यर्थः । एवं चतुर्घा निरूपितो धर्मीति पञ्चविधः 'स वा एष पुरुषः पञ्चधा पञ्चात्मेति पाजापत्यो हारुणि'रित्यत्र श्रुतेरत एवा'त्मना प्रथमा लीले'त्यत्र फलप्रकर्णे पञ्चधा गणितः। सोष्टधा छान्दोग्यप्रथमप्रपाठके स बोडश्रधा प्रश्नछान्दोग्याभ्यां यद्यपि 'स ना एप प्ररुपः पञ्चधा पञ्चात्मेति प्राजापत्यो हारुणि'रित्यत्रत्य'संनत्सरोसानादित्यो य एष आदित्ये पुरुषः स परमेष्ठी ब्रह्में'ति परमेष्ठिनमुक्त्वोक्ता तथाप्यादित्यान्तःस्थः परमेष्ठी ब्रह्मैंव(परमात्मैव), अन्तस्तद्धर्मीपदेशा'दित्यधिकरणादिति पुरुषोत्तमपरत्वमक्षुण्यम् । सुबोधिन्याम् । नन्वेवं श्रौते चातुर्विध्ये स्वोक्तेष्टविधत्वे च समर्थिते शेषाणां पञ्चानां विशे-षणानां कि प्रयोजनिमत्याकाङ्कायां पक्षपातार्थं स्वोक्तघोडशविधापूरणं श्रौतव्यतिहारफल-भृताभेदसाधनं च प्रयोजनिमत्याशयेनाहुः उत्पत्तिरूपमित्यादि। उत्पत्त्यावतारेवतारि-धर्मसत्योत्पत्तिधर्मपुरःसरधमप्रथमज्ञप्तिरूपया रूप्यते निरूप्यत इति तादशं पञ्चिमिविशेषणै-निरूपयतीत्यर्थः। योनिः कारणमिति कालात्मनो देहरूपकालस समनायित्वाभावात् मसिद्धं निमित्तमात्रत्वमुक्तम् । तेनामित्रनिमित्तोपादानत्वमुक्तं भवति । नत् भगवानेवेति निरोधलक्षणप्रन्थे एचकारेण कालरूपदेहयोगन्यवच्छेदः स्यादत आहुः कालात्मेति। श्वो न अवेदिति द्वितीयदिनात्मकः कालो भगवता यदि नीत्पादितो भवेत वागसत्येष स्यास्, श्रो दास्यामीति प्रतिज्ञायां कालोपि विशेषणत्वेन प्रविष्ट आगामिदिनाधिकरणक-भविष्यत्कालीनदानासुकूलो व्यापार इत्येवम् । एवं च द्वितीयदिनात्मकः कालो नाविर्भवेत तदा तु विशेषणाभावप्रयुक्तस्य विशिष्टदानस्याप्यसिद्धा श्रो दास्यामीति प्रतिज्ञावागसत्यैव स्यादित्यर्थः। इदं सत्यं श्रुत्युक्तद्वादश्विधप्रमेयेषु प्रथमोदिष्टसत्यमुदाहृतम्। तस्यैव प्रमा-विषयत्वात् । त्रिषु सत्यज्ञानानन्तेषु खरूपेषु पक्षपातस्ततौ । तेन वत्र्यपथादिरूपप्रमाणे कारणत्वं प्रथममुदाहार्यमिति कुचोद्यमपास्तम् । लाघवात् । तेन कालात्मनि गर्भनिविष्टे कारणत्वं ज्ञेयम् । एवं चाष्टविधसत्यनिरूपिता कारणता काले या निरूपिता सा नान्यन्याय-साधारणत्वेन किन्तु कालोत्र साक्षादेव विशेषणतया प्रविष्ट इति विशिष्टैव कारणता प्रति-पाद्यत इति। एवं सर्चेत्रेति तथा चाष्टविधं सत्यं भगवदुपादानकारणकत्वाद् वाक्यसत्य-त्वप्रयोजकं न तु मायोपादानकं सत्यं दम्भादिरूपं वाक्सत्यत्वप्रयोजकं कारणं वेत्यर्थः। एवं सत्यं प्रति कालो निमित्तं कारणम् । अग्रिमविशेषणेष्वप्यतिदिशन्ति स एवं सर्वन्नेति। सत्यवागात्मकप्रमेयवदन्यत्रापि तपःप्रभृतिषु श्रुत्युक्तेषु प्रमेयेषु राजनीतिदण्डादिरूपेष

लौकिकेषु प्रमेयेष्वभगवद्भतरूपेषु प्रकीर्णवाक्योक्तप्रमेयेषु तथा प्रस्तुतदेवहितकारिभगव-दवतारप्रयोजकखवाच्यादिरूपे च प्रमेये तथा 'सत्यव्रत'मिति विशेषणोक्तद्विविधे प्रमाणे तथा 'त्रिसत्य'पदोक्ते साधने फले च सर्वत्र कालस्य हेतत्वं ज्ञेयमित्यर्थः । अन्यथा काल-सत्यत्व उपपत्तिरूपत्वमेषां सत्यानां न स्यादितिभावः। प्रकाशे त एवं सर्वश्रेत्यस्य 'निहितं च सत्य' इत्यादिविशेषणेष्वप्यष्टविधं सत्यं तत्तदुक्तेन यथा 'सत्यस्य योनि'मित्यत्र सत्य-कारणत्वेन तथा सत्यपालकत्वेन सत्यप्रलायकत्वेन नेत्रत्वेन आत्मत्वेन धर्मेण वा तत्तत्का-र्याणि पालनादीनि तेषां प्रयोजकं ज्ञेयमित्युक्तम् । यदि पालनकालो न भवेत तदा स्थितौ पालयतीतिवागसत्येव स्यादित्यादि। अग्रिममवतास्यन्ति स न केवलमिति। सत्यस्येत्य-ष्ट्रविधस्थेति ब्रेयं सर्वत्र । यथा ब्रह्मा जगदुत्पाद्य कृतार्थो रक्षणादिकियायाम्रदासीनस्तथा भगवतो रक्षणादिकियायामौदासीन्यं वारितम् । सर्वसामध्यंसहितत्वात् । तेन नित्यमेव सत्यस्यावेक्षां कृत्वा पालयतीति सत्यस्योत्कर्षो दर्शितः। 'नज्ञ निहित'पदस्याघेयपरतया रधणप्राप्तिः कथमित्यत आहुर्नितरामिति । तथा च योगेन रक्षणप्राप्तिरित्यर्थः । अत्र हि केवलयोगेन रक्षणक्रियामतिपादने रूढार्थस्य सर्वधात्यागादरुच्या रूढोर्थोपि यथा सङ्ग्रहीतो भवति तथा प्रकारान्तरेण व्याक्कवीन्त स स्वयं तत्र स्थित इति। तथा च यथा पङ्कजपदं रुद्धा पङ्कजत्वेन रूपेण पद्ममुपस्थापयति, योगेन पङ्कजनिकर्तृत्वं च बोधयति तथात्र सप्तम्यन्तसत्यपदसमिन्याहृतनिहितपदं रूद्धा सत्यानुयोगिकां स्थिति भगवति बोधयद् योगेन सत्यप्रतियोगिकहितकर्तृत्वं च दर्शयतीतिभावः। समुदायार्थ इति अवयवज्ञक्तिविज्ञिष्टरूढार्थं इत्यर्थः। उपपत्तिनिरूपकाष्ट्रविषसत्येषु यथा प्रमाणादि-रूपत्वं दर्शितं तथोत्पत्तिप्रसङ्गेऽपि दर्शयन्ति स अनेनेत्याद्याहेत्यन्तेन । 'निहितं च सत्य' इति विशेषणेन । अष्टविधसत्यकारणत्वस्य कालात्मनि उत्पत्तिविचारे प्रथमज्ञप्तिविचारेऽष्ट-विधं सत्यं भगवद्रक्षितत्वेन प्रमेयं निहितपद्प्रथमार्थे। न ह्यरक्षितं प्रमातं शक्यते। द्वितीयार्थे भगवद्धिष्ठितत्वेन वाश्यादिवत् खखकार्यसाधनं चोक्तम् । न हि भगवद्निषिष्ठतं सत्यं खखकार्यं साधियतं शक्नोति । 'गामाविश्य च भूतानि धारयाम्यहमोजसे'तिवाक्यात । नज यद्येवं तर्हि ममाणफले क्रुत्रोक्ते इति चेत् तत्राद्यः इतरावायन्तयोरिति। अत्र टिप्पण्याम् । 'सत्यात्मक'मित्यन्तिमेन पदेन फलम् । एतसादाद्येन'र्तसत्यनेत्र'मित्यनेन प्रमाणमित्यर्थः । भगवत्खरूपञ्चानशक्त्योः फलत्वप्रमाणत्वे प्रसिद्धे । आद्यं फलवोधकापेक्षया न त प्रकृत'निहितं च सत्य' इत्यस्यापेक्षयेत्यरुच्या पक्षान्तरमाहः अथ वेति । फलमिति सत्यसाष्ट्रविधसत्यस्य कर्मासम्बद्धस्य लयस्यानं अतो लयः तत्स्थानं च फलम् । नज्ञ योनिशब्दस्य कारणवाचकत्वादत्र प्रमाणनिरूपणं कथं सङ्गच्छत इत्याकाङ्कया 'सत्यस्य योनि'मित्यनेन प्रमाणनिरूपणे प्रकारमाहुः मानेत्यारभ्य मानमित्यन्तम्। 'योनि'शब्दस्य

प्रमाणपरत्वं 'शास्त्रयोनित्वा'दिति व्यासम्बन्ने भास्कररामानुजाचार्याभ्यामादतम् । इति तथेति इतरौ भगवन्तावाद्यन्तयोरित्यर्थः। कञ्चिद् भगवद्भानसैवौचित्यादिति भावः। मेयसिद्धि-रित्युक्ते मेयज्ञानसिद्धिरितिलक्षणां वारयन्ति स पूर्वमज्ञस्येति । लौकिकाधिभौतिकसत्य-ज्ञानस**खेप्याधिदैविकस्याज्ञस्येत्यर्थः । ज्ञानेन** आघिदैविकज्ञानेन । त**दैवे**ति ज्ञानकाल एव सिद्धमभूत् ज्ञानस्य विषयाविनाभावात्। एवकार आघिभौतिककालयोगन्यवच्छेदकः। तच ज्ञानं आधिदैविकं सत्यं भगवानित्याकारकम् । भानं फलं विवृतौ सुनोधिन्यामेन स्फुटं सत्य एवेत्यादिना। सुबोधिन्यां निन्तितरावायन्तयोरित्यत्र किं गमकमित्यत आहु: चकार इत्यादि। 'निहितं च सत्य' इत्यत्र चकार उक्तं सम्रुचिन्वित्तवर्थकः सादि-त्यनुक्तं प्रमाणफलसमुचयरूपमाहेत्यर्थः। तथा च चकार एतद्रमक इति भावः। अत्रै वेति खसमवाय्याधिदैविकसत्य एव । एवकारिश्वदानन्दयोगं व्यविष्ठनित । सत्यस्य सत्य-मितीति। सत्यस्याष्ट्रविधस सत्यं आधिदैविकमित्यर्थः। 'सत्यस सत्य'मित्यनेन कथं रुयस्य बोध इत्याकाङ्कायामाहुः यथेत्यादि । बृहदारण्यके 'पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात् पूर्णमुदच्यते पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यत' इत्यत्र पूर्णशब्दवाच्यस्य प्रपश्चस्य 'पूर्णात् पूर्णमुद्य्यत' इति पदच्छेद उत्पत्तिः, 'पूर्णमुत् अच्यत' इति पदच्छेदे स्थिति चोक्त्वा'पूर्णस्य पूर्णमादाये'त्यनेन स्वजनके आधिदैविके पूर्णे ब्रह्मणि कार्यस्य लय उच्यते। तथात्रापि सत्यस्रोत्पत्तिस्थिती पूर्वविशेषणाभ्यामुक्त्वात्र सत्यस्याधिदैविकं सत्यमितिबोधनेनोत्पत्ति-खितिप्रसङ्गादेवात्र लय उच्यत इत्यर्थः। सत्यमिति अष्टविधम् । तर्ह्यत्र कथं 'इतरावाद्य-न्तयो'रितिसुनोधिन्युक्तस्य फलस्य 'सत्यस्य सत्य'मित्यस्य टिप्पणीद्वितीयन्याख्यानोक्तस्य बोध इत्यत आहुः सत्य एवेत्यादि। उक्तिटिप्पणीदिशापूर्वमञ्जस लौकिकसाधिभौतिके सत्येष्टविघे एव प्रतिष्ठितं सत्यं स्वाधिदैविकं फलमित्यर्थः । तस्य चाधिदैविकसत्यस्य भगवस्वेन ज्ञानेन विषयस्वरूपमपि तदैव सिद्धं भृतमिति भानं फलमित्याहुः तचाधिदैविक-मिति। 'मनस उत्तये मनो विदु'रितिश्रुत्या तथा सिद्धत्वात्। तथा चाष्टविचे सत्त्ये भगव-स्वेन भाते सत्ये भगवरवेन ज्ञानेन ज्ञानस्य विषयाविनाभावात् विषयसहस्यमपि तदैव सिद्धं भूतं फल्लमित्यर्थः। भगवानेवेत्येवकारस्तु 'अन्तर्याम्यधिदैवादिषु तद्धर्मन्यपदेशा'-दिति स्त्रात्। तथा च प्रलयो हि कारणे प्रवेशरूप इति कार्यं सत्यं कारणभृते सत्ये प्रतिष्ठितं भवति तच भगवानेवेति तेन भगवन्वेन रूपेण सत्यं फलमित्युक्तम्। तदुपपाद-यन्ति स अनेनेत्यादि । भगवतीति आधिदैविकसत्यरूपे इत्यर्थः । प्रतिष्ठितः प्रतिष्ठां भक्ति इतः प्राप्तः तारकादिम्य इतच्। स सायुज्ये फले सति सत्यः। यः सत्य इति आधिभौतिकेष्टविधे सत्ये प्रतिष्ठितपदार्थः पूर्वोक्तः। स आधिभौतिकसत्यद्वारा भगवति साधिदैविकसत्यरूपे प्रतिष्ठित इति पूर्ववत् । उक्तमिति अनेन प्रकारेण फलप्रक्रमित्यर्थः।

पश्चविष्ठमिति अत्र टिप्पण्याम् प्रमाणादिचतुरूपं भगवति प्रतिष्ठितं भक्तरूपं सत्यं चेति पञ्चविधमिति। प्रतिष्ठितमित्यस्य भक्तरूपं सत्यमित्यर्थः। उक्तमितिशेषः। अष्ट-विश्वस्य सत्यस्थानेन प्रकारेणोत्पच्यादिशसङ्के प्रतिष्ठितत्वस्थापि सिद्ध्या तदादाय पश्चविधं सत्यमुक्तमित्यर्थः । उत्पत्तिः प्रथमविशेषणेन, द्वितीयविशेषणेन प्रमेयं साधनं चोक्तम । तृतीयचिश्लेषणेन स्थितिः प्रलयश्लेति श्रीवछभजितः। इदं पूर्वान् नातिरिच्यते । प्रथमेन प्रमाणता । द्वितीयेन प्रमेयसाधनत्वे । तृतीयेन फलत्वं भगवति प्रतिष्ठितत्वं चेत्येतैः धर्मैः सत्यं पश्चविधमिति पितृचरणाः । अनेनैव त्रयोदशत्वस्यापि सिद्धिमाहुः एताचतेत्यादि। अत्र टिप्पण्याम् पूर्वोक्तमष्टविधमेतत् पश्चविधं चेति त्रयोददाधा, तर्हि पूर्वप्रतिज्ञात-षोडश्विधत्वं कथमित्याकाङ्कायामाहुः अग्रे ज्ञानशक्तिद्वयं धर्मी चेति षोडशधेति। सुनोधिन्याम् । कियाशाक्तिरिति क्रियाजनककृतिरूपं क्रियात्मकं च भगवत्सामध्र्येम् । अत्र कियाशक्तेस्रयोदशविधत्वमेवं ज्ञेयम्। कर्मकाण्ड इति प्रसिद्धेः कियाशक्तिर्वेदार्थः स च प्रमेयनिरूपणे लौकिको द्वादशधा वैदिक उक्त इति त्रयोदशधा । भगतान् वा तत्र निविष्टस्त्रयोदशः। नजु वेदार्थत्वेपि प्रकृतसत्यवतादिषड्डिशेषणैः प्रतिपाद्या कथमिति चेच्छुणु। पक्षपातिस्तुतिस्वाद् गौणक्रियात्वेन व्रतसत्ययोर्धर्मानुमापकत्वात् प्रमाणकोटिपातेपि कर्म-ह्मपत्वात क्रियाह्मपत्वम् । प्रमेयह्मपाणां तप्ततैलादौ शपथरूपं सत्यादिद्वादश्वविधं वैदिकं मगवद्भतानि भगवतो नियामकं सत्यवान्यं चेत्येषां नियामकानां यथासम्भवं क्रिया-रूपत्वात क्रियाजनकत्वाच स्पष्टमेव । साधनफलयोश्र कर्मप्रधानकत्वात तथात्वं ततीय-चिशेषणे । चतुर्थविशेषणे प्रमाणसापि उत्पत्तिक्रियान्तःपातित्वात् तथात्वम् । पश्चमे साधनस्य प्रमेयस्यापि तथात्वादेव क्रियारूपत्वम् । षष्टे विशेषणे उत्पन्यादिक्रियान्तःपाति-त्वादेव च प्रतिष्ठितफलरूपयोरपीति तथा। गौणकर्मत्वेपि भगवच्छक्तित्वं तु भगवदाधार-कत्वात स्फुटम् । गीतायां त्रिविधं कर्मोक्तं 'करणं कर्म करेंति त्रिविधः कर्मसङ्गह' इत्यष्टा-दशेध्याये । सप्तमं विश्लेषणं क्रियाशक्तिःनिरूपणानन्तरं ज्ञानशक्तेः सरणाद् च्याकुर्वन्ति स ज्ञानशक्तिमित्यादि । वेदवेदान्तसारत्वादितिभावः । ऋतसत्यनेत्रे यस्येति नेत्रे ऋत-सत्ये इत्यर्था। 'चित्रग्रमानये'त्यत्र 'ग्रुद्रदाशान्ताः प्रजा'इत्यत्र वा पूर्वपदार्थस्य विधेयत्वदर्शना-म । ज्ञानजनिकां भगवळक्तिं सत्यत्वेन निरूपयतीत्यर्थः । नन्वत्र ऋतसत्ययोर्द्धयोर्निरू-पणस कि प्रयोजनिमत्यतसदुपपादयन्ति स ज्ञानशक्तिरित्यादि। ज्ञानप्रधाना शक्तिर्ज्ञान-शक्तिः झानजनिका भगवच्छक्तिरिति यावत् । झानरूपा । 'झानशक्तिकियाशक्ती सन्दिहोते परिखते' इति भाष्यात् । द्विविधेति द्विप्रकारिका । 'उद्यमश्च तथा प्रोक्तः सामग्रीयल उच्यत' इति निबन्धात् । तत्रर्तसत्यनेत्रपदे समासवर्तिपदार्थावतु समास एकार्थीभावसाम-ध्यति। तव प्रथमपदार्थः प्रमाणत्वाविक्वनं ज्ञातम्। हितीयपदार्थः प्रमेयत्वानिक्वनं सत्यम्।

३७३

वलपदार्थः । सामग्रीरूपज्ञानस्य प्रमाणस्य वलं सत्यप्रतिपादकत्वेन ज्ञानरूपवेदस्य स्फूर्तिः । वेदस्यात्मत्वात् तज्ज्ञानस्य मनोमयविषयस्य ज्ञाने भगवत्याप्तिः। 'ऋते ज्ञानान् न ग्रुक्ति'-रित्यत्र वेदात्मज्ञानस्यापि वक्तन्यत्वात्। शन्दार्थयोर्नित्यसम्बन्धेन ब्रह्मज्ञानकाले वेदज्ञान-स्यावर्जनीयत्वात् । तदेतदुक्त प्रमाणबलेनेति । 'प्रकृत्यादिभ्य उपसङ्क्यान'मिति वार्तिकेन तृतीयाऽभेदे । प्रमाणवलाभिन्ना ज्ञानशक्तिरित्यर्थः । द्वितीयपदार्थः प्रमेयत्वाविक्छनं सत्यम् । तस्य सामग्रीरूपज्ञानस्य प्रमेयस्य वलं भक्तिर्ज्ञानं च ताभ्यां भगवत्प्राप्तिः प्रसिद्धा । वक्ष्यन्ति च 'प्रमाणानां वलं दम्ध्वा मोहयामास गोपिका'मित्यादि । तदेतदुक्तं प्रमेय-बलेनेति । प्रमेयवलाभिना ज्ञानशक्तिरित्यर्थः । एवं प्रमाणप्रमेथवलपदार्थेषु निश्चितेषु तदर्थयोज्ञीनशक्तिपदयोः पष्टीतत्पुरुषः। तदेतद् विश्वदयन्ति स प्रमाणं वेद इति। अनिधगतार्थगन्तृत्वलक्षण प्रमाणम् । ऋतसत्यरूपधर्मनिरूपणे भगवतः प्रमेयत्वाभावादाहः प्रमेथं भगवद्धर्मा इति । तदुक्तम'थातो धर्मजिज्ञासे'ति प्रतिज्ञाय 'चोदनालक्षणोर्थो धर्म' इति । अत्रापि नोदनालक्षणसन्त्रात् । 'ये वै भगवता प्रोक्ता' इत्यादिवास्यैः प्रमितत्वात । ऐश्वर्यधर्माणां चोपलक्षणमित्याशयेन प्रमेयं भगवद्धर्मा इति सामान्यनिर्देशः। यद्वा प्रमा-णस्य वर्लं भक्तिः प्रमेयस्यापि वर्लं भक्तिरुभयोः करणत्वेन व्यापारावश्यकत्वात् । तेन प्रमाण-प्रमेययो ऋतसत्ययोः स्वन्यापारवलविशिष्टे शक्तिः । ऋतसत्ययोर्भगवत्प्रापकत्वरूपनेत्र-त्वाभावेन समासेनन्वयापचेः । ननु सत्यपसङ्गक्षतनिरूपणमप्रसक्तम् । तथा च ऋतमिति विहाय 'सत्यवत'मित्यादिवत् सत्यनेत्रमित्येव वक्तव्यमित्याशङ्कां वारियतुमाहः ऋतं स्रमृतेति । स्रनृता सत्यप्रतिपादिका । 'ऋतं च सन्ता वाणी कविभिः परिकीर्तिते'तिभगव-द्वाक्यात । वेद इति वाणीविशेष्यमिदम् । सत्यप्रतीति तेन सत्येन प्रतिपाद्यमतिपादक-भावसम्बन्धात् सत्यप्रसङ्गऋतनिरूपणमितिभावः । अतः इति सत्यप्रतिपादकत्वात् । ऋत-निरूपणमिति 'अग्निवीग् भूत्वा मुखं प्राविश'दितिश्चते ऋतं अग्निरूपा सन्ता वाक् वेदः ज्ञानमिति यावत्, वेदपदेन वेदान्तस्यापि वेदने ऋते कारणदृष्टिः कर्तव्या। तस्योभय-विधस्य निरूपणं कृतमित्यर्थः। ननु ज्ञानशक्तेर्द्रेधा निरूपणे कि प्रयोजनमित्यतस्तत्प्रयो-जनमाहुः भगवत्प्राप्तिरिति । द्वेधापीति शब्दार्थयोर्ज्ञानेन । वेदः शब्दः सत्योर्थः । उक्तमिति द्वयमुक्तम्। ज्ञानिकयारूपं प्रतिपाद्यप्रतिपादकरूपं च । दाक्तिद्वयमिति अत्र न फलसाधनयोः प्राप्तिः प्रमाणप्रमेयनिरूपणप्रसङ्गे क्रियाज्ञानशक्तयोरन्तर्गेडुत्वाच् चतुर्णाम्। 'कर्मणैव त संसिद्धिमास्थिता जनकादयः' 'तथेव विदित्वातिमृत्युमेती'त्यादिए कर्मज्ञानयो-भैगवस्त्राप्तिसाधनत्वमुक्तम् । तन्मात्रीपवृंहणस्वात् प्रमाणप्रमेयमात्रोक्तेः । सत्य एवेति सत्ये पश्चदश्चविधे पूर्वोक्त एव । सत्यमेवातमा स्वरूपं यस्येत्यपिपाठः। अति व्याप्नो तीत्यात्मेत्याहः यः सर्वानेवेति । धर्मानिति पश्चदशसत्यरूपानापे। 'सत्यात्मक'पदं

श्रीमा.द.स्क.जन्मप्रकरणप्रवोधिन्याः

प्रकारान्तरेण व्याक्रवीन्त कं फलं वेति। अत्र आत्मा च कं च तयोः समाहार आत्मकम्। सत्यं आत्मकं यस्पेति विग्रहः। एतदेवाहुः सत्यमात्मा कमिति। सुखं फलम्। अत्र चकार एक उक्तः तस्यामिप्रायः। कर्मधारये पूर्वपदान्ते चकारः प्रयोक्तव्यः, इन्हे त् चरमपदान्ते चकारः समासार्थसैकत्वात् । चकारद्दये समासार्थद्वयापत्तिः। अत्र 'सत्य'मिति-विधायकं पदम्। 'आत्मक' मुद्देश्यं पदम्। एवं प्रतिपादनस्य प्रयोजनमाहः सचिदिति। सत्यरूपतेति नतु सचिद्रपतानन्दस्थेति कृतो नोक्तमिति चेन्न। पश्रपातस्तुतित्वेन सत्य एव भरात । अत एव छान्दोग्ये 'सदेव सोम्येदमग्र आसी'दितिश्रुतिः। 'सत्तामात्रं निर्वि-जेष'मिति देवक्या ब्रह्मविद्यायाः स्मृतिः। सत्यरूपता तुभयोरेवम्। आत्मा चित् कमानन्द इति । 'सत्यात्मक'मित्यत्रेति 'सत्यं ज्ञानमनन्तं त्रक्षे'ति खरूपलक्षणात्। तत्र तत्र सत्यादि-रूपप्राधान्यात सत्यादिरूपेण व्यवहारः। ताष्ट्रश इति वैकुण्ठस्थे जीवैः वैकुण्ठहारस्थैः 'तीरं क्षीरपयोनिधे'रित्यस न्याख्याने वैकुण्ठस द्वारं क्षीरपयोनिधेत्तीरे उक्तम्। भगवद्वहे शरणमार्गः खगृहे भक्तिमार्ग इति।'ग्रुमुक्षुर्वे शरणमनुत्रजे'दिति गोपालतापिनीयश्रुतेरेवकारः भक्तिमार्गयोगन्यवच्छेदकः। देवानामिति तेन ब्रह्मण ईश्वरत्वेपि देवानामन्येपां बहुत्वात तद्तुरोधेन पूर्वं जीवैरित्युक्तम्। सत्यतयेति 'तं यथा यथोपासते तद्भैनं भूत्वावती'ति-बृहदारण्यकोक्तेः। अथ तैत्तिरीयप्रश्नछान्दोग्योक्तेषु चतुष्केषु पोडशकलासु च कः कौशीत्र स्रोके उच्यत इत्याकाङ्कायाग्रुच्यते । तत्र तैत्तिरीये श्रीक्षायां पृथिवी पूर्वरूपम्, द्यौरुत्तरहृतम्, आकाशः सन्धिः, वायुः सन्धानम्, इत्यधिलोकम्, अग्निः पूर्वहृत्पम्, आदित्य उत्तररूपम्, आवः सन्धिः, वैद्युतः सन्धानम्, इत्यधिज्यौतिषम्, आचार्यः पूर्व-ह्रपम्, अन्तेवास्युत्तररूपम्, विद्या सन्धिः, प्रवचन सन्धानम्, इत्यिधिविद्यम्, माता पूर्वरूपम् , पितोत्तररूपम् , प्रजा सन्धिः, प्रजनन स्तन्धानम् , इत्यधिप्रजम् , अधरा हतुः पूर्वरूपम् , उत्तरा हनुरुत्तररूपम् , वाक् सन्धिः, जिह्वा सन्धानम् , इत्यध्यात्ममिति चतुष्क पञ्चकमुक्तम् । पूर्वद्विकं सार्तकृतपक्षपातस्तुतौ । तृतीयं वैदिककृतपक्षपातस्तुतौ । चतुर्थं लोककृतपक्षपातस्तुतौ । पश्चमं भगवन्मार्गकृतपक्षपातस्तुतौ । एवं च माता पूर्वरूपमित्यंशः । सत्यस्य मातृबद्रस्थकत्वात् । सुनोधिन्यामंत्रिमश्लोके 'पितराविचोत्पादकत्वं सचित'मिति वक्ष्यते । अत्र प्रकाशे श्रीपुरुषोत्तमोपन्यस्तप्रश्चे 'इहैवान्तःशरीरे सौम्य स पुरुषो यस्सि-कोताः पोडशकलाः प्रभवन्ती'तिश्रुतिः अवतारिपरा। 'सुकेशा च भारद्वाज' इत्यारभ्य 'ते हैते ब्रह्मपरा ब्रह्मनिष्ठाः परं ब्रह्मान्वेषमाणा' इतिश्रुतेः। अभेदादत्रापि पोडशकला नोक्ताः । छान्दोग्ये मधुविद्यायां तु वक्ष्यमाणाः अवतारपराः । 'तद्वैतद् घोर आङ्किरसः कृष्णाय देवकीपुत्रायोक्त्वोवाचे'तिश्रुतेः। अग्रे'ऽच्युतमस्यक्षितमसि प्राणश्र सितमसीत्यक्त-

१. 'शिक्षायां' इति स्यात । २. अष्टार्विशतितमे ।

३७५

मुनाचे'त्यर्थः । 'अच्युतमसी'त्यत्र हे आदित्य 'अक्षितं' अक्षीण अक्षतं ना खरूप'मसि,' 'अच्युतं' खरूपादच्युतं खरूपं 'असि' 'प्राण'श्वासौ 'संशितं' तन्कृतमसीति । मचन्त्रयार्थः । छान्दोग्यीयाः पोडशकला 'जानश्रुतिई पौत्रायणः' इत्यारम्भके प्रपाठके उक्ताः 'प्राचीदिकला प्रतीचीदिकला दक्षिणादिकलोदीचीदिकलेष ने सोम्य चतुष्कलः पादो ब्रह्मणः प्रकाशवान् नाम' । प्रमाणं चतुष्किमेदं 'अत्र प्रमाणं भगवा'नित्यत्र 'तत्स-म्बन्धात् कृतित्तस्य प्रमाण'मिति । तत्तिहिग्देवानां भगवन्तात् प्रामाण्यम् । 'पृथिवी कलान्तिरिश्चं कला द्यौः कला समुद्रः कलेष ने चतुष्कलः पादः ब्रह्मणोनन्तवान् नाम,' कृत्या पृथिवी, पृथिवीति प्रमाविषयं प्रमेयं भवति । 'अग्निः कला द्यदः कला चन्द्रः कला विद्युत्तकलेष ने सोम्य चतुष्कलः पादो ब्रह्मणो ज्योतिष्मान् नाम', ब्रह्मत्वात् फलत्वं स्पष्टम् । 'प्राणः कला चशुष्कला श्रोत्रं कला मनः कलेष ने सोम्य चतुष्कलः पादो ब्रह्मण आयतन्तान् नाम', 'प्राण' इन्द्रियवाचकोपीति साधनत्वं स्पुटं इत्युक्तात्ता उच्यन्ते । उपक्रमस्य सङ्घातिवरोधित्वादुपसंहारोक्ता मनःकला । 'स मानसीन आत्मा जनाना'मितिश्चतेः 'ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशेर्जुन तिष्ठती'ति गीतायाः । खिल्यव्यथं मनःकलां मनोरूपमंशनमावकषं । कला धर्मो यद्यपि तथापि व्यापकत्वमपेक्ष्य धर्मत्वमस्त्येव ।

१०-२-२७. एकायनोसावित्यत्र एवं प्रमाणेति पूर्वश्लोके सत्यस्य प्रमाणत्वकथने 'सत्यात्मक'मित्यनेन प्रभाणकपतां भगवत उक्तवाऽग्रे 'त्वमेक एवाखे'त्यनेन श्लोकेन साधनरूपतां विद्वयन् तदुभयसंदष्टेनै'कायन'श्लोकेन भगवतो जगद्वपतया जगन्तेन जगतो लोकप्रमेयतां शास्त्रपुरःसरं स्तुतिपाठार्थमाहेत्यर्थः । नन् ब्रह्माण्डस्य बृक्षत्वमत्र निरूप्यतेतः कथमत्र भगवतः प्रमेयत्वप्रपत्तिरित्याकाङ्कायामाहुः वृक्षः इवेत्यादि । वृक्षारूप इति न पक्षी नापि वृषभः वेदे । वेदान्ते तु 'यदेकमञ्यक्तमनन्तरूप'मितिश्रते'रेकं' मुख्यं रूपं वृक्षः । वेदवेदान्तसारत्वात् । इदं जगदित्यादि लोके घटपटकुट्यकुछकुसलानीत्यसिन् भमेथे न सर्वे जगत प्रमेथं भवति, अत इदं जगदित्युक्तम्। समष्टिरूपम्। एतावतापि न सर्वे जगन्निरूपितम् । गञ्जतीति जगदिति न्युत्पचेरतो योगरुद्धा जडमपि, तेन चिज्ज-डात्मकं ब्रह्माण्डरूपम् , तद्पि न लोके पश्चिरूपं वृपभरूपं वा । पश्चिणश्चित्वात । 'ततो ह जातो अवनस्य गोपा हिरण्मयः शकुनिर्वक्ष नामे'ति श्रुतेः । 'त्रक्ष' चित् । वृषभो धर्मरूप-त्वात् क्रिया सद्भुपातो वृक्षत्वेन निरूप्यते लोक इत्यर्थः। नजु लोके श्रुतेः किं प्रयोजनं शक्तिग्रहे भाषाया अपि कारणत्वादिति चेन्न स्तोतुर्वेदगर्भत्वाद् वेदो बृक्ष इवेति। तेनादिवृक्ष्मो-सावित्यपि मुलान्वयो बोधितः। एवेति 'समानाः प्रजाः प्रजायन्त' इति संहिताया एवकारः। अनेनेति उभयोर्डक्षतानिरूपणेन । महत्त्वं फलसहितत्वम् । परममहत्परिमाणवत्त्वं वा. कार्येभ्यो महत्त्वात कारणस्य। विष्णुरूपं वृक्षं दृष्टान्तयन्ति स यथाश्वत्थेति। आदिना

वटः । किंगुकश्च । कोटिका इति दीर्घायुष्ट्रेन वर्षा इत्या च कोटिसङ्क्यां ददातीति कोटिकाः। फलानीति दार्शन्तिके कार्याणि । सोपीति भगवानपि । ताहका इत्यस तं भगवन्त-मिवेमं जगदृबुसं पश्यन्ति जना इति दृश्यत इत्यर्थः। 'त्यदादिषु दृशेरनालोचने कश्चे'ति सुत्रेण कब् । एचकारस्त 'ऊर्ध्वमुलमवाकुछाखं वृक्षं यो वेद सश्चन । न स जात स नः श्रद्धयान मृत्युर्मा मारये'दितिश्रुतेः । पश्च गतौ स्वा०प० से० सश्वतीति'सश्चनः' नन्द्यादित्वारुख्यः । हे 'सञ्चन'। असाभिः सह वर्तमानाः सवयं तेषां स नः षष्ट्या बहुवचनस्य नस् ।'मा' माम् । • तथा च मृत्युमारणाभावश्रद्धारूपफलेन तस्य वृक्षस्य भगवद्भपतावगमात्। नन् सत्यरूपस्य तथात्वमस्तु, कालात्मनस्तु 'कालात्मा भगवाञ् जात' इति कारिकोक्तस्य कथमिति चेन न। कालात्मनः कालदेहस्य कृष्णस्य जगदभिन्ननिमित्तोपादानत्वात् । पुणव्यतिकराकारो निर्वि-शेषो प्रतिष्ठितः पुरुषस्तद्वपादानमात्मानं लीलयासुज'दिति तृतीयस्कन्धे तथा सिद्धत्वात। उपादेयस्थोपादानात्मकत्वेन काले तथात्वसिद्धेरमत्यृहत्वात् । कचिदिति काले । ब्रह्माण्ड-निर्माणमिति जगदात्मकन्रक्षाण्डनिर्माणम् । 'तसाद् विराडजायते'तिश्रुतेः। 'तसात्'काला-रमनः 'सहस्रशीर्षा पुरुष' इत्युपक्रमात् । भगवत एचेति कालात्मनः। एवकारस्तत्त्वयोग-व्यवच्छेदकः। कचिदिति पूर्वतत्। तत्त्वद्वारेति तृतीयस्कन्धपष्टाध्याये। 'जनयत् खामि-मित्रामिरिघपूरुष'मिति वचनात्। 'अधिपूरुष' ब्रह्माण्डम्। अधिपूरुषपदस्य 'तसाद विराह-जायत विराजो अधिपूरुणः स जातो अत्यरिच्यने'ति पुरुषक्षक्ते तथोक्तेः खराजि शक्तिः। तथापि देवदत्तपदस्य जीवदेहोभयत्र शक्तेस्तथात्रापि ब्रह्माण्डपदस्योभयत्र शक्तेः। अधि-पुरुषपदे पक्षान्तरमपि सुबोधिन्यां 'पुरुषाद्प्यधिकं वे'ति तत्त्रयोगन्यवच्छेदं कृत्वा तत्त्वद्वारा ब्रह्माण्डनिर्माणमुक्तं, तत्र तन्त्रनिवेशमादुः अक्षरमञ्जेति। अक्षरात् सृष्टावश्वरमुपादानं, अञ्च कालात्मनः सृष्टौ अक्षरं फलम्। कार्यत्वेन ग्राह्यं न तु अक्षरत्वेन। घटः पृथिवीत्यत्रेव. अन्यथा तत्त्वाकारणतापत्तेरक्षरस्य । तथा चाक्षरद्वारा तत्त्वानि यानि तानि नैचकारव्यवच्छेद्यानि। अकारणत्वापत्तेः। फलतावच्छेदकमाहुः तस्य तत्त्वानीति। तत्त्वत्वं फलतायाः कार्यताया अवच्छेदकम्। तस्य कालात्मनः अपि तत्त्वानि फलानि कार्याणीत्यर्थः। बीजमिति उपादान-कारणम् । 'एतन् नानावताराणां निधानं वीजमन्यय'मिति । कृष्णस्यात्रतारत्वात । तहीव-तारेऽक्षरस कोपयोग इत्याकाङ्घायामाहुः चाकुनीत्यादि। 'द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया समाने बुक्षे परिपखजाते, तयोरन्यः पिप्पलं खाद्वन्यनश्चनयोभिचाकशीतीं'तिश्चतेः दाक्रनिः स्तरद्तेन भक्षितं कर्मफलं सुखदुः समाक्षातकारहर्षं विषयीकृतम् । तन्मध्ये किश्चित कर्म निर्गमनसमानकं निर्गतमगतारे गतं सफलं सुखदुः स्वसाक्षात्काररूपं करोतीति फलतीत्य-सार्थः। कृष्णे फलत्यक्षरं कर्म। फलमक्षरमुक्तं तद्वहणे मनिस सर्वतो निवृत्तन्यापारे स्वयमुप-लन्धनिजसुस्तानुभवो भवति ब्रह्मज्ञानरूपः, तदा गर्भो मानसीनः मनोशेऽक्षरात्मके मनसि

स्थितः तदा हृदयं भवति । हृदि अयं हृदयमिति छान्दोग्यन्युत्पत्तेः,हृदो मनसोक्षरात्मकत्वे जातेऽयं पुरुषेत्तमः कालात्मेति युक्तम् । क्षेमः फलं लोके। किश्व 'तं विद्याकर्मणी समन्वा-रभेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति बृहदारण्यकात् , ततः शक्कनेर्निर्गतं विद्याकर्मपूर्वप्रज्ञं फलति कृष्ण इति । ततश्च 'नैव किश्चित् करोमीति युक्तो मन्येत तत्त्ववि'दित्युक्तवा 'इन्द्रियाणीन्द्रियार्थेषु वर्तन्त इति धारय'त्रिति भाष्यीयगीतायाः। अस्य विनियोग उत्तराधें नारदकर्तृकदर्शने 'ध्यायन्तं ब्रह्म परम'मित्यत्र । अधुनाक्षरांशानां विनियोगं वदन्ति स इति तत्त्वानामिति। इति हेतोस्त त्त्वानां ब्रह्माण्डनिर्मातृणां तृतीयस्कन्धे पश्चमाध्याये 'एते देवाः कला विष्णो'-रिलादिना निरूपिता। तथा च शंकुनि भक्षितमेंकैकं भृतं ततः शक्कनेर्निर्गतं सत् तन्व-रूपं कृष्णे फलति देहत्वे। असदादिदेहेषु पाश्चभौतिकत्वदर्शनात्। प्रसुदेहश्चेतनपाश्चभौतिक इत्यर्थः,दैत्यपक्षच्यतिरेकं साधयन्ति स तच दैत्यादिकलप इत्यादि। 'हैत्यानामादिकलपे मुख्यसिद्धान्त इत्यर्थः'। एको वृक्ष इति वृक्षपदेनातादृश्यो लतौषघयो व्यावृत्ताः। 'प्रवृतिं च निवृत्ति चे'तिवाक्यादेवमुक्तम् । बाद्यादीति आदिना नैयायिकाः। बहुभ्य इति अन-स्यविष्टांशविष्टान्तर्गतबहुभ्योत्रांशभ्यः। अण्डमिति ब्रह्मणोण्डं ब्रह्माण्डमित्यत्र ब्रह्मकर्टक-मण्डमित्यत्र ब्रह्म वृक्षः कार्यमण्डं वृक्षः। तत्र कारणवृक्षनिरूपणं वृत्तम् । कार्यवृक्षोण्डमित्यर्थः। 'एतन्नानावताराणां निधानं वीजमन्यय'मितिवाक्यात् कृष्णावतारे वीजमण्डमयनं वीजं यस जगतः। तेनारम्भे ब्रह्माण्डात्मकं जगत् वृक्षत्वेन निरूप्यत इत्यत्र ब्रह्मणोण्ड आत्मा स्वरूपं यस जगत इतिविग्रहः । पुराणमतेनाहुः प्रकृतिरिति । माया । 'आत्ममायामृते राजन् परस्यानुभवातमनः न घटेतार्थसम्बन्धः खप्नद्र रिवाञ्जसे'तिवाक्यात् । श्रौतमतेनाहुः अक्षरमिति। 'अक्षरात् सौम्य विविधाः भावाः प्रजायन्त' इतिश्रुतेः। वीजमिति ज्ञेयम्। अन्य इति उपनिषचिनतकाः। श्वेताश्वतरे 'कालः खभावो नियतिर्यदच्छे'तिश्रतौ 'चिन्ल्य'-मित्यखरसादन्य इति । अनेनेति दैत्यपक्षव्यावस्ये एकायनस्त्रकथनेन । अयमिति प्रपञ्चः जगत्पदार्थो वा ब्रह्माण्डो वा । सद्वृक्षः इति औषधिविद्यात्वेषि ब्रह्मीजफल-वक्षाणां मायिककामहैतकजगदितिसिद्धान्तपातित्वेन सुराविन्द्रपृष्टगङ्गाम्भोवदसद्दृश्च-त्वम्। एकवीजयुक्तफलवृक्षत्वात् सद्वृक्षः इत्यर्थः। आवरणभङ्गः बहुवीजत्वमेकवीजत्वं क्षेयम् । 'आदिवृक्ष'स्यैकत्वलिङ्गेनाद्वितीयत्रक्षणि समावेशात् , किश्च 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'-मितिश्रुतौ 'तमसः परस्ता'दितिकथनाच वैदिकवृक्षस्य धर्मत्वात् वृत्तत्वाचानेकरूपकार्यव-दादिकार्यवृक्ष इत्याशयेनाहुः अत इति । कार्यसदुवृक्षत्वात् । 'असा'विति विप्रकृष्टे व्याख्यात मपि पदं प्रत्यक्षे छान्दसं मत्वाहुः असाविति परिष्टश्यमान इति । अत एव लोको वक्ति । 'नमोस्तु राज्यवृक्षाये'ति, परं वृक्षत्वेन न प्रत्येति। न 'रूपमस्येह तथोपलभ्यत' इति गीता- वाक्यात्। विदुषां शाब्दी प्रतीतिस्तु वृक्षत्वेन वर्तत एव। फले इति श्रुतौ कर्माकर्म-विकर्मणामुक्तत्त्रादितिभावः। कर्मणः सुखं फलम्। अकर्मविकर्मणोः दुःखम्। दुःखमेवेति विषयासक्त्या दुःखम् । 'प्रसक्ताः कामभोगे पतन्ति नरकेशुचा'वितिवाक्यादेवकारः। दैत्यफलाद् न्यतिरेकं साधयितुं दुःस्वफलोपादानम्। पुनर्दैत्यपक्षाद् न्यतिरेकं साधयितु-माहुः सुष्ट्यन्तर इति । अनिश्वरवादेन कामहैतुके सुष्यन्तरे। अत्र त्विति दैत्यपक्ष-व्यतिरिक्तायां ब्राह्म्यां सृष्टौ । द्विविधाः विषयिणो विरक्ताश्च । ईश्वरप्राप्त्यर्थं विरक्ताः । 'नमाम ते देव पदारविन्दं प्रपन्नतापोपशमातपत्रम् । यनमूलकेता यतय' इतिवाक्यात् । 'पानेन ते देव क्यास्थाया' इतिवाक्याच । विशेषणद्वयं न्याख्याय तृतीयं न्याकुर्वन्ति स त्रयो गुणा इति । 'आत्ममायामृते राजन् परस्यानुभवात्मनः न घटेतार्थसम्बन्धः सम-द्रष्ट्रिवाञ्चसे'तिवाक्यात् । 'त्वं देवशक्यां गुणकर्मयोनौ रेतस्त्वजायां कविमादधेजः' इतिवाक्यात् । 'कविं' महत्तत्त्वम् । अधः प्ररोहाः अधःशिकाः । अन्यन्नेति दैत्यपक्षे । तामसान्येवेति 'प्रवृत्तिं च निवृत्तिं च जना न विदुराप्तुरा' इतिवाक्यात । एवकारो गुणद्वययोगं व्यवच्छिनति । क्रचिदिति वृषभासुरादौ राजसप्रकरणगतत्वात् । न भव-न्तीति प्रह्लादादयस्तु नाम्रुराः किन्तुद्धारार्थमाम्रुरेषु प्रकटाः । रसा इति सुखाखादकाः। रस आस्तादने । अन्यन्नेति दैत्यपक्षे। विषयोर्थमन्तरा न सिध्यतीति कामनादिनामर्थोपि पुरुषार्थः। एवकारेण धर्ममोक्षयोगन्यवन्छेदः पश्चेति पाणिवाङ्मेण्द्राङ्किपायवः इन्द्रियाणि। गमनमङ्किजन्यं कर्म । आकुञ्चनं पायुजन्यम् । प्रसारणं मेण्ट्रजन्यम् । अपक्षेपणं परिशेषाद् बाग्जन्यम् । क्षिप प्रेरणे । वाचा प्रेर्यत इति । उत्क्षेपणं पाणिजन्यम् । अत्र वदन्ति । पश्चानां गमनेन्तर्भाव इति । तत्र दोभ्यां गच्छतीतिष्रयोगापत्तिः। अन्यत्रेति दैत्यपक्षे । उत्क्षेपणा-भावः 'अधो गच्छन्ति तामसा'इतिवाक्यात् । इस्तजन्यं कर्म तु वर्तत एव । श्रौतं मतमाहुः अथ वेति । अन्नमयादय इति अन्नमयप्राणमयमनोमयविज्ञानमयानन्दमयासैतिरी-योक्ताः।'स वा एष'इति श्रुतिः महानारायणे । प्रहपोत्तमपरापि तदन्तः स्थजगत्सहितपुरुषो-त्तमपरेति जगदात्मकबृक्षपरा । तदेतदुक्तं ब्रह्माण्डविग्रहोपि तथेति । अन्यत्रेति दैत्य-पक्षे । तमोरूपमायोपासकत्वादायन्दाभावः । षिडिति पश्चज्ञानेन्द्रियाणि मनश्च । दैत्यपक्ष-व्यतिरेकमाहुः अयमात्मेति। दैत्यपक्षे मायिको जीवः चतुर्थस्कन्घोक्तः । षद्विधमिति जन्यं, अत उत्पत्त्या दैत्यपक्षे भिन्नम्। षड्विधज्ञानसाप्याविर्भावतिरोभावौ देवपक्षे । त्वगादय इति नृवर्गे त्वक् मांसं शुष्कमांसं हृदयान्तर्गतमांसं वैपा रुधिरं एकान्या। इति त्यगादयः सप्त । त्वच इति बहुवचनेनोपलक्षणसूचनाद् बोध्याः । वृक्षे वलकलादीनि 'त्वक् स्त्री चर्मणि वल्के च मृदुत्वचि विशेषत' इति कोशः। आदिना मांसादिस्थानीयानि।

१, 'ब्यावर्चे' इतिमूलपाठः। 'ब्याइर्चे' इति स्य त्।

९.=शुद्धनांसस्नेहः ।

रुधिरं रक्तरूपम् । सप्तत्रह्माण्डावरणानि । अष्टधिति पुरुषोत्तमयोगाध्याये गीतायामिति । देहिछद्राणीति विराजि सप्तदिवि । दे अवलोंके । 'अवलोंकोस्य नामित' इतिवाक्यात् । मेण्ट्रपायुछिद्रे । छदानीति 'पत्राणि छदः पुमा'नित्यमरः। नपुंसकत्वं सार्तम् ।'द्वा सुपणें'दि- अत्याद्धाः द्वा जीवेति । जीवः सराद् । अन्तर्यामिणो नानावताराः। 'एतन् नानावताराणां निधानं वीजमन्यय'मितिवाक्यात् । एतरमादित्यादि एतस्मात् त्राह्मात् वैलक्षप्यं मायि कत्वम् । अन्यन्नेति देत्यपक्षे । युक्तय इति 'युक्तयः सन्ति सर्वन्ने'त्येकादशस्कन्यवाक्यम् । समष्टिरूप इति असाविति विप्रकृष्टः असाविति परिदृश्यमान इतिपक्षद्वयेपि समष्टिरूपः, न्यष्टयस्त्वन्ये वृक्षाः । अथ तैचिरीयप्रश्रलान्दोग्योक्तेषु चतुष्केषु पोदशकलासु च कः कोंशोत्र श्लोक उच्यत इत्याकाङ्कायामुन्यते । वित्तरः पूर्वश्लोक उक्तः । तैचिरीयेत्र पितोत्तररूपम् । वृक्षस्य पालकत्वात् । सुबोधिन्यां च 'पितरात्रिवोत्पादकत्वं सचित'मिति पश्ले कला । विशेषाभावात् । छान्दोग्ये प्राची दिक् कला, प्राच्यां दिशि देवताप्रत्यक्षाकाश- श्रीराकाशे च दिगन्तर्भावात् प्रत्यक्षदिग्देहका । दिन्यादिवृक्ष इति । यद्यपि प्राची दिक् आधारस्त्थापि कार्यवृक्षमपेक्ष्य कलाधर्मोस्त्येव ।

१०-२-२८, त्वमेक एवास्येत्यत्र प्रमेयमिति प्रमाविषयं प्रमेयम् । प्रमात्र विद्वता शाब्दी,लोकानां प्रत्यक्षम् । भगवदात्मकमिति अन्यथा 'भगवानिति श्रब्यत' इतिवाक्योक्त-प्रतिज्ञासन्न्यासाख्यनिग्रहस्थानापत्तेः। अञ्चेत्यादि जगतो भगवदात्मकत्वे। उपपर्ति जगत सन्न साद भगवतः प्रस्तित्वादि न सादित्यन्यथाज्ञानरूपाम् । साधनरूपं देवतात्रिकं समाप्ती वाच्यम् । 'सामादिचारुपुष्पाये'तिश्लोकतृतीयचरणं सामादिषु दानरूपं सेवासमर्पणं साधनम् । मायाचादादीति आदिना नाहाः 'सत' इतिपदकथनस्यावस्यकत्वमाहः अन्यथेति। जगतः सन्वाभावे जगत्कर्तृत्वेनोच्यमानो भगवान् को ब्रह्मा वा असतः कर्ता स्यात्। आत्मसुष्यभावात् सुष्यन्तरवद् ब्रह्मद्वारकः कर्ता स्यादित्यर्थः। ब्रह्मणो रजउपाधि-त्वाद रजस्य मायैकदेशत्वादसदुत्पादकत्वम्। अस्मिन्निति अधिकरणे व्युडित्युक्तम्। अनेने-ति करणे घञ्चाः। कार्यलक्षणसिववेशोक्तेः 'कृष्णस्तु भगवान् खय'मितिवाक्योक्तं सारितम् । वक्ष्यन्ति च सुबोधिन्यां 'नैथिन्त्यं वाचि पूर्वव'दिति । न नइयतीति अनुग्रहशब्दात अत्य-न्तानुग्रहे यं मृत्योरिप रक्षतीति तथा । प्रह्लादिमव । चेतः प्रति मायायाः करणत्वाभावादाहः चेतो मतिरिति चिती संज्ञाने मनु अवबोधन इत्येकार्थता। मायारूपतमसो ज्ञानावरक-त्वं न चेतुआवरकत्वमिति चेतोत्र मतिः। सातीं योगरूढ्यादिषु काचिच्छक्तिः बाहुलक्षम्। सर्वे सर्वार्थवाचका इति वा। त इति माया च तमोरूपेति मायाश्वता मतिस्तामसी अखण्डे नानात्वप्रकारिका भवति। अतस्मिन् तत्त्वप्रकारिका। अखण्डे एके नानात्वप्रकारिका। 'अधमें धर्ममिति या मन्यते तमसा बृता सर्वार्थान् विपरीतांश्र बुद्धिः सापार्थं तामसी'ति

गीता । 'मनसैवानुद्रष्टन्यमेतद्रप्रमेयं ध्रुव'मिति वृहदारण्यकमप्रमेयविषयकं, न तु लौकिकप्रमेयविषयकम् । चेतसः मुषुप्तिग्राहकत्वान् नात्र मुख्यवृत्तत्वम् । तथा च ते मायावृतपतयस्ताममा इत्यर्थः। न तु विपश्चितः इति सान्विकज्ञानेन विविधपत्रयचित्र्वं तद्विशिष्टा विपश्चितः । पश्यतीति पश् किए सर्वापहारिलोपः विपश् चासौ चित् चिती संज्ञाने । कियु । सान्त्रिकज्ञानेन पश्यति ततः सम्यक् ज्ञानवन्त इत्यर्थः । लौकिकसाधने योजयन्ति स त एवेति । लौकिका एवेत्यर्थः। अल्पेनैवेति अणुना अल्पं परिच्छिन्नम्। यावत् तद्वाह्यं 'यत् तु कृत्स्रवदेकस्मिन् कार्ये सक्तमहैतुकं अतन्वार्थवदस्पं च तत् तामस-म्रुदाहृत'मिति गीतायाः। अनुभवादेवकारो परिच्छिन्नयोगन्यवच्छेदकः। चित्तं पुष्कलमिति च्यापकसृष्टं पुष्कलं भवति । 'तन्मनोकुरुते'ति वृहद्रारण्यके 'मन' इत्येकवचनात् । सङ्कोचा-भाव इति सन्वेन रजसा तमसा तदवान्तरभेदेश सङ्कोचस्याणुत्वस्याभावे । 'अणवश्वे'ति च्यासद्धत्रं अन्नमयमनः परम् । अत एवेति लौकिकानां सङ्कचितवुद्धित्वादेव । भिन्नतयेति अभिने भिन्नतया तामसंबुद्धा स्वीकियत इत्यर्थः । मोहस्तमःकार्यम् । विपश्चित इति च्याख्यातम् । तत्तत्कार्येति सन्वरजस्तमसां कार्याणि जननिश्वतिसंयमाः तदनुरोधेन तथा विलक्षणान् नाना पश्यन्तीत्यर्थः। त्वामेव मन्यन्ते न तु भिन्नं पश्यन्तीति साधनैर्भेदापगमादितिभातः। भेदः सन्तादिगुणकृतः। एवकारस्तु 'प्रवृत्ति च निवृत्ति च कार्याकार्ये भयाभये । बन्धं मोक्षं च या वेत्ति बुद्धिः सा पार्थ सान्विकी'ति गीतायाः। सान्विक्या बुद्धा सन्वादिगुणोपमर्दात् । 'सर्वभूतेषु येनैकं भावमन्ययमीक्षते । अविभक्तं विभक्तेषु तज्ज्ञानं विद्धि साच्यिक'मिति गीतायाक्यात्। न तु भिन्नमिति साधनैर्भेदापगमात्। अन्त इति श्लोकस्य माहारम्यवोधकस्यान्ते । माहारम्येति त्यदादीनामुत्सर्गतः पूर्वपरामर्षि-त्वात् तथा । गुणैरिति लौकिकानाम् । एत इति ब्रह्मविष्णुश्चिवाः। एवकारेण हरियोगव्यव-च्छेदः। भगवद्र्पा इति गुरुषुखाच् छूत्वा सेवा लौकिकैरपि कार्येत्युक्तम् । तेन जगजनमादि-कर्तृत्वरूपब्रह्मलक्षणस्य नातिव्याप्तिः, त्रयाणां भगवद्रूपत्वात् । साधनमिति कृपाविशिष्टो भगवान् प्रमेयरूपः साधनमित्युच्यते । कृपावेशस्तु कृपया सःवादिगुणयुक्तानां जीवाना-मर्थे सत्त्वादिगुणैर्बह्मविष्णुशिवादिह्मपाङ्गीकारात्। स्वभावस्थान्यथाभावाभावात्। कृपा-पात्राणि जनाः। इदं यथारुचिपदेन ज्ञाप्यते । देवसेवोक्त्या देवेषु पक्षपातो बोधितो ज्ञेयः । अथ तैत्तिरीयप्रश्नलान्दोग्योक्तेषु चतुष्केषु वोडशकलासु च कः कोंशोत्र श्लोक उच्यत इत्याकाङ्कायामुच्यते । तैत्तिरीये विद्या सन्धिरत्र । 'ब्रह्मविद्यां प्रवक्ष्यामि सर्वेज्ञानमनुत्तमां यत्रोत्पत्ति लयं चैव ब्रह्मविष्णु गहेश्वरा 'दितिश्रतेः । सुवोधिन्यामपि ब्रह्मविष्णुशिवसेवोक्तात्र, तथापि मजा सन्धिः एकचतुष्कगतत्वात् । 'अस सत्त' इति प्रजोक्तेः। प्रश्ने कला काचित् । विशेषानुक्केलात् । छान्दोग्ये 'कले'ति श्रुतिः। भूमौ ब्रह्मादिदेवाः पार्थिवशरीरप्रजाः शब्द-

प्रतिकृतिलिङ्गद्वारा प्राणप्रतिष्ठया सेन्या इत्युक्तम् । यद्यपि वायुः आधारस्रयाणां देवानां तथापि न्यापकत्वांशकला धर्मरूपा भवत्येव ।

१०-२-२९. विभर्षात्यत्र फलमाहेति लौकिकसाधनयुक्तेषु लौकिकेषु ये भक्ता-स्तेषां सायुज्यं फलम्। 'त्रिवर्गफलदायिन' इति बालवीधटीकायां श्रीपुरुषोत्तमैिलंखितं वाक्यं तत्र त्रिवर्गे क्षेमः फलम् , 'क्षेमाये'ति ताद्ध्यें चतुध्यी क्षेममयुक्तफलत्वात् त्रिवर्गस्य च। तं क्षेमफलं चाहेत्यर्थः। आनन्दाविष्टो भगवान् प्रमेयरूपः फलम्। क्षेमरूपानन्दांशः त्रिवर्गनिविष्टः फलम्। लौकिके साक्षादानन्दाभावात् । 'लौकिकं नैव मनुत' इति श्रीमदा-चार्योक्तेः। अनेन क्षेमार्थमवतारोक्त्या देवेषु पक्षपाती बीधितः। न च तृतीयमार्गोक्त-जन्ममर्गे फले, प्रवर्तकत्वाभावात् । प्रवर्तकं फलं बलवदनिष्टानुबन्धीष्टसाधनताज्ञान-प्रवर्तकं तस्य जन्ममरणयोशभावात् । स्वाधिकारानुसारि फलं प्रवर्तकम् । तत्र प्रथमं सायु-ज्यमाहः त्वं अवयोध इत्यादिना। 'आत्म'न्नित्यत्र डेर्छगित्याशयेनाहुः आत्मनीति। पूर्वोक्तेति पूर्वक्षोकोक्तप्रकारेण। तेषां सेवकानां रूपाणां ज्ञान रूपे आत्मनि भरणसरूप-माहुः सायुच्यमिति। तेभ्य इति ब्रह्मविष्णुशिवसेवकेभ्यो विपश्चिद्भयो नानात्वापश्यदुभ्यः सायुज्यं ज्ञानात्मनि भरणेन सयुजो भावं प्रयच्छतीत्यर्थः। 'सायुज्यं कृष्णदेवेन ज्ञीघ्रमेव धुवं फलं मिति वाक्यात्। एवं विपश्चिद्व्यवस्थामुक्त्वा भगवन्मायासंवृतमतीनां नानात्वं पश्यतां मक्तानां व्यवस्थां वक्तुं पक्षान्तरमाहुः अथ वेति। असिन् पक्षे अवबोध इत्यत्र सप्तम्या अभेदसम्बन्धोर्थः । निरर्थकविशेषणविभकत्यपेक्षया सम्बन्धार्थकत्वस्य विभक्ते-ज्यायस्त्वात्। आत्मनीति विशेष्यविभक्तरर्थमाहुः द्युद्धात्मेति। 'निमित्तात् कर्मयोग' इति स्त्रेण सप्तमी। निमित्तमिह फलम्। कर्मणा 'योगः' संयोगसमवायान्यतरसम्बन्धः, अत्र 'आत्मनि रूपाणि विभर्षां'त्यत्र फलस्यात्मनः कर्मणा रूपैः 'योगः' संयोगः। आत्मरूपयो-र्द्रेन्यत्वात्। अवयवावयवित्वे समवायः। अवयवावयविनोः समवायात्। अवतारेति गुणा-वताररूपाण्यपि । अन्ता इति खखामिभावसम्बन्धेनावतारसेवकाः लौकिकाः । चिद्रप-मात्मानं लभनते, न तु सचिदानन्दरूपम्। लौकिकत्वात्। 'लौकिकं नैव मनुत' इति-नाक्यात्। पश्यन्ति नाना ये तेपां क्षेमफलार्थं रूपाणां भरणस्य फलान्तरमाहरित्याहः रूपाणां ग्रहणस्येति। अन्यदपि निमित्तमिति निमित्तान्तरं क्षेमरूपफलान्तरमिति-यावत । चराचरदाब्देनेत्यादि अत्र टिप्पण्याम् चराचरदाब्देनेति चरान्तर्गतोचर-शब्दः चराचर शब्दस्तेन। मध्यमपदलोपी समासः। द्वनद्वगर्भितकर्मधारयस्तु न। 'चरशुब्देन सर्वत्रश्रमन् मृत्यु'रिति भाष्ये व्याख्यानात् । इति तथेति इत्येवं चराचरशब्देन ब्राह्मणाः क्षत्रियाश्चेति न्यायविद इत्यर्थः । न्यायः सुत्रं तद्विदो न्यासादयः । सुन्नोधिन्यां हिरण्यगर्भामित्रेतचराचरशब्दार्थमाहुः चराः प्राणिन इति । इतीति पूर्वीर्घार्थसमासौ ।

इत्यक्तमिति वा। गुणैरिति भगवइ तैरै वर्यादिमि। सत्त्वोपपन्नानि सत्त्वेन युक्तानि न त सास्विकानि सन्वोपाधौ 'तत्र भव' इति ठक्। लोकेति लोकस्तिगुणोपि श्रेयआकाङ्की अतस्तदन्त्रसारीणि।रजउपपनानि तमउपपनानि त न भवन्ति।'सत्त्वं रजस्तम इति प्रकृतेर्ग्रणा सैर्युक्तः परः पुरुष एक इहास्य धत्ते। स्थित्यादये हरिविरश्चिहरेति संज्ञाः श्रेयांसि तत्र खल्ज सच्चतनोर्नृणां स्यु'रिति प्रथमस्कन्धात् । मत्स्यादीभीति तामसपुराणोक्तान्यपि सच्चेनोप-पन्नानि भवन्ति । वने वासात् । 'वनं तु सान्विको वास'इतिवाक्यात् । वनं जलमपि ब्रह्ममहेति राजसतामसयोः। आधिदैविकयोरिति चिद्धमी रजः, आनन्दधर्मस्तमः, एतद्भय-रूपयोः । तथा च तादशो भगवानेवेति ते नृसिंहवराहृहंसा राजसाः मत्साश्वकच्छपा-स्तामसाथ 'मत्स्याधकच्छपवराहे'ति श्लोके वश्यमाणा भगवदवतारा एवेति भावः। भगव-द्वतारेषु यत्र सन्वरजस्तमोभेद उच्यते तत्रैते रजस्तमसी होये। चन्द्रदुर्वाससौ त्वाधिभौति-कयोरवतारावित्यर्थः । दैत्यानां नैतत् फलम् , किन्त्वन्धंतम इति दैत्यपक्षन्यतिरेको ज्ञेयः । तत्रेत्यादि सन्वोपपत्रत्वे निदर्शनं हेतुः। यतः सुखावहान्यतः सन्वोपपत्रानीत्यर्थः। पक्षपातस्तो त्रत्वादिति पक्षपातस्तोत्रत्वात् सतामेव सुखदानीत्याहेत्याहेत्यानेनान्वयः। सर्वदोषनिधानमिति सर्वदोषनिधानं वस्तु, सर्वदोषनिधानं खला इत्यादि खललक्षण-प्रवेशार्थं नपुंसकनिर्देशः सामान्ये । अथ तैत्तिरीयप्रश्नछान्दीग्योक्तेषु चतुष्केषु पोडशकरासु च कः कोंशोत्र श्लोके उच्यत इत्याकाङ्कायामुच्यते, तैत्तिरीये प्रजनन १ संधानमिति । प्रजननं कंदर्पः । 'मजनश्रासि कन्दर्प' इति गीतायाः । 'साग्रुज्यं तेभ्यः प्रयच्छती'ति सुबोधिन्या अक्षरात्मकजीवसायुज्ये कन्दर्यः । जीवानामक्षरात्मकत्वात् अक्षरस्य गर्भाधानयोनित्वात् कन्दर्पेण गर्भाधानमिति । माता पिता प्रजाः प्रजनन्मन्तरा न भवन्ति । प्रश्ने कला काचित । छान्दोग्ये 'विद्युत् करुं'ति श्रुतिः । तथा च विद्युद्र्यात्मनि विभाषि । 'विद्युत् ब्रह्मेत्याहु'रिति बृहद्।रण्यकात्। लोका अपि केचन वदन्तीति लोका 'आहु'रित्यपि श्रुतौ कर्त्राकाङ्कापूरणात्। ब्रह्मत्वात फलत्वम् । अथवा लोककृतपक्षपाते चतुर्षु श्लोकेषु प्राची दिक् कला, धौः कला, चक्षुः कला विद्युत् कलाः निरूप्यन्ते प्रमाणादिरूपाः। तत्र 'प्राची दिक् कले'ति श्रुतिर्वा 'सत्यवत'श्लोकं प्रमाणम् । लौकिकपक्षपाते प्रमाकरणं प्रमाणम् , न त्वनधिगतार्थ-गन्तत्वम् । तस्य वेदकृतपक्षपातमात्रविषयत्वात् । तदत्र प्राची दिक् देवतेन्द्रः भगवत्कृति-रूपः, तस्य प्रमाणत्वं तृतीयस्कन्धे द्वाविशेध्याये 'यतोभवद् विश्व'मित्यत्र 'सर्वधादरणीयो यः स प्रमाण'मित्युच्यते । 'तत्सम्बन्धात् कृतिस्तस्य प्रमाणं वाक्यमेव चे'ति कारिकायां कृतेः प्रमाणत्वोक्तेरुक्तम् । तदित्थम् । विश्वकर्तुर्भगवतः प्रमाणत्वे तत्कृतेरपि प्रमाणत्वं प्रमाणान्तःपातात् , प्रमा उत्पत्तिः प्रथमज्ञप्तिरूपा, तस्याः करणं कृतिर्भगविष्ठेतीन्द्रः प्रमाणम् । भगवान् विश्वमृत्पाद्यतीत्यत्र'यतोभवद् विश्व'मित्यत्र तु न । अधिष्ठानकारणस्वा**त्**।

'सत्यव्रत'मित्यत्र 'सत्येन सुवर्गाह्योकाच च्यवन्ते कदाचने'तिश्चतौ स्वर्गस्येन्द्रस्य सुवर्गपदेन सारणात्।'एकायनोसा'वित्यत्र 'द्यौः कले'तिश्चतिर्वा,द्योविश्वान्तर्गतत्वाद् विश्वसुत्पादयतीन्त्यत्र प्रमाविषयत्वेन प्रमेयत्वम् । 'त्वमेक एवास्थे'त्यत्र 'चक्षुः (प्राण)कले'तिश्चतिर्वा। 'प्रयन्ति नाने'ति मूलोक्तेः। प्राणरूपेण त्वद्दर्शनम्। कृपाविष्टो भगवान् 'प्रयन्ती'ति ज्ञानविषयत्वेनोक्तः साधनं, ज्ञानविषयस्य फलानुक्लस्य साधनत्वात् । 'विभर्षा'त्यत्र श्चत्यादिकं स्पष्टम् ।

१०-२-३०. त्वय्यम्बुजाक्षेत्यत्र निरूपणमिति परपक्षनिराकरणपूर्वकस्वपक्ष-स्थापनं निरूपणम् , तचतुर्णां प्रमाणादीनां भगवत्त्वनिरूपणेस्त्येवाचार्याणां सर्वत्र भगव-रस्फ्रतेरावश्यकत्वात् । 'सर्वभूतेषु मन्मति'रितिवाक्यात् । विगादभावेन सर्वत्र भगवरस्फर्तिः सर्वात्मभावादिति वा। निरूपणमिति पूर्ववत्। स्मृतिब्विति कपिलोक्तासु तृतीयस्कन्धे। कपिलोक्तसाङ्ख्यप्रवचनसूत्रवृत्तिरपि न, भगवन्मार्गोपयोगाभावात् । योगो धर्म इति 'अयं हि परमो धर्मी यद् योगेनात्मदर्शन'मिति स्मृतेः आत्मदर्शन परमो धर्मः, योगो धर्म इति । 'तसाद् योगी भवार्जुने'ति गीत।यां योगस्य चोदनाविषयत्वात् । बहु विध इति 'भक्तिलक्षणो योगः। उपनिषदि पडङ्गः । योगस्मृतावष्टाङ्गः' इत्येवं बालबोधे । सुबोधिन्यां तु 'योग आध्यात्मिकः पुंसा'मित्यत्र तृतीयस्कन्धे 'योगो बहुविधः। भगवत्साक्षात्कारे य उपयुज्यते स आधिदैविकः, आत्मसाक्षात्कारे आध्यात्मिकः आधिभौतिकखिविधः। अणिमादिसाधकः शरीरसाधकः,प्राणसाधकथ । आद्यस्तु शास्त्रान्तरङ्गम् ,द्वितीयोत्र मुख्य'इति । कठिनत्वात् पद सम्बन्धमाहुः हे अम्बुजाक्षेति। आवेशितचेतसेति समाधिविशेषणम्। आ समन्तात् वेशितं चित्तं यश्चिन् ताहशेन समाधिनेत्येवमग्रे महद्भिः पादस्य पोत्रत्वकर्णे समाधेरेव करणत्वस्य व्युत्पादनात् । प्रमाणत्वं चेतस एव,आवेशितचेतस्त्वेन रूपेण समाध्यपश्चितेः। घटः पृथ्वीत्यत्र पृथ्वीत्वेन घटोपस्थितिवत् । समाधेरतु 'त्वत्पादपोतेने'त्यत्र कारणत्विमत्याश्चयेन समाधेरधिकरणत्वमाहुः योग इति। समाधौ। प्रत्यक्ष इति चेतसेति ज्ञेयम्। 'एषोणुरात्मा चेतसा वेदितव्यो यसिन् प्राणः पश्चधा संविवेशे'ति श्रुतेः।लोके योगमातिष्ठति स पर इत्युच्यतः इति लोकवेदात्मिकस्मृतिकृतपक्षपात उक्तः, 'तं यथा यथोपासते तद्धैनं भूत्वावती'ति बृहदार-ण्यकात् । योगे समाधौ भगवत्मत्यक्षं प्रति चेतसः प्रमाणत्वं प्रमाकरणत्वरूपं लौकिकं.अनधि-गतार्थगन्तुत्वरूपं वैदिकम्। संसारादिति अहन्ताममतात्मकातः। 'व्यवहारः सन्निपातो मनोः मात्रेन्द्रियासुभिः'। 'सन्निपातस्त्वहमिति ममेत्युद्धव या मति'रितिवाक्याभ्याम् । सिद्धमिति श्लोकेन सिद्धम् । पदकृत्यमाहुः अम्बुजाक्षेतीति । पापं तापकं अज्ञानात् । 'एत्र इ वाव न तपती'तिश्चतेः ताद्दशं पापं दर्शनेन ज्ञानेन नश्यति । अम्बुजबिदिति विशेषणेन तापका-इनिनासकत्त्वसक्तम्। पापं लोके वेदे च नाश्यम्। लोकेऽनुत्कृष्टत्वावेदकम्। वेदे मगव-

न्त्रत्यक्षं प्रतिवन्धकम् । योगेन च दहेदंह' इतिवाक्यात् । श्रीभागवतस्य वेदवेदान्तसारत्वा-दन्यद् विहाय तदीययोगमाहुः यो योगस्तृतीयस्कन्ध इति। सर्वात्मक इति सर्व आत्मा यत्र । यसिन् योगे सर्वः प्रपञ्च आत्मत्वेन भासत इत्यर्थः । भगवद्विषयक इति चित्त-वृत्तेरन्यतो निरोधेन भगवति स्थापनरूप इत्यर्थः। तदाहेति भवतीत्यन्तस्याभासोयम्। चेतसो भगवत्यावेशकथनेन चित्तवृत्तेर्भगवति योजनमाहेत्यर्थः। उक्तस्थानमक्षरं 'कृष्णस्त भगवान खय'मि 'त्यखिलसन्वधामी'तिपदेन कृष्णस्तुतिर्नेत्यरुच्या पक्षान्तरमाहः सर्वसन्व-गुणेति । 'विशुद्धसत्त्वं वसुदेवशब्दितं' सत्त्वं विष्णूपाधिः । सत्त्वं मायिकम् । विश्वद्धसत्त्वं सङ्करणार्थं तस्य स्थानम् । विष्णुपाधिसन्त्रस्य स्थानं तद्गुणैर्वागगोचरस्य स्वस्य ज्ञापनार्थम् । 'विष्णुराविरासी'दित्यत्र यथा। मायिकसन्त्रस्य स्थानं साहित्यार्थम् । 'पुरुषोत्तमस्त नन्दगृह एव मायया सह जात' इत्यत्र यथा। करणेनेति चेतो भगवत्त्रत्यक्षे करणं समाधिस्त त्व-त्पादस्य पोतत्वे करणमिति विवेकः । यस्मिन्निति समाधौ । क्रत्वेति पूर्वमीमांसकसरण्यो-क्तम् । उपपादयन्ति स समुद्रेति । संसारः समुद्रः । संसारे तत् समवायि मायिकान्त-रालिकसृष्टिजलं तदृष्टिः कर्तव्या । तस्य तर्णसाधनमित्यर्थः । पृथ्वीरूपस्येति व्याहतित्व-गुणोपसंहारे समाधौ भावितस्य पादः पृथ्व्या रूप्यते व्यवहियत इति पृथ्वीरूपः तस्येत्यर्थः। आकाशिति वियतो विष्णुपदत्वप्रसिद्धे'र्थेन्य' इतिश्लोके न्युत्पाद्यत्वादितिभावः। अक्षर-रूपस्येति । पुरुषाकृतित्वे पादत्वमक्षरस्य निवन्ध उक्तम् । पृथिन्यादित्रयाणां चरणत्वेपि कथं पोतत्विमत्याकाङ्कायामाहुः भूमिश्चेदित्यादि । सर्वजनीनेति सर्वजनेषु विदित्तत्वात भमेः सर्वान् जनान् प्रति पोतत्वं खान् न तु समाधिकृतः पत्येवेत्वर्थः। पूर्वं भगवांस्ता-रयतीत्यक्तम् । तत्र पादस्य पोतत्वं सम्पाद्यति शेषो ह्रेयः । आकारां चेति सर्वजनीनमिति सर्वान जनान् प्रति पोतं स्थान् न तु समाधिकतः प्रत्येवेत्यर्थः । भगवद्भावकेत्यादि अत्र टिप्पण्यां भगवतैवेति प्रमेयबलेनेति भगवतः पोतत्वं, एवकारेण चरणस्य पोतत्वयोगो व्यवच्छिद्यते । तावनमात्रस्येति पादमात्रस्येशः । तथात्वं पोतत्वम् । एतेन पादस्य पोतत्वाभावादिति सुबोधिनी विवृता। तेन पुरुषक्रपेणेति समाधि-कल्पितपुरुषरूपेणेत्यर्थः । तत्सम्भव इति पोतत्वसम्भवोऽक्षरपादसः । सुबोधिन्याम् । संसारेति तथा च संसारवत् संसरणसाधकत्वेन तरणसाधनपोत्तत्वं कथमितिप्रश्नः। न युक्तीति यथा खामिकपदार्थस मायाकल्पितत्वेषि न भगवदाज्ञादेर्मायाकल्पितत्वं तद्वन न युक्तिविरोध इत्यर्थः। समाधिकल्पितसापि तारकत्वे उपपत्तिमाहुः अयं न्वित्यादि। तथा च समाधिकल्पितस्यापि दर्शनस्य मानसधर्मत्वात् पोतत्वम् । अकल्पितेपि रूप इथं स्मृतिस्त्र मुख्या। अदृष्टद्वारेति पूर्वमीमांसका वदन्ति । आदाङ्क्येति पूर्वमीमांसका-श्रष्टां कृत्वा । महत्कृतेनेत्युक्तमिति महान्तो हि यथा यागादीनामेव खर्गोत्पत्तिपर्यन्तं

सतां सक्ष्मरूपेण सीक्ववैन्ति पूर्वमीमांसकन्यतिरिक्ताः तथा योगेनात्मदर्श्वनस्य त्रिक्षणा-वस्थायित्वमनङ्गीकृत्य संसारतरणपर्यन्तं साधनत्वमङ्गीकुर्वन्तीति महत्कृतेन त्वत्पाद-पोतेनेत्युक्तमित्यर्थः । महान् कृत इति 'महत्कृत'शब्दावयवस्य 'कृत'शब्दस्य तात्वर्य-मिदम् । यद्वा 'महद्' यथा भवति तथा 'कृतेने'ति 'महत् ' क्रियाविशेषणम् । एतदेवाहुः हृदयमिलादिना । संसारपारमिति सेन्यसेवकभावसंसातम् । निरीश्वरसाङ्ख्यमनीश्वर-साङ्कां च योगोप्येवम्। निरीश्वरयोः साङ्कायोगयोः। 'यशासिन् पुरुषे यशासावादित्ये स एक' इतिश्रुतेरादित्यसेव्यसेवकभावः । सेश्वरयोस्त आत्मनः सेव्यसेवकभावः । तीर्ण-संसारस्येति साह्ययोगयोरपि 'सेवातपःसमाधित्रणिधानानि क्रियायोग' इति तत्स्वत्रात् । स्त्रे 'प्रणिधानं' यतः । तुच्छं मन्धन्त इति एतेन गोवत्सपदं कृत्वा तरन्तीत्यर्थः । अनलीति गोपदं कुर्वन्तीति नोक्तमितिभावः । अनतिगम्भीरेथे तात्पर्यवृत्तिः वत्सपदस्य। चोषियत्वेति संसारसावुपादानकत्वान् नान्वयानुपपत्तिः । तृष्णीं तिष्ठन्तीति उत्तर-श्लोके'ऽदश्रसौहदा' इत्यस च्याख्याने स्पष्टम । क्कर्चन्तीति न तु वत्सपदं कृत्वा तरन्ति तारयन्तीति पर्यन्तं श्लोक उक्तम्। 'गोवत्सपद'मित्यखायमभिधेयोर्थः । गावः किरणाः तेषां मुख्यः वत्सपदेनोच्यते, चतुर्थस्कन्धे मनुप्रसङ्गे तथा दर्शनात् । सूर्य एव तस्य पदं पदनीयं तावन्मात्रं संसारं कुर्वन्तीति । अत एवाग्रे'द्युमदि'ति सम्बोधनम् । तथा चारण्यक-श्रुतिः 'स्मृतिः मत्यक्षमैतिह्यमनुमानश्रतुष्टयम् । एतैः सर्वैरादित्यमण्डलमेव विधासत' इति । प्रमाणसमाप्तिरिति समाधिविशेषणावेशितचेतोरूपे भगवत्प्रत्यक्षजनकत्वेन प्रमा-णस्य समाप्तिः पर्यवसानमित्यर्थः । त्वत्पादपोत्तत्वकरणे समाधिः करणमिति स प्रमाणम् । पोतत्वोत्पत्तिः प्रथमज्ञप्तिरूपा । तथा च पोतत्वकरणे एव तत्समाप्तिः । तरणं त्वनुग्रह-साध्यमत एवाश्रिमक्षोके वक्ष्यत इति भावः । दैत्यानां विमार्गपरिपोषितो निरीश्वरयोग इति तद्व्यतिरेकः पक्षपातस्तुतौ । अथ तैचिरीयप्रश्नछान्दोग्योक्तेषु चतुष्केषु पोडशकलास् च कः कोंशोत्र स्रोक उच्यत इत्याकाङ्कायामुच्यते । तैत्तिरीये चतुष्कद्वयं सार्तकृतपक्षपात उक्तम् । तत्र पृथिवी पूर्वरूपम् । आदित्य उत्तररूपं चात्र । पूर्वस्या'प्याधिलोक'मित्युपक्रम्य पाठातु । द्वितीयस्या प्याधिज्यौतिष मित्युपक्रम्य पाठाङ्कोकवेदात्मकत्वं स्मृतेरिति । चरणस्य पृथ्वीरूपस्य समाधी ध्यातरूपावयवत्वेन तत्प्रामाण्यात् प्रामाण्यम् । आदित्यस्य गोवतसपदा-नमिधेयार्थं उक्तेः कालत्वेन चेष्टारूपस्य प्रामाण्यम् । 'तत्सम्बन्धात् कृतिस्तस्ये'ति कारि-कायाः । प्रश्ने विशेषाभावः । छान्दोग्ये दक्षिणा दिक् कलात्र । तस्याः स्वामी यमः तस्य प्रामाण्यं 'यो यच्छुद्धः स एव स' इतिवाक्यात् भगवन्वेन प्रामाण्यम् ।

१०-२-३१. स्वयं समुत्तीर्येत्यत्र ताहरोनेति समाधिविशेषणचेतोरूपेणेत्यर्थः। १. गोबत्सपद ।

प्रमेयमिति योगे प्रत्यक्षो भगवान् संसारात् तारयतीति सिद्धमिति पूर्वश्लोकसुवोधिन्यां प्रमा भगवद्विषयिणी तारकत्वप्रकारिका, संसारात् तारयतीत्यत्र योगिनः संसारात् तरन्ति तान् भगवान् संसारात् तारयतीति विग्रहात् तर्हविषयिणी च । अतः प्रमेयं तारकत्व-प्रकारको भगवान्, पादनौकारूपः प्रमेयम् । मोक्षसम्प्रदायरूपः । तत्राद् असौहदरूपं च । प्रमाविषयस्य प्रमेयत्वात् । तदत्र 'सदनुग्रहो भवा'नित्यनेन तारकत्वविशिष्टो भगवान् । अन्यग्रन्थेन तर्तु । सदस्तरवत्सपदकरणपदयोविरोधं परिहरन्ति सा तीर्णस्येति । सम्पूर्ण-स्येति अन्यं प्रति सम्पूर्णस्य सुदुस्तरभवार्णवस्यानुवादे । किमत्र श्लोके प्रमेयं योगविशेषण-चेतःप्रमाणेन प्रमितं भवतीत्यत आहुः मोक्षेत्यादि। मोक्षः सम्प्रदायश्चेति 'खयं समुत्तीयें'ति मोक्षः । 'भवत्पदाम्भोरुहनावमत्र ते निधाय याता' इति सम्प्रदायो भक्ति-मार्गरूपः। फलत्वेन साधनत्वेन चेति शेषः। तथा चैतद् द्वयमिह योगजधर्मेण प्रमितं भव-तीत्यतस्तथेत्यर्थः । सर्वशास्त्राणां शब्दरूपत्वात् मोक्षः सम्प्रदायश्च शाब्दीप्रमाविषयौ भवत इति प्रमेये। कृत्वेति प्राचां शैली। भवार्णवे नकादीनाहुः व्यस्नेति।व्यस्नं दुःखम्। अलौकिकेति समाधिकरणसामध्येघातकः । द्यमन्नितीति द्यमत् चक्षस्तद्धिष्ठाता सुर्यो वा, तद्वान द्युमान्, तत्सम्बोधने द्युमन् । द्युमान् सुर्यो वा । 'कृष्णद्युमणिनिम्लोच' इतिवाक्पात् । योगरूढः शब्दः । चरणस्त्रिविधेति चरणस्त्रिषु आकाशरूपो द्यमतः पूर्वोक्तः । 'कृष्णद्यमणी'तिशक्योक्तसर्यरूपोपसंहारप्रयोजकमाहः चिविधेति । युगलगीते भक्ते-ब्बाविश्य भक्तान्धकारं निवारयति। उद्भवाय ज्ञानोपदेशेन जगतपूर्णजाङ्यं,भक्तानां भयं च,'मा भैष्टेत्यभयाराव'मितिवाक्यात् । समर्थ इति 'आकाशशरीरं ब्रह्मे'तिश्रुतेराकाशस्य शरीरत्वात सामर्थ्यम् । निवारयतीति अनुभवाज् ज्ञेयम् । तेपीति पूर्वश्लोकोक्तप्रकारेण कृतगोवत्सपट्रवा अपि सर्वाशेनोत्तीर्णाः प्रसादादेव । कपिलादिस्मृतिषु सेश्वरसातीत तत्कृतपक्षपातात् । न तु योगवलमात्रेणैव तरन्तीत्यपिशब्दः । अन्येषामिति योगारुह-क्षूणाम्। तेषामिति आरूढयोगानाम्। अच्छिद्धं सफलमिति अच्छिद्रसौहृद्रत्वादन्येपामुद्धारः मुखेन, सफलसौहदत्वादन्योद्धारापेक्षेति भावः । आभासोक्तशङ्काद्धयपरिहार इति । छिद्रं जीवप्रत्ययजनकं तददर्शकं सौहदं येषां ते 'ऽद्भ्रसौहदाः'। आकाशकार्यच्छिद्रे गते जीवमात्र-म्रद्धतं मुक्तमित्यर्थः। 'छिद्रा व्योक्षीय चेतना' इति सिद्धान्तमुक्तावल्यामाचार्योक्तेः। यद्वा. उपाधिमात्रे गते जीवमात्रमुद्धतमित्यर्थः। द्वितीयमर्थं विशृण्यन्ति स अनेनेति। 'अद्भ्र'पदेन। पूर्वमेच कृतमिति 'अदभ्र'पदार्थः सफलं, तादशं फलं द्विविधं, दुःखाभावः सुखं च, तन्न पूर्व दुःखाभावार्थमेव कृतं सौहृदं सार्थकं सुखरूपफलेन सफलम्। जीवानन्दाविर्भाव-सहितमित्यर्थः । सौहृदस्यानन्दजनकत्वादेवकारः । सौहृदेन कृपाल्द्रनामन्येषाष्टुद्धारे तेषा-मपेक्षेतिभावः। तथा च पूर्वं पूर्वं श्लोके 'महत्कृतं' महद्भिः कृतं पादपोतत्वप्रयुक्तं सौद्धदमर्थः।

तेषामित्यादि आरूढयोगानां खार्थमन्येषामर्थे च । तमिति सौहृदरूपम् । नतु श्लोकद्वयेपि मंसारस समुद्रत्वकथनात् प्रत्युतासिन् दुस्तरत्वाद्युक्तेरत्र चरणस पीतत्वकथनमेव युक्तं, तदपहाय किमिति नौत्वादिकम्रच्यत इत्याकाङ्कायामाहः तेष्वित्यादि । तेष्विति योगा-रूढेषु । गत इत्यन्येषाम् । पोतरूप इति पूर्वश्लोकोक्तः पादः आकाशरूपः । सुखदो भगवदीयत्वात् । सर्वप्रदर्शक इति 'वहिरन्तरमेव चे'तिवाक्या'दाकाशी ह वै नाम-रूपयोर्निवंहिते'ति छान्दोग्याच कूपजलपरिच्छिन्नतया सर्वसंसारप्रदर्शनः। 'सर्वाणि ह वा इमानि भृतानि आकाशादेव सम्रत्पद्यन्त' इति श्रुतेः। तत्कृपयेति अत्र लोकवेदात्मकत्व-मनुसन्धेयम् । अम्भोरुहस्य पादस्य समाधिकल्पितस्य लौकिकत्वम् , वैदिकत्वं समाधि-कलिपत्तस्याबात्मनारायणस्य । वेदेवात्मनारायण इति । गम्भीरत्वं नारायणपादस्यावृपः स्य वागगोचरत्वं जलनौकास्तम्भनसाधनलोहशृङ्खलानौकाचालनसाधनदीर्घवंशाद्यगम्यत्वं तत्तत्क्रपया तद् गच्छति, न तु भक्तया,समाधौ दार्षान्तिकमानसीसेवाया आभासात् । 'ता नाविदन् मय्यनुषङ्गवद्धिय' इतिवाक्यात्। इदं महत्त्व उपयोक्ष्यते। मानस्याः सेवाया आभासेन तद्वशभगवत्सम्बन्धात् । महत्त्वं भगवत्सम्बन्धात् । अतस्तत्कृपायाः करणत्वम् । महत्कुपयेत्यर्थः । अनितगमभीरं क्रियाविशेषणं समुद्रश्चेत्यादिनान्वेति । महत्कुपया वेदज्ञानेऽवात्मनारायणत्वेन सत्यज्ञानानन्तत्वेन च वेदवेदान्तसारे श्रीभागस्ते ज्ञानात अनतीति । कल्पितपादस्य संसारसम्रद्रस्य च मायिकत्वात् । तत्र व्यसनमृत्युजरादिसन्वात् गम्भीरं यथा भवति तथा इति लसुद्रश्चेत्यनेनाग्रेन्वयः। अम्भोरुहनौकारूपः पादपोतो जातः। आकाशस्य वृद्धिहासभाक्त्वं वृद्धिहासस्त्रे सिद्धम् । अम्भोरुहपदोक्तेनाव्धिसम्बन्धा-भावादाहुः समुद्रश्चेति । भनः' सेनोपयोगी नदी वेदे यमुना तद्रूपो जातः यमुनायाः सेवोपयोगिनीत्वात् । लोके सिन्धुनदीरूपो जातः । संसारस कियतो मायायां स्वकारणे लयात् कारणमाया समुद्रः मार्कण्डेयं प्रतीवीर्वरितः। इत्यञ्जैवेति चरणाम्भोरुहनौकारूपो जात इति हेतोः सर्वनिवेशरूपादञ्जैव निधायेत्यर्थः। दैत्यानां न संसारोत्तरणमिति दैत्यपक्षाद व्यतिरेकोत्र । त इति पोतारूढाः । वशीकृत्येति योगे समाधौ मानससेवाप्रवेशात तथा। आरुहोति मनोद्वारा खजीवं समाधिकल्पिते एकीकृत्य । व्यापकेऽणोरारोहणम् । पोतस्य-नौकारूपत्वेन महत्त्वप्रयोजनमाहुः सर्वमिति । योगसाधनमपि । सत्यव्रत इव । तद्भप-देशिन इति स योगारूढकृत उपदेशो येपामस्ति ते तदुपदेशिनः योगारूरक्षयः। तद्विधाः योगारूढविधाः । सत्सु अनुग्रहो यस्येति तथा चार्वाचीनानामतथात्वेपि तनमूलभूता-चार्येष्वनग्रहात तदनुसारिणस्तारयसीति भावः । 'सदनुग्रह' इत्यन्तवाक्ये विभक्तपुरपत्ती 'असी'ति कियावश्यकत्वे तत्कर्ता 'भवा'नित्यतुक्तसिद्धे पुन'र्भवा'नित्युक्तेस्तात्पर्यमाहुः भवानित्यस्मित्रिति । सम्मतिरिति खसत्यवाक्यादेव सद्तुग्रहायाजीपि जात इति

सदनुग्रहपोषणम् । नलक् वरमणिग्रीवोद्धारेयं धर्मः स्फुटिष्यति । अथ तैचिरीयप्रश्नकान्दोन्योक्तेषु चतुष्केषु षोडशकलासु च कः कोंशोत्र श्लोक उच्यत इत्याकाङ्कायामुन्यते । तैचिरीये द्यौरुत्तररूपम् , आपः सिन्धश्रात्र । समाधेर्मझाण्डद्योरूपश्चिरसि जायमानत्वात् । पूर्वसा'धाधिलोक'मित्युपक्रम्य पाठात् । द्वितीयसा'धाधिज्यौतिष'मित्युपक्रम्य पाठाले । द्वितीयसा'धाधिज्यौतिष'मित्युपक्रम्य पाठालोकन्वेदात्मकत्वं स्मृतेरिति । समाधौ ध्यातेन पृथ्वीरूपप्रमाणेन द्योरिप प्रत्यक्षविषयत्वात् ममेयत्वम् । पृथ्वीरूपप्रमाणाश्रयत्वाद् द्योः शिरोरूपाया वोशिनाम् । आदित्यरूपकृतिः तद्व्पप्रमाणविषयत्वमपां भवाव्धिरूपाणाम् । कार्यत्वात् । अपां पुष्पसादित्यस्य प्रमाणत्वं तत्कार्यस्य पीतापां निर्मोकविषयाणां प्रमायाः करणत्वरूपम् । प्रश्चे न विशेषः । छान्दोग्ये सम्रद्रः कला । यमंरूपप्रमाणेन सम्रद्रसाधिष्टानस्य प्रमायाः सन्वात् । प्रमाकरणस्य चक्षुरादे-पंमेने स्वस्वविषयप्रहणे प्रेरणात् । 'सम्रद्रं मनसा ध्याये'दितिश्चतेः वैदिकं प्रमेयं यम्रनारूपं च । लोके च सिन्धुनदीरूपम् ।

१०-२-३२. चेन्य इत्यत्र कृपाविष्टः साधनं भगवान्, अतलक्क्यतिरिक्तसाधन-लक्षणमाहः साधनमिति। उपदेशक इति 'चन्द्रसूर्यप्रहे तीथें सिद्धक्षेत्रे शिवालये मन्न-मात्रप्रकथनम्रपदेशः स कथ्यत' इति रामार्चनचन्द्रिकायां रुद्रयामिलवचनम्रपदेशलक्षणम्। वैदिकोपदेशे 'तत्त्वमसी'त्यादौ लौकिकनामादिप्रवेज्ञात् अज्ञातेर्थे इनार्थे वा कप्रत्ययः। तुष्णीम्रपदेशो न फलायेति प्रकारपर्यन्तानुधावनम् । प्रकारः प्रकर्षेण करणं कृतिः । उप-देशकविषयिणी कृतिः फलाय भवति। एतेन नन्वसिन् श्लोके बिर्धसिनिन्दैव दश्यते. न तु किञ्चित् साधनम्, अतः कथं साधननायकत्विमिति शङ्का परास्ता। तथा च तदिति रिक्तेऽसम्पदायिके साधने निराकृते तत्र दृढविश्वासो भवति, अन्यथा पाक्षिकत्वं स्यादिति असम्प्रदायिकसाधननिन्दाद्वारा न हि निन्दान्यायेनात्र साधनस्थैन कथनमितिभावः। स चेत्यादि न हि निन्दा निन्धान् निन्दितुं प्रवृत्तापि तु विधेयं स्तोतुमितिन्याये निन्धानि तदित-रिक्तसाधनानि । विधेयं उपदेशकस प्रकारः स अर्थात् आक्षेपाद अर्थापन्या व्यञ्जनयो-क्तो'ऽनाहतयुष्मदङ्घय' इति पदस्य । युष्मदङ्घयो यैराहताः पादसेवनेन ते न पतन्तीति । अर्थापत्तिस्त प्रत्यक्षेण शब्देन वा प्रमितसार्थस्यार्थीन्तरं विनानुपपद्यमानस्योपपत्तयेऽर्थाः न्तरकल्पना । अत्र शब्देन प्रमितोर्थः पतनम् । अर्थान्तरं अपतनम् । अनुपपद्यमानं अभाव-ह्माने प्रतियोगिज्ञानस्य कारणस्वात् । अपतनाभानः पतनमिति प्रतियोग्यपतनम् । अर्था-न्तरकल्पना अपतनकल्पनेत्यत्र ह्रेयम्। तदतिरिक्तेति उपदेशकप्रकारातिरिक्तसाध-नानि । भावस्यास्तत्वकथनेन पूर्वं भावस्य सन्वमायाति । 'तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति बृहदारण्यकादित्याशयेनाहुः ते हीति । भगवन्तमिति तथा च कापिल-

९ भंगवड्य । २० भगवता ।

साक्ष्यम्बचनसूत्रवृत्तिः 'क्षेत्रकर्मविपाकाश्यैरपमृष्टः पुरुपविशेष ईश्वर' इति । एवमिति भगवदुपासनेन । ज्ञानप्रवृद्धाञ्चपासनस्य कारणत्वं प्रसिद्धम् । विकर्मसहितमिति ज्ञान-विशेषणमिदम्। अत्र टिप्पणी स्पष्टा। सुवोधिन्याम्। भगवदंशमिति भगवतोसङ्ग-पुरुषस्यां इं उपाधिमेदिमिनं, 'उपाधिमेदेप्येकस्य नानायोग आकाशस्येव घटादिमि'रिति. 'उपाधिभिंद्यते, न तद्वा'निति स्त्राभ्याम् । पूर्वचदपीति विकर्म चेन्न क्र्युः। तथावृद्धि-रिति साङ्क्ष्यमायानादयोरुत्कृष्टत्वेन ज्ञानकरणभूता वेदे आचार्यमतत्वात । लोके निरीश्वरादि-षुदिज्ञीनम्। बुदिज्ञीनमिति नैयायिकाः। की दशीत्यत आहुः विकर्मेति। विकर्मापेय-पानादिसाङ्क्ष्यमायावादावलम्बनज्ञानं फलं यस्याः तादशी । पूर्वज्ञानेनेति बहुजन्मभिः प्रवृद्ध-द्वानेनोपासनाजन्येन। महतेति संसारावेशाः उपासकाश्वातो ज्ञानसंसाराभ्यां महत्कष्टम। इदं कुच्छ्पदस्य विवरणम् । सर्वस्वेति संन्यासे शाङ्करमतावलम्बे एवं भवति । ब्रह्माः रमेति 'अर्ह ब्रह्मासी'त्थेवम् । निरीश्वरसाङ्क्षेप्येवम् । 'पुरुषार्थशून्यानां गुणानां प्रतिप्रसवः कैवल्यं खरूपप्रतिष्ठा वा चितिशक्ति'रिति सुत्रात् । जीव एवात्मा ब्रह्म, खाश्रयैव मुक्तिरिति मायानादिमतानलम्बनेन 'विधक्तमानिनो' जाताः। भावना सरणम्। शाब्दज्ञानविषय-स्यात्मब्रह्मणः। परपदारोहे पातोसम्भावित इत्यत आहुः तदेवेति । ब्रह्मत्वेनात्मभावनमेव । न त भगवदाविभीव इति तद्योगव्यवच्छेदक एवकारः। परं पदमिति आवरणभङ्गादिति ज्ञेयम्। 'असङ्गोयं पुरुष' इति स्त्रोक्तं साङ्क्ष्यानाम् । एव'मन्य'पदार्थं 'परं पद'मित्यस्यार्थग्रपपाद्य पदानि च्याकुर्वन्ति स ये इतीत्यादि । प्रसिद्धा इति त्यदादित्रयाणां प्रसिद्धवाचकत्वम् । प्रधानरूपे जगति नित्यजगतोऽभेदं साधयन्ति स अन्ये भगवदिति । आन्तरालिक-सन्यत्पन्नाः। प्रसिद्धा भिन्नाः पूर्वश्लोकोक्तेभ्यो भगवनमार्गायेभ्यो भिन्ना लौकिकाः। भगवताः स्तिभातिप्रियत्वरूपेण रहिताः 'मायेत्यसुरा' इति वाक्येन प्रधानाजगुजायत इति सांख्य-सुत्रेण प्रधानस्य कारणत्वात् समवायित्वात् । तेन भगवद्गहिता निरीश्वरा इत्यप्यर्थः । ईश्वराज्ञिष्क्रान्ताः। ननु 'यतो वा इमानि भृतानि जायन्त' इतिश्रते रात्ममायामृते राजन् परसानुभवात्मनः न घटेतार्थसम्बन्धः खप्नद्रष्टुरिवाञ्जसे'तिवाक्षीपष्टब्धायाः कतो भेद इत्यत आहुः भगवद्विचारेणेति। भगवद्विचारो जीवविचारश्च, तत्र जीवविचारः जीवस्य विचारः पष्टीतत्पुरुषः जीवकर्तृकविचारः साङ्क्षयोगसम्बन्धी। ईश्वरविचारो वेदद्वारा भगवतो विचारो भगवद्धिचारः, पष्टीतत्पुरुषः, भगवत्कर्तको विचारस्तेनेत्यर्थः । पूर्वश्लोके भगव-द्विचारः,अत्र श्लोके जीवविचारः,तेनोभाभ्यां श्लोकाभ्यां वेदलोकप्रतिपादनादपि लोकवेदा-त्मकस्मृतिचतुष्टयमत्र । न हि सर्वत्र भगवत्स्फूतौ बत्र धर्मी धर्मादिषट्टं च व्यहचतुष्ट्रयं वा पुरुषार्थचतुष्टयं वा वक्तं शक्यम् । व्याख्यानात् । बालबोधे 'धर्मार्थकाममोक्षाख्याश्रत्वारोधी मनीषिणां जीवेश्वरविचारेण दिधा ते हि विचारिताः अलौकिकास्त वेदोक्ताः साध्य-

साधनसंयुताः लौकिका ऋषिमिः प्रोक्तास्तथैवेश्वरशिक्षये'त्यनेन सन्दर्भेण साङ्ख्योगौ दौ मोक्षोपयोगिनौ जीवविचारेणातो वेदविचारेण भगवदीयेन विचारेण। 'एकः सन् बहुधा विचचार' इतिश्रतेः। अन्यानिति आत्मीयेभ्योन्यान् मित्रान् मेदेन यान् प्रसिद्धान् मन्यते जानाति। 'वेदाहमेतं पुरुषं महान्तं आदित्यवर्णं तमसस्तु पारे। सर्वाणि रूपाणि विजित्य धीरः नामानि कृत्वाभिवदन् यदास्तं इतिश्रुतेरभिवदनरूपप्रयत्नस्रेज्छाद्वारा कारणं यज् ज्ञानं सदनुकुलन्यापारवानिति 'जानाती'त्यस्यार्थः । लोके ज्ञानाश्रय इत्यर्थः । असुरेति अन्य-पदोक्तानां निरीश्वराणां तथात्वात । तेष्वित्यादि तेषु असुरपक्षपातिसाङ्क्षेषु आत्मीयत्व-बानामावः। तेष्वत्यत्र विषयसप्तमी। अदर्शनं ज्ञानाभावः। रात्रिस्थैरिति रात्रिश्वरैः। आमोद इति पक्षपातः यौगिकः शब्दः । आ समन्तात मोदो मोदनम् । अत इति ब्यतिरेकात् । पूर्वेति दृढभावनया त्यक्तपूर्वापरिवचारणम् । 'यदादानं पदार्थस्य वासनेति प्रकीर्तिते'ति योगवाशिष्टसारणात् । सङ्गात् दृढसारणेनेत्यर्थः । पदार्थस्य विश्वक्तत्वेन रूपे-णात्मनः अविभ्रक्तत्वमाद्वः ज्ञानं शास्त्रोत्थिमिति । ब्रह्मात्मभावनारूपं 'तत्त्वमस्या'दि-बाक्योत्यं शाब्दस्य । भक्त्यर्थं तदु भवति । निबन्धे 'तत्त्वमस्यादिवाक्यस्य शोधित-स्यापि युक्तितः न विद्याजनने शक्तिरन्यार्थं तच कीर्तितम्'। 'अन्यार्थं' भक्त्यर्थम्। तथाप्यन्ये एत आत्मीयेभ्य इति शान्दापरोक्षमत्र । विषयत्वेनेति अभेदसम्बन्धस्त श्रात्मखरूपसम्बन्ध इत्यात्मानतिरिक्तः । आवरणभङ्गाद्वाऽभेदसम्बन्धापेक्षाभावः । 'उपा-धिर्भिद्यते न तद्वा'निति साक्ष्यसूत्रम् । शान्दापरोक्षे नैदिके लोकप्रवेशे विषयविषय-भावो भासत इति विश्वयत्वेनेत्युक्तम् । वेदे विषयविषयिभावे जडत्वापितिति । अल इति स्मृतिर्द्धिलोकवेदारिमकेति वेदे लोकपवेशादित्यर्थः । तस्मादिति विषयत्वेनारम-बानात । विषयान्तरवत् वन्यकम् । तस्यापीति विद्यारूपस्य विषयत्वेनात्मग्रहणस्यापि। अपिशब्देन वेदान्ते विद्ययाभिमान उक्तः। तथा च श्रुतिः। छान्दोग्ये 'महामना अनू-चानमानी रूक्य एयाये'ति । श्वेतकेतुः पितुराज्ञया वेदानधीत्य 'महामनाः' सर्वज्येष्ठोऽह-मिति मन्यमानः। 'अनुचानं' अञ्चवचनसमर्थमात्मानं मन्यत इत्य'नुचानमानी'। 'स्तब्धः' अप्रणतस्त्रभावः 'एयाय' स्वगृहान् प्रत्यायात इति श्रुत्यर्थः । 'त्वय्यस्तभावा'दित्यादि म्याक्रविन्त स अत एव त्वयीत्यादिना। अत एवेति जनिताभिमानादेव। पूर्वस्थित इति 'ते हि पूर्वज्ञानानुसारेणे'त्यादिग्रन्थोक्तो भगवदुपासनारूपो 'ज्ञानान मुक्ति'रितिसाक्क्ष्य-स्त्राज् ज्ञानरूपो भावः। साधनत्वेनेति भावनासाधनत्वेन परिग्रहात् । आत्मविग्रुक्त-त्वामिमानसाधनत्वेन परिग्रहाद वा। अस्तः खरूपात् प्रच्युतः। अस्तं गत इत्यत्रा-स्त्रमिति भावे क्तः। असनं गत इति प्रत्ययार्थो विषयः कर्मप्रत्ययात्। असनामित्र-गमनविषय इत्यर्थः। अहङ्कारादीति अविद्यास्त्रोक्ताहङ्कारादीत्यर्थः। महान्त इति

अविश्चद्वद्वद्विषु तत्मतीत्या महान्तः साधनकरणात् । 'अन्य'त्वान भगवत्सम्बन्धकृतं महत्त्वम् । यत्नमपीति 'तपःस्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि क्रियायोग' इति पातञ्जलसाक्क्ष-प्रवचनस्त्रीयेश्वरप्रणिधानपदवाच्यक्रियायोगम्। अत इति यत्नाकरणात्। एव जाता इति विश्वद्वबुद्धियोगन्यवच्छेदक एवकारः। नन् 'त्रय्या चोपनिषद्भिश्च साङ्मयोगैश्च सात्वतैरुपगीयमानमाहात्म्यं हरिं सामन्यतात्मज'मितिवानयात् साक्क्वयोगशास्त्रिणामवि-श्रद्धमुद्धित्वं महत्त्वविरुद्धमतो विश्वब्दार्थमाहुः परमेति। तथा च श्रुद्धबुद्धित्वं महत्त्वा-विरुद्धं वर्तत इति न महान्त इति पदिवरोध इत्यर्थः। अहङ्कारादिसर्वदोपास्प्ररणं च ग्रद्ध-बुद्धित्वेषि । अहङ्कारादिसर्वदोषस्फुरणे परमशुद्धेः कारणत्वात् । ज्ञानस्येति सान्विकसः, सर्व एको भगवानित्याकारकखगीतोक्तस्य । पूर्वावस्थादोपत्वप्रकारकदोपविशेष्यकज्ञानस्य सान्विकत्वात् । एवं च दोपविषयकराजसतामसधीशून्यत्वमन्तःकरणे परमग्रुद्धिस्तयेत्यर्थः। अत इति संसारावेशा उपासकाश्रातो ज्ञानसंसाराम्यां कुच्छात् । आरुहोति च्यापके औपा चिकजीवारीहणम् । अनाद्दतेति आरोपापवादेनाङ्गीणां सगुणत्वात् आरोपविषयीकरण-'मनादर्णम्'। भगवचरणेति आकाश्रूपभगवचरणातिरिक्तम्। श्रृङ्खलद्वीप इति तत्र शृङ्खलापरित्यागे सति यथा पतन्ति तथैते आत्मीयेभ्योन्ये पतन्तीति मूलसंस्कारेणान्वयः, पुराणान्तरादौ प्रसिद्धम् । आदरेति आदरः स्नेहभेदः। चरणस्थिताविति समाधानतु-भूतभगवचरणिश्वतौ मनोनिवेशद्वारा तत्र जीविश्वतौ हेतुरित्यर्थः। अत्र विकर्मसिहताः ब्रानिनोऽसिन् श्लोके उक्ता दैत्याः खयमङ्घ्यादराखीकारेण दैत्यपक्षव्यतिरेक उक्तः। अथ तैत्तिरीयप्रश्रज्ञान्दोग्योक्तेषु चतुष्केषु षोडशकलासु च कः कोंशोत्र श्लोक उच्यते इत्याकाः-ङ्कायामुच्यते । तैचिरीये आकाशः सन्धिः अग्निः पूर्वरूपं चात्र । अधिलोके आकाशः। वेदेऽग्निः। लोकवेदात्मकत्वं स्मृतेरिति । अत्र श्लोक आकाशस्य चरणत्वं अग्रेस्तत्प्रविष्टरूपस्यानाहत-पदेन द्योतनात्। प्रश्ने विशेषाभावः।छान्दोग्ये 'चश्चःकले'तिश्चतिः। लोके चश्चः साधनम्। सर्यः स्मृतिपश्चपाते चक्षराघिदैविकः। अग्रिरूपःस्यों वेदे । इति लोकवेदात्मकत्वं स्मृतिकृतपञ्चपाते । १०-२-३३. तथा न त इत्यत्र। भक्तास्तु तादशा अपि न पतन्तीत्याशयेनामास-

१०-२-३६ तथा न त इत्यत्र । मक्तास्तु ताहशा आप न पतन्तात्याशयनामासमाहुः नन्वित्यादि । 'एकं साङ्क्ष्यं च योगं च वेदारण्यकमेव च परस्पराङ्गान्येतानि पश्चरात्रं च कथ्यत' इतिवाक्यात् साङ्क्ष्येपि पश्चरात्रोक्तां खतो जातां वा आदरे जातेनाहतशब्दत्रयोगात् मक्ति निवेश्य साङ्क्ष्येपि मक्तिमार्गमाहुः मक्तिमार्गति । विकर्मति 'यः
कश्चित् वैण्णवो लोके मिथ्याचारोप्यनाश्रयी'त्यादिवाक्येषु वैष्णविवशेषणतयोक्तेन विकमीदिना । साधनत्येनेति निरीश्वरसाङ्क्ष्यमायावादावलम्बनसाधनत्वेन । यद्वा ।
त्वदीयतासाधनत्वेन । आशङ्काप्रन्थत्वादेवकारस्त्वदीयत्वासाधनत्वयोगन्यवच्लेदकः ।
तुल्यत्वादिति बुद्धिनाश्वप्रसञ्जकत्वेन तुल्यत्वं आत्मीयान्ययोर्मार्गयोः, मगवद्वावे

साधनत्वेन परिग्रहस्य तुल्यत्वादित्यर्थी वा । मार्गान्तरं अन्यमार्गम् । स्मार्तस्येति बात्मीयेभ्यो येन्ये तेषां मार्गो गतः । तथा च मोक्षशेषभृतस्य। त इति सार्तभगवन्मा-र्गीयाः। पूर्वमिति बुद्धिनाशात् पूर्वम् । तद्गत् निरीश्वरसाङ्कावत् । इदं मृलस्य'तथा'-पदस्य विवरणं, तथा चैवमन्वयः। ये तथा पूर्वं तद्वत् प्रवृत्तास्तेपि तावकाः सन्तः न नश्यन्तीति। पाद इति इदं भ्रद्यन्त्यपि नेत्यस विवरणम्। एतसैव निष्कर्षमाडुः आरुह्यमाणेति । साङ्क्षमार्गात् । स्वमार्गादिति भगवन्मार्गात् । स्मृतिः **कृतपक्षपाते लोकवेदात्मकस्पृतिसङ्गद्दोद्योति। विशेष्यविशेषणभावो वा । मार्गस्यैवेति** 'यानास्थाय नरो राजन् न प्रमाद्येत कहिंचित् धाविन्नमील्य वा नेत्रे न स्खलेस पते-दिहें 'तिवाक्यात । प्राप्नोत्येवेति अत्यन्तायोगव्यवन्धेकैवकारः। भगवानितीति ऐश्वर्य-मधानः। कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुं समर्थत्वमैश्वर्यम्। न भवत्येवेति अत्यन्तायोग्व्यवच्छेदकः एषकारः । तत्रत्यानामिति वावकानाम् । विलासचिह्वानां भगवति रात्रौ भवानां वा दर्शनार्थम् । विकर्मेति 'अकाले दर्शनं विष्णोर्हन्ति पुण्यं पुराकृत'मितिवाक्यात तथा। द्वितीयपक्षे विषयासक्तिसद्भावेन विकर्मतुल्यत्वं दर्शनस्य। 'अपि चेत सुदुराचार' इति बाक्यादाहुः सेवापरत्वादित्यादि। अनेन सेवाया विकर्मवाधकत्वमुक्तम्। तदित्थम्। ये मक्ताः सेवां कुर्वाणा अपि न विषयासक्तिरहितास्तेषां विषयासक्तिनिवृत्त्यर्थं भगवान स्वस्रूपस्थितानि निलासचिह्नानि प्रदर्शयति, तदा चिह्नानामतिरमणीयत्वेन मगवद्विलासे सर्वोत्कृष्टत्वज्ञानाद विषयेष्वतिद्दीनत्वबुद्धिरुत्पद्यते, तदा विषयं त्यक्वा भगवत्येवासक्ता भवन्तीति । नान्येषामिति 'येन्य' इतिपदोक्तानां प्रसिद्धान्येषां नेत्यर्थः। अत एवेति दर्शनवस्वादेव । रिज्ज्वित 'स्नेहानुबन्धो बन्धूनां मुनेरिष सुदुस्त्यज' इति-वाक्यात् । स इति स्नेदः, सः खं स्नेदः आत्मिन यसैवादशं जीवम् । तेषामिति सार्त-मगवन्मार्गीयाणाम् । कालादय इति आदिना दुःसङ्गादयः । 'सर्वत' इत्यर्थक'मिनत'-इत्यन्ययमित्याहुः बाह्याभ्यन्तरेति। बाह्यं देहं कालादिभ्यः आभ्यन्तरं भक्ति दुःसङ्गा-दिभ्यः। कालादिभ्यः एव वा बाह्यमाभ्यन्तरं च। तदपि सर्वे यतः सर्वभावेन सर्वत्वेन। रध्यमाणाः रक्षिताः। यथाश्चतं वार्थः । बाह्यमाभ्यन्तरं च सर्वमाहः बुद्ध्यादीनामित्यादि । आदिना मनश्चित्ताहङ्काराः मनोष्टत्तयश्च दशाभ्यन्तरं सर्वम् । अन्यप्रवेशो भूतादिश्वेशो बाबं सर्वम्। सर्वेष्निति 'तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवती'ति छान्दोग्यश्चतेः। 'तस्य' सर्वात्मभाववतो भक्तस्य । सर्वात्मभावदानेनापि रक्षिता रक्ष्यमाणा वा भ्रमन्तीत्यत्र कर्तारः। तदाहुः कालादिभयरहिताः निर्भया इति दुःसङ्गेपि निर्भयाः। यदिति सर्व-लोकेषु विनायकानीकपमूर्धरूपम् । एतेषामिति आत्मीयानां तावकानाम् । नायका दुष्टाना-मित्याश्रयेनाहुः विश्वकर्तार इति। स्वयमपि दुष्टाः। व्रवर्णलोप इत्याश्रयेनाहुः विश्वाब्देनेति।

'विव्यराज' इति शब्दसमानाधिकरणत्वाद् विव्या उच्यन्ते । जनका एवेति विव्यजनका एव । अन्ययोगन्यवच्छेदक एवकारः। अन्धिकारात् । बहव इति बहुवचनार्थः। बहव इति षष्ट्रवचनार्थः। भगवदीयेति आदिशब्देन वलभद्रसुदर्शनभयमम्बरीषप्रसङ्गे नवमस्कन्धे दुर्वाससः। वलभद्रभयं फलप्रकरणे भक्तनयने शङ्खचुडस्य । शंखचुडस्पर्शेप्यत्रत्यस्पर्शात् पश्चा-दस्पृठ्यैर्वेति ज्ञेयम् । उक्तदार्धान्तिके दशन्तमाहुः यथा प्रह्लाद इति । सामीप्ये सप्तमी । यथा प्रह्लादसमीपे अस्पृरुपैव तिष्ठन्तीत्यन्वयः। तेष्विति उक्तानां मूर्धसु सर्वसामर्थ्य-स्थानेषु परमकाष्टापनेषु आरोहणं मर्यादार्थं जन्म तदर्थं भगवद्भक्ताः प्रह्लादादयः। सेश्वरसाङ्ग्याः पादं चरन्तीत्यस्य गतिकर्मणः गत्याश्रयं, पादं पदनं गमनं खीयं क्रवैन्ति, प्रयच्छन्ति ददति। दैत्येभ्यः। अयमर्थः। पूर्वं सनकादिरूपस प्रह्लादस भगवद्वारि क्रोधेन विकर्मणा दैत्येष्वचपदोक्तरीत्याः जन्म जातम्। तथा च निवन्धे 'अत्रापि वेदः निन्दायामधर्मकरणात् तथा नरके न भवेत पातः किन्तु हीनेषु जायतं इति सम्प्रदायः। इदं अज्ञानयत्वेन भातं प्ररिभ्रमणस्थानं जीवानामित्याभासोक्तं युक्तम् । किंच तद्नु सर्वेषु होकेषु परिश्रमन्ति । यत्र तेषां विद्यानां परमं सामर्थ्यं प्रभवति तादशेषु निषिद्धदेशेष्वि अमन्तीति तेषामध इति। विश्वतत्कर्नृणां भगवद्भक्तानां तत्कृतभयाभावाद् भगवद्बद्ध-सौद्धदत्वेनाधःपातनसामध्यीभावात्। अत्राधःपातनं पादसेवनानादरः। पाद आकाशः । प्रतिष्ठाहेतवः भक्तिहेतवः एव भवन्ति । माहात्म्यसारकत्वात । अत्र निबन्धः 'किन्तु हीनेषु जायत' इत्यस्याग्रे पूर्वसंस्कारतस्तत्र 'भजन् मुच्येत जन्ममि'रिति। अयं सिद्धान्तः समर्थितः। दृष्टान्तमाहुः यथा जडेति। तेषामिति त एते निरीश्वरसाङ्ख्या-द्यभिनिवेशिनोपि । अहं ब्रह्मासीति भावनावन्तः । तेषां मूर्धानः मुख्याः । सर्वेति यत्र तेषां विज्ञानां परमं सामध्यें प्रभवति तादशानि निषिद्धदेशरूपाणि। गौणनिषिद्धदेश-व्यावृत्यर्थं विशेषणं परमेति। परमकाष्टा पश्चिमदेशकाष्टा। अतस्त इति तावकाः। न द्विषन्तीति। अधापतनसाधनं क्रोधं न कुर्वन्तीत्यर्थः। अधोगमनत्वेन तमस्त्वेन कार्यकारणभावात । 'अघो गच्छन्ति तामसा' इतिवाक्यात । यत तु यथा पूर्वश्लोकोक्ताः पतन्ति तथा ते तावकाः न अध्यन्तीत्यन्वयं कश्चिदाशशङ्के । तथा च पातो भवति परं तथा न भवतीत्यर्थं चाह । तन मन्दम् । 'त' इति पदस्य नैयर्थ्यापत्तेः। यदि हि तच्छब्द-स्येदं बहुवचनान्तपदं तदा तेन पूर्वश्लोकोक्ता एव परामर्पणीयाः । तेषां तु पात उक्त इति न अश्यन्तीति वाक्यस्यैव विरोधः। यदि च युष्पच्छब्दस्य षष्ट्येकवचनान्तं तदा तेनैव भगवदीयतायाः प्राप्तत्यात् , 'तावक'पदस्य वैयर्थ्यमिति दिक् । सिद्धमाहुः अतो भक्तीति। तथा चात्र स्तत्या भगवदंहचादरस्य साधनस्य फलनिरूपकरवं नोध्यम्। फलमभयम् । 'अभयं ह वै जनक प्राप्तीसी'तिवृहद्यरण्यकाद् वेदः, एकविंशतिदुःखध्वंसी

मोक्षः इति लोकः। दुःखं भयात्। 'मुक्तिरन्तरायध्वस्तर्भ पर' इति साङ्ख्यस्त्रम्। भाष्येप्येकेका भक्तिर्मुक्तिसाधनमित्युक्तम्। भक्तास्तादृशस्थानेपि गतास्तत्कृतभयरहिताः, दैत्यानामभगनदीयत्वाद् श्रंग एवेति दैत्यपक्षच्यतिरेकः। अथ तैत्तिरीयप्रश्नलान्दोग्योक्तेषु
चतुष्केषु पोडशकलासु च कः कोंशोत्र श्लोक उच्यत इत्याकाङ्क्षायामुच्यते। तैत्तिरीये
'वायुः सन्धानं' 'वैद्युतः सन्धान'मिति च श्रुतिः। वेदे वायुः अधिलोके वैद्युतः। लोकवेदात्मकत्वं स्मृतेरिति। परिशेषादत्रश्लोके। 'माधव'पदेना'त्मा वै पुत्र नामासी'तिश्रुतेवीयुः वैद्युत्य। विद्युतालिङ्गत इति वैद्युतः, शैपिकोऽण्, माधवः। सूर्यो विद्युत्त्यः, माशब्दस्य विष्णुपत्न्यां लक्षणा, एकभर्तृत्वसम्बन्धः। फलत्वसाम्यात्। जन्मप्रकरणत्वेन
सङ्ख्यातात्पर्यस्य मुख्यत्वात्। प्रश्ले विशेषाभावः। लान्दोग्ये 'सूर्यः कले'तिश्रुतिः। 'स्मृतिः
प्रत्यक्षमैतिद्यमन्त्रमानश्रतृष्टयम् एतैः सर्वेरादित्यमण्डलमेव विधास्यतं इत्यारण्यकातः।

१०-२-३४. सत्त्वं विद्युद्धमित्यत्र पूर्ववदिति प्रमाणादि कि भगवत्पक्षपाते आह । सप्तम्यन्तादु वतिः । प्रमाणेन पक्षपातम्रपपादयति स वेदो हीत्यादि न स्यादि-त्यन्तम् । विदिके मार्गे सर्वधर्मप्रवर्तको भगवान् प्रमाणं, तचानधिगतार्थगन्तृत्वं, तत् सर्व-मुच्यते। प्रवृत्तीति 'निवृत्तं कर्म सेवेत प्रवृत्तं द्रतस्त्यजे'दित्युक्तेः। प्रतिपादक इत्यभि-धया। तात्पर्यवृत्त्या तु 'तवाईणमर्थ' इत्यग्रे वक्ष्यन्ति 'ततोषी'ति ग्रन्थेन । 'आश्रमादाश्रमं गच्छेन् नान्यथा मत्परश्वरे'दितिवाक्यात् सर्वोत्तममार्गमेकादशस्कन्धे 'यथानुष्ठीयमानेन त्विय मक्तिर्नुणां भवे'दित्याद्यध्यायद्वयेनोक्तं व्याख्यायामाहः ताहद्योपीत्यादि । प्रवृत्ति-निष्टतिप्रतिपादकोपि,प्रत्येकं एकं प्रवृत्तं निष्ट्तं वा कर्म लक्षीकृत्य,द्विधा भिन्नैः ब्रह्मचारि-गृहस्थावित्येको भेदः वानप्रस्थयती इत्येको भेदः। द्विधा मिनैश्रतुर्भिराश्रमैः। द्विविध इति महाचारिगृहस्थाधिकारकः वानप्रस्थयत्यधिकारकश्चेति।सप्तदशाष्यायार्थेकवाक्यतयाहः तन्त्र प्रवृत्ताविति। सिद्धमिति ब्रह्मचारिणोध्ययनं अथों वेदार्थः गृहस्थस्यानुष्ठानं तेना-ध्यात्मिकचित्तशुद्धौ अवबोधो ज्ञानमिति सिद्धम् । अष्टादशाध्यायार्थेकवाक्यत्याहः तप इत्यादि । एतेन वेदः प्रमाणं भगवत्कृतिश्राश्रमचतुष्टयधर्मरूपा प्रमाणग्रक्तम् । कृतिसम्बन्धिनं प्रवर्तकं भगवन्तं प्रमाणमाद्यः एतदित्यादि । धर्मानुष्टानमित्यसः विशेषणं वेदानुसारे-णेति । क्रियाकाण्ड इतिनामानुसरणेन । दैत्यां शानामिति आश्रमचतुष्टयाधिकारिष्वेवासर-सम्पत्तिमताम् । सत्त्वमूर्तिरिति डितीयस्कन्धनवमाध्याये प्रवर्तते यत्रे तिवाक्ये शुद्ध-सन्तस्य वैकुण्ठ उक्तेः 'सन्तं यस्य प्रिया मृतिं'रित्युक्तम् । द्वितीयनवमाध्यायोक्ता । मिश्रसन्त-प्रयोजनमाहुः खसत्त्वं पकटीकृत्येति। खं खीयम् । सात्त्विकानेवेति एवकारस्तामस-दैत्यांशयोगव्यवच्छेदकः । प्रेरयतीति बुद्धिद्वारा । विपरीतानिति तामसान् । श्लोकं म्याकूर्वन्ति स वैदिकाश्चेति । जगति प्रवर्तन्ते इति 'यद्यदाचरति श्रेष्टस्तचढेवेतरो

३९५

जनः स यत् प्रमाणं क्रुरते लोकस्तदज्ञवर्तते' इति गीतायाः। स्थितिपदार्थं विश्वदयन्ति सा तदैव तेनेत्यादि। 'स्थितिवैंकुण्ठविजय' इतिवाक्याद् वैकुण्ठरूपेणैक्येपि विजये न कर्तृकर्मभाव इति । अयते सेवते । क्रीडार्थं आत्मनेपदात् । द्वितीयस्कन्धनवम एव 'ददर्श तत्रे'त्यत्रेत्यादिवाक्योक्तः सात्वनां पतिर्वाक्ये भगवान् । भक्तवश्यत्वेपि कीडापि निमित्तम्। प्रसृतेनेति व्यापकधर्मस्य व्यापकत्वनियमात् व्याप्तेनेत्यर्थः । क्रमेणेति आश्रमक्रमेण। सम्यगनुतिष्ठन्तीति येन व्याप्तस्य सत्त्वसाश्रयणेन हेतुना वेदादिभिः करणै'स्तवाईणं समीहित' इत्युक्ते वेदादीनां दृष्टद्वारकं भजनकरणत्वं न सम्भवतीति पूर्वे वेदाद्यत्रष्टानं ततिश्वचशुद्ध्या भजनमित्यदृष्टद्वारा करणत्वम् । तथा चैतावदर्थात् अर्थापत्ति-ह्मपाल् लन्धम्, 'आर्थिकं तु प्रवक्ष्यामी'ति कारिकाया इति होयम् । वेदह्मप्रमाणस्या-मिधया अगवान् तत्कृतिश्र प्रमाणं निरूष्य तात्पर्यवृत्त्या वेदप्रमाणसिद्धाईणकृतिरूप-प्रमाणमाहुः ततोपीत्यादि । शुद्धान्तरिति आघिदैविकी शुद्धिस्त्र । तवाईणमिति तदुक्तं, 'भगवान् ब्रह्म कात्स्न्येंन त्रिरन्वीक्ष्य मनीपया तद्वध्यवस्यत् क्रुटस्यो रतिरात्मन्यतो भवे'दिति। भगवत्सेवेति सेवा रतिः। श्रद्धायां भक्तौ व्यसनरूपश्रेममिलनात्। रति-रेवासक्तिः । अत्र 'श्रद्धारतिर्भक्तिरनुक्रमिष्यती'ति वाक्यम् । 'ततः प्रेम तथा सक्तिव्यसनं च यदा भवे'दित्याचार्योक्तिश्वानुसन्धेया। स्फुटिर्यथाऽनन्तपारस्य वेदस्यातिविस्तृतभगव-त्सेवानिरूपकत्वेन विस्तारस्य स्कन्दपुराणचातुर्मास्यमाहात्म्यनिरूप्यत्वात् प्रवृत्त्यर्थ संक्षिप्तपूजनमेकादशैकोनविशाष्यायोक्तम् । एकोनविशाष्यायोक्तश्रवणादिकं च भगव-त्सेवापदेन गृह्यते । भक्तिवर्धिन्यां 'पूज्या श्रवणादिभि'रित्याचार्यवचनात्। अष्टाक्षर-मन्नः श्रीभागवतमाहात्म्योक्तः साथनचतुष्टये मुमुक्षुकार्यम्।''मुमुक्षुर्वे शरणमनुत्रजे'दिति-श्रुतेः। आत्मनिवेदनं श्रद्धा, श्रवणादिसरणिः प्रेमान्ता, एकोनविद्याध्याय एकादशीये इयं मर्यादा भक्तिः । पुष्टिभक्तिस्तु सन्ध्यामन्त्रे । 'तत्त्वायामि ब्रह्मणा वन्द्यमान' इत्यादौ । 'तदाश्चास्त' इत्यनेन तच्छब्दार्थाश्चया यजमानो इविधितित मृतौ मर्यादामार्गकरणात्। सर्वोत्मभावस्तु पदानसाध्य इत्यन्यदेतत्। भावनादिकं ग्रन्थान्तराद्ह्यम्। फलाध्यायरइमेश्च मत्कृतात् अप्रतीकालम्बनसूत्रीयात्। विस्तरियान लिख्यते। ननु वेदेनेति विधि-निरूपकेणैव। एवकारः सत्त्वश्रयणयोगव्यवच्छेदकः। कार्यसिद्धाविति धर्मप्रमित्यादि-सिद्धौ । मुले श्रेयः फलमित्याशयेनाहुः यदि फल्डेति । कोपीति वेदातिरिक्तश्रेतनो नियामकः। न च वषुर्विना वेदादपि न फलसिद्धिरिति वाच्यम्। तैत्तिरीये 'तस्य यज्जरेव श्चिरः ऋग्दक्षिणः पक्षं इत्यादिपक्षिनपुस्तन्वाद् वेदस्य। एवं वेदातिरिक्तापेक्षामाव इति वाच्यम् । 'तासां मे पौरुषी प्रिये'तिवाक्यात् पुरुषविधन्नाह्मणोक्तवपुषो मुख्यत्वात् । वेदातिरिक्तचेतनापेश्वासन्वात्। विसंवादि नमिति फलेन विगतसंवादोस्यास्तीति विसंवादी तं

श्रीमा.द.स्क.जन्मप्रकरणसुरोधिन्याः

विसंवादिनम्। फलरहितम्। न प्रवर्तेतेति सिद्धार्थं सिद्धसम्बन्धं श्रोतं श्रोता प्रवर्तते शासादौ तेन वक्तव्यः सम्बन्धः सप्रयोजन' इतिवाक्यात् । तथा च दृष्टविसंवादेपि केचिद् वेदमार्गेण प्रवर्तन्तेन्ये च न प्रवर्तन्ते इतिदर्शनात्, न वेदेन धर्मप्रमित्यादिसिद्धिः किन्तु श्रेयोजनकः सन्तोपाधिवैदिकपदार्थयथार्थज्ञानजननायात्रस्यकः, 'सन्तात् सञ्जायते ज्ञान'मितिवाक्यात् , प्रमेयवर्ल चैतत्, वेदशब्दस्तु खज्ञानजनने मगवत्प्रसादसापेक्ष इति वेदातिरिक्तश्रेतनः फलदानायापेक्षितः। 'अलौकिको हि वेदार्थी न युक्त्या प्रतिपद्यते तपसा वेदयुक्त्या तु प्रसादात् परमात्मन' इतिश्वतेः। एतदाक्षिपन्ति स नन्विति। शुद्धसन्तस्य प्रमेयवल-तुल्यत्वेनादृष्टभूतसंस्कारद्वारा प्रमेयवलेन ज्ञानभक्तिभ्यां वैदिकपद्पदार्थयथार्थज्ञान-जननुरुपकार्यसिद्धावित्यर्थः। समाद्धते स ते हीत्यादि । अत्र टिप्पणी । अदृष्टजनक-मिति प्रमेयवलजन्यज्ञानभक्तिन्यापारभृतं यददृष्टं तस्य जनकमित्यर्थः। ज्ञानमिति माहात्म्यज्ञानम् । <sup>१</sup>य एवं वेदे'त्यन्तिमवावयं बहुषु खलेष्विति बहुवचनम् । तदभावा-दिति वेदान्तोक्तकर्तृस्वरूपस्य ग्रुक्तस्य माहात्म्यज्ञानस्य चाभावेन यथोक्तत्वाभावान् न तादशादृष्टजननं, पडङ्गाग्रुद्धा कर्मप्रकारज्ञानाभावाच न भृतसंस्कारः शरीरोत्पादन-लक्षण इत्यर्थः । जडत्वादिति शरीरामिमानेन जडत्वाचेतनधर्मखादृष्टख तत्र नोत्पत्ति-रित्यर्थः । सुवोधिन्याम् । जानीयुरिति ते चतुराश्रमस्याः शरीराभिमानिनः शरीरमात्मे-त्यन्यथाञ्चानवन्तः । श्ररीरमात्मत्वेन जानन्त्यती यदि प्रथमं शरीरमिन्नतयात्मानं जानीयुः विद्वन्मण्डनोक्तरीत्या शरीरं नात्माऽनित्यत्वादित्येवमात्मविषयकानुमितिरूपज्ञानानुकूल-व्यापारवद् व्यापारवन्तो विधिरसान् प्रेरयतीत्येवं विधिविषयतयात्मज्ञानं कुर्युरित्यर्थः। तदा कर्त्रिति मिन्नप्रवृत्तिनिमित्तत्वे सत्येकार्थप्रतिपादकत्वं सामानाधिकरण्यम् ! कर्त्तपद-प्रतिपाद्यार्थैक्येनार्थप्रतिपादकत्वमदृष्टपदे तत्प्रतिपाद्यमदृष्टमुत्पद्येतेत्वर्थः। 'अधिष्ठानं तथा कर्ता करणं च पृथग्विधम् विविधाश पृथक् चेष्टा दैवं चैवात्र पश्चमम् तत्रैवं सित कर्तार-मात्मानं केवलं तु यः पश्यत्यकृतबुद्धित्वान स पश्यति दुर्मति'रितिगीतायाः। दैवमदृष्टम् । तथा च कर्तृपदत्रतिपाद्यमदृष्टमुत्पद्येतेत्वर्थः । एवकारीत्यन्तायोगन्यवच्छेदकः । देसान्तर इति तेषां विद्यमानश्वरीराणां देहान्तरे वा फल्ले प्राप्ये भूतसंस्कारो देहान्तरोत्पादको भवेदित्यर्थः। अभावादिति झानाभावेन कर्मणो निरङ्गत्वान् नादृष्टोत्पत्तिः न वा भूत-संस्कार इति समाधानम् । भगवानेवेति कर्तृपदवाच्यो भगवान् । एवकारोऽधिष्ठानादि-कर्तन्तष्टययोगं व्यवच्छिनत्ति । वेदकृतपश्चपातत्वाद् भगवान् वासुदेवः, वासुदेव श्छन्दिस पट्यत' इति ज्योतिषे । तेन 'कृतप्रयत्नापेक्षस्तु निहितप्रतिषिद्धावैयध्योदिस्य' इतिस्त्राद भगवान् कर्मापेक्षः फलदातेत्यपि प्रत्युक्तम् । वेदान्तमतत्वेन भगवन्मार्गकृतपक्षपातविषय-त्वात । 'तं त्वौपनिषदं पुरुषं पुन्छामी'तिश्रुतेः, 'नाहं वैदे'रिति स्मृतेश्र। तथा च वासुदेव-

पदमृत्रचिनिमित्तत्वेन वासुदेवत्वरूपविश्रद्धसत्त्वस्य वसुदेवश्चव्दितस्यापेक्षेति भावः। 'विश्रद्ध-सन्तं वसुदेवशन्दित'मितिवाक्यात् । अपेक्ष्यतः इति फलदानार्थमपेक्ष्यत इत्यर्थः । श्रेय इति श्रेयांसि सुदामसमृद्धिः नन्दभक्तिः परीक्षिद्ब्बह्मास्ननिवारणं 'तेषां नित्याभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यह'मिति योगक्षेमप्रापणम् । उक्तफलानि च। उप समीप इति अलौकिकी व्युत्पत्तिः उप समीपेऽयतेनेनेति लौकिकी। 'करणाधिकरणयोश्रेति ल्युट्'। यस्मादिति वपुषः। वं सुखं पुष्णातीति वपुरिति व्युत्पत्त्याहुः। दैवगत्येति।पुष्ट्या अधीतिनामिति वोध्यम्। किन्तु वपुषो व्यापकत्यादित्यपि बोध्यम् । अस्तु वेति यथाकथंचिच्छाब्दादिज्ञानरूपात् कर्तृसरूपज्ञानात् कर्मप्रकारज्ञानाचास्तु वा। तस्येति चतुराश्रमीणसेत्यर्थः। भगवद्भजन इति भक्त्यात्मके करणत्वं, प्रमृतसन्वाज् ज्ञानं, ज्ञानादिच्छया यत इति । अन्यथासिद्धत्वे तु कारणत्वमपि न सत्त्वसा, कुतः करणत्विमत्यरुच्याहुः सहायत्विमिति । अन्यथासिद्धे यत् प्रतीयते कारणत्वं तदेव सहायत्वम् । यद्वा सहायत्वमाधिदैविकत्वं सन्वस्य भगवदीय-त्वात्। भगवतश्राधिदैविकत्वात्। क्षयिष्णवेचेति 'जायस स्रियस्वे'ति छान्दोग्योक्त-त्तरीयमार्गोक्तं क्षयिष्ण्वेव फलम् । एवकार अक्षय्युफलयोगव्यवच्छेद्कः । 'अक्षय्यं ह वै चातुर्मास्ययाजिनः सुकृतं भवती'ति श्रुत्युक्तं अक्षय्यं वैश्वदेवपर्वणि । तत् पूर्व-मीमांसाभाष्ये वृत्तौ वा मत्कृतायां स्पष्टमिति ततोवसेयम्। पूर्वदोषेति कसाप्यप्रवृत्तिलक्षणदोपसानिवृत्तिः। देवानां पक्षेति असिन् पद्ये पूर्वार्धेन सन्वस फल-सिद्धौ धर्मज्ञानद्वारा करणत्वम्रुक्तं, तच सन्वं पूर्वोक्तं मैत्रायणीयोपनिषदुक्तो गुणान्तरसार-भूतः कारणं सत्त्रगुणः कारणनिष्ठो वेदे ब्राह्मणरूपे प्रमाणं, मन्त्ररूपे वेदेनुष्ठीयमानवैदिक-धर्मेषु भगवत्सेवाकरणतायाः तत्सहायतायाश्र प्रमितिर्भवति । नतु मन्त्रोक्तानुष्टानेन फलं न ब्राह्मणप्रमित्रधर्मेणेति चेन्न । श्रेयस्त्वेन फलस्थोपादानात् । तद् देवानां सास्विकत्वात् तत्पक्षपातार्थं भगवताधिष्ठीयते। सन्वेन धर्मप्रवृत्तिर्देवानां तमसा दैत्यानामिति। न च भगवत्सेवाकरणतातत्सहायताविशिष्टधर्मप्रमितौ सत्त्वस्थान्यथासिद्धत्वेन कारणत्वं कुतः करणत्विमिति शङ्काम्। सत्त्वाज् ज्ञानं ज्ञानादिच्छेच्छाया यत्न इति क्रमस्यात्राभावात्। सन्ते ज्ञानपदमयोगात् । यत्नेपि ज्ञानपदमयोगः पश्चरात्रशास्त्रे । अतः सन्तस्येच्छाच्यापार-फत्वं वा। अत्र मन्त्रब्राह्मणयोर्वेदनामधेयमिति वेदकृतपक्षपाते उत्तरार्धेन वेदिकयायोगः तदईणानां फलसिद्धौ करणत्वमुक्तं, तानि च शब्दभगवत्कृतिजीवकृतिरूपत्वेन मन्नरूपे वेदे प्रमाणं अनिधिगतार्थग्नतृत्वरूपम् । वेदादिभिः तदईणादिरूपधर्मानुष्ठानादि प्रमा भवतीति । अथ तैत्तिरीयप्रश्नछान्दोग्योक्तेषु चतुष्केषु पोडशकलासु च कः कोंशोत्रश्लोक उच्यत इत्याकाङ्कायाम्रुच्यते तैत्तिरीये 'अधरा हनुः पूर्वरूपम् । उत्तरा हनुरुत्तररूपम् । वाक् सन्धः जिह्ना सन्धान'मिति चतुष्के बाक् सन्धिरत्र। 'वाचा विरूपनित्यये'ति श्रुतेः। बाक्

प्रमाणं, शब्दरूपत्वात् । प्रश्ने विशेषाभावः । छान्दोग्ये 'प्रतीचीदिकलेति'श्रुतिः । वरुणेन दिक्यपतिना नारायणप्रमाणम् । त्रियते वृणोति व। वृणुते वा वरुणः। वृञ् वरणे । 'क्रवृदा-दिभ्य उनन्' । नारा आप इति प्रोक्ताः ता अयनं यस्मेति नारायणः ।

१०-२-३५. सत्त्वं न चेदित्यत्र पूर्वश्लोके पूर्वाधेनोक्तं पक्षपातमेकंदेशेनाश्रम-चत्रष्टये आश्रमद्वयेनाक्षिपन्ति स नन्वित्यादि । भवत् नामेति भक्तिमार्गे पुष्टेः सत्त्वेन तदुभयोपकारकं भवतु नाम श्रेयोदानार्थम् । गृहस्थमुक्तेश्र छान्दोग्योक्तात् । इत्याश्रमद्वय-व्यवस्था। आश्रमचतुष्टये द्वितीयैकदेशेनाहुः ज्ञानस्येत्यादि। औत्मसाक्षात्कारस्य भगव-द्विज्ञानस्य च । विज्ञानं ज्ञानमेकमेव मन्यन्ते । सिद्धफलेति देहाध्यासनिवृत्तिद्वारा सिद्धस्य परमानन्दरूपस मोक्षारूयफलस ब्रह्मज्ञानस दातृत्वात् , भगवद्विज्ञानस भेदनाशद्वारा सिद्धस परमानन्दरूपस मोक्षारूयस फलस दातृत्वात्। असिद्धेति साध्यसागीदिफले द्रव्यादियागेपि ज्ञानस्य साक्षादेव कर्मिमरेव 'य एवासि स सन् यन' इतिश्रतेः फल-जननसम्भवात् । तदज्ञान इति संन्यासाश्रमीणज्ञान आत्मसाक्षात्काररूपे । तत्साधन इति यतिज्ञानसाधने वानप्रस्थतपसि वन्यफलयागरूपे। नापेक्ष्यत इति विवेकस्य जातत्वादितिभावः। आत्मानात्मविवेकमन्तराश्रमद्वयेऽप्रवृत्तेः। आहेति विश्रद्धानुवादक-निजपदाभित्रायपूर्वकं विज्ञानप्रमेयमाह। 'निजं सन्व'मिति योजनयाहुः शुद्धसन्त्वमिति। सन्बग्रद्योत्यार्थमाहुः सर्वरक्षकमिति। सर्वकर्मेति मोचककर्मसङ्ग्रहाय सर्वपदम्। 'शरीरिणां श्रेयउपायनं वपु'रित्यस्य तात्पर्यार्थः चेदिति। च इदिति पदच्छेदः। चोप्यर्थे इदवधारणे। विज्ञानमिति भगवद्विज्ञानं न भवेदिति पूर्वेणान्वयः। कारणाभावादिति हेतः। अपिना श्रेयः । पदार्थसम्भावनायामपिः । सत्त्वस्य श्रेयोदानार्थत्वप्रक्तं, पूर्वश्लोके विज्ञानार्थत्वे हेतुमाहः सत्त्वात् सञ्जायत इति। ज्ञास्त्रसिद्धेनेति ज्ञास्त्रीयवाग्विपयेण। उपेति उप समीपे नियन्तुः। परकीयत्वात् शास्त्रीयत्वात् । तदैवेति तत्काले। अभ्यासेपि पद-जन्यपदार्थोपस्थितेः कारणत्वात् शास्त्रानुसन्धाने शास्त्रार्थयागाद्यनुष्ठाने वा शास्त्ररूपपद-जन्यत्वेन अनुष्ठाने मञ्चरूपपदजन्यत्वेनैवकारोवधारणार्थकः। आविरिति अन्यथाऽन्यदापि सन्त्वाज् ज्ञानं भवेदिति। तद्धमेंति पदसमानाधिकरणः शास्त्रानुसन्धातुः तद्र्थानुष्ठातुर्वा धर्मः तत्त्वात । यद्वा सत्यादिधर्मत्वात् । सत्याद् रजः ज्ञानात् सत्त्वं आनन्दाच तम इति । खरूपलक्षणेऽनन्त आनन्द इति। इदमिति पार्थिवमिव प्रतीयमानमाकाशम्। निजं वागगोचरमध्यपातिवागगोचरम्। 'धात'रित्यस्थाभासमाहुः न च तैरपीति। शास्त्रैरपि सान्विकराजसतामसैः। स्वभृष्ठेति स्वीयसन्वादिगुणमूठं च तत्कारणभृतः सन्वगुणस्तम्। यद्वा तैरित्यस्य निजैरित्यर्थः। सत्यञ्जानानन्तधर्मैः सन्तरजस्तमोभिः। उत्पादियतुमिति

उपासकहृदये उत्पादियतुम्। तेषामिति प्रकृतिसाम्यावस्थाह्यस्य गुणत्रयस्य स्थित्यादि-कालक्षुब्धानां विष्ण्वादिशक्तिभृतानां सत्त्वादिगुणानाम् । विशुद्धसत्त्वकारणत्वाभावात् । तस्य नित्यस्य कारणायोगात् । यतो धाता निजसन्वोत्त्पादकस्त्वमेवेत्यर्थः । सन्वस्य विज्ञान-हेतुरवं न्युत्पादयन्ति सा विज्ञानमिति । अनुभवस्तु आत्मभगवद्विपयकः। आत्मविषयकं भगवद्विषयकं चानुभवं व्युत्पादयन्ति स स च सत्त्वैकेतिः। सत्त्वं एकं रूपे यस्यान्तः-करणस तत् तथोक्तं तिसन् । 'माया मनः सुजती'ति चतुर्थस्कन्धात् । कारणस रजस्तमसी अन्तःकरणे तिरोहिते। साधनात्। भवतीति 'कामः सङ्कल्पः' इतिश्रुतौ मनोवृत्तिषु थीगणनात् । यथा यथेत्यादि ब्रह्मवित्प्रपाठके आनन्दमीमांसायां प्रत्यानन्दं 'श्रोत्रियस चा-कामहतस्ये'ति विशेषणे छन्दोऽध्येतुः 'अकामहतत्व'मिच्छाऽपराभृतत्वं इच्छयाननुकूलेपि प्रवृत्तत्वमितियावत् । 'यथा यथात्मा परिमृज्यतेसौ मत्पुण्यगाथाश्रवणामिधानैः तथा तथा पञ्यति वस्तु सङ्मं चक्षुर्यश्रेवाञ्जनसम्मयुक्त'मितिवानयमप्यनुसन्येयम् । द्युद्धसन्त्वेति आन्तं विशुद्धावन्तःकरणे मायिकसन्वाद्यपमद्देन शुद्धसन्वाविभवि मगवद्धिष्ठानं तसिन् सत्येव समानाधिकरणं मनस्यात्मविज्ञानम् । जगत्यन्ने इति जगद्रुपेऽन्नेऽभेदान्वयः । क्षुधीति दार्ष्टान्तिके आत्मधिज्ञानाकाङ्का क्षुत्स्थाने । दाक्यमिति 'वासुदेवं परित्यज्य योन्यं देवमुपासते तृपितो जाह्ववीतीरे कूपं खनित दुर्मति'रिति पाण्डवगीताया न शक्यम् । अयमर्थः। जगतोन्नत्वं ईर्षावास्योपनिषदि 'ईर्षा वास्यमिदं सर्वं यत किञ्चिज् जगत्यां जग'-दिति जगदुक्तम् । तस्याश्रत्वं तैत्तिरीये 'अश्रं बहु कुर्वात, तद्त्रतम् , पृथिवी वा अन्न'मिति । 'अर्ज्न'पृथिवीं 'वहु कुर्वीत' 'पृथिन्या ओषधयः ओषधीभ्योऽत्र'मितिश्चतेरत्रौषधिरूपेण बहु कुर्वतित्यर्थात्। अश्वसम्पादनमिति दार्ष्टान्तिके विज्ञानसम्पादनम्। न तु क्षुदनन्तरमिति दुःसहक्षुदनन्तरमित्यर्थः। दार्षान्तिके दुःसहात्मविज्ञानाकाङ्कानन्तरम्। तत्सम्पादनं अन्नसम्पादनम् । दार्षान्तिके आत्मविज्ञानसम्पादनं शक्यम् । नतु जानातीच्छति यतत इति आकाङ्कानन्तरं यत्न उचित इति चेन्न। ननु क्षुदनन्तरं तत्सम्पादनं शक्यमिति पाठान्तरसन्वात् । क्षुद्नन्तरं क्षुज्ज्ञानं तदनन्तरं तन्निवर्तकान्नाकाङ्का तदनन्तरं तत्सम्पा-दनमन्नसम्पादनं यहारूयं शक्यम्। ननु प्रश्ने। अयं प्रश्नः। यद्वा ननु निश्चयेऽयं निश्रय ईत्यर्थः । दार्ष्टान्तिकमाद्धः अतो भगवतेति। आविर्भावित इति अन्नदृष्टान्तेन दृष्टान्तिते। तत्कृपयेति पिज्ञानकारणभृतक्रयया। विज्ञानत्वेन तत्कृपात्वेन कार्यकारण-भावात् । आत्मविज्ञानाकाङ्कायां सत्यामिति बोध्यम् । सङ्कर्पणप्राकत्व्यस्याध्यायार्थत्वात तत्प्रतिपाद्यपूर्वाध्यायार्थीपि भगवता सह सत्त्वं नासुदेनाल्यमित्यर्थः। तदायमहमित्य-भेदेनानुभनः। इदं सत्त्वं आविर्भावितसत्त्वं प्रसृतं बोध्यम्। न त्वन्यथेति भगवता सत्त्वे

अनाविभीविते। निषिध्यमानिमिति न भवेदिति निषेधविषयीभृतं विज्ञानिमत्यर्थः। द्मास्त्रीयमिति शाब्दं यसिन् क्षणे शास्त्रानुसन्धानमित्यादिना पूर्वम्रुक्तम् । तथा च सान्विकं ह्मानं न भवेत चेत नावश्यकं अदृष्टादिनापि तदितिभावः। आवश्यकं तु ज्ञानभिद्योरप-मार्जनं विज्ञानमित्यपि भावः। विज्ञानं विशिष्टं ज्ञानं, तच विषयविशिष्टमित्याशयेनाहुः आत्मानुभव इति। आत्मनोनुभवः आत्मानुभवः अयमहमित्याकारकः। प्रतियोगिनः स्तामावनाञ्चकत्वं दृष्टम् । 'मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति त' इति वाक्यादाहः मेदनाशकमिति। भिदा माया तनाशकं भगवद्विज्ञानं 'श्रीकृष्णः शरणं ममे'ति विज्ञानम् । खसमीपे खाश्चयत्रकाश्चनात् 'प्रपत्तिमार्गः' शरणमार्गः। यद्वा आत्मा सविकल्पकं ज्ञानम् । भगवान् ब्रह्म निर्विकल्पकज्ञानम् । 'ब्रह्मेति परमात्मेति भगवानिति शब्दात' इति नाम्यान्छ्रत्यादौ शन्दत्रयात्। उभयोरिति आत्मभगवतोरित्यर्थः। अत्र दिप्पण्याम अध्यासनिवृत्तिरिति आत्मानुभवेऽहं स्यूलोहं पश्यामीत्यादिदेहाद्यध्यासः तस्य निवृत्तिः। आत्मा स्थूलत्वादिरहितः शुद्धः बुद्धः मुक्तस्रभावः। द्वितीयस्येति भगवदिज्ञानस्रेत्यर्थः। अत्र 'सन्तं न चे'दित्युक्तं सन्तं भगवता सह सन्तक्षं हृदये समागतं वासुदेवरूपं विज्ञानविषय इंति विषयरूपेण कारणम् । अद्वैतस्फूर्तिः न सान्विकी गीताष्टादशा-ष्यायोक्ता किन्तु आत्मसृष्टिविषया । निजसन्त्रस्य वासुदेवात्मकत्वेनामिन्ननिमित्तोपादान-त्वात् विज्ञानात्मसृष्टौ इद्देतस्फूर्तिर्या तामाहुः स वैदिकेति। सः अद्देतविशिष्टत्वेन स्फ्रतिविषय आत्मा । प्रमेचिमिति वैदिके मार्गे प्रमाणं वासुदेवः। 'विशुद्धसत्त्वं श्रयत' इति-वचनात पूर्वीर्धे उत्तराघें वेदः भगवित्क्रया कृतिरूपा च प्रमाणग्रक्तम् । सर्वथापि वैदिके मार्गे सर्वधर्मप्रवर्तको भगवानिति स्वोधिन्या भगवान् ममाणमित्युक्तम् । तादशभगव-अन्यकृतिजन्या या आत्मसृष्टिः तद्विषयिणी प्रमा च तद्विषयत्वं आत्मसृष्टावित्यात्मसृष्टिः प्रमेयं प्रमाविषयं प्रमेयमितिलक्षणात्। तत्त्वेनेति अद्वैतविशिष्टत्वेन। आत्मनः सृष्टिरूपस्य स्फूर्तिरित्यर्थः। सुबोधिन्याम् । उत्तरार्धं व्याचिष्यासवो विज्ञानस्रहःपं विविच्य सम्बस्य विज्ञानहेतुत्वं साधयन्ति स तचेति । शुद्धाद्वैतस्फुरणम् । न विषयेति किन्त्वा-वरणभङ्गमात्रेण । तथा चात्मानुभव इत्यत्र भगवद्विज्ञानमित्यत्र च न पष्टीतत्प्ररुषः किन्त कर्मधारय इति भावः। पूर्वमिति 'येन्येरविन्दाक्षे'त्यस्य व्याख्याने । किन्तु ग्रद्धाद्वैतं परि-णामवादेन, 'आत्मकृतेः परिणामात'इति व्यासस्त्रात्। तच टिप्पण्युक्तत्वादात्मसृष्टौ भवति। तत्र सगतद्वैतस दुष्परिहरत्वाच् छुद्धत्वं स्वगतद्वैतश्चन्यत्वं त्रिविधद्वैतश्चन्यत्वम्। आत्म-सृष्टावि भेदस्य मत्यक्षसिद्धस्य द्वित्वसङ्ख्यारूपद्वैतसापेक्षत्वं संभयज्ञानरूपद्वैतसापेक्षत्वं वेति न दैतहानिसतो न गुद्धाद्वैतत्वमिति चेन्न। सान्त्रिकज्ञानेन गीतोक्तेन मेदनिष्ट्रच्या तन्नि-षन्धनसङ्ख्यारूपसंश्वयज्ञानरूपद्वैतयोर्निष्ट्वतेरज्ञानमूलकमेव मेदस्फ्रुर्तिः । 'कार्यकारण-

१० श्रा विस्यात ।

वस्त्वैक्यमर्पणं पटतन्तव'दितिवाक्यात्। एवं श्रद्धाद्वैतं पुरुषार्थसाधकमिति विवेकः। एवं विज्ञानसरूपं विविच्य सत्त्वस्य विज्ञानहेतुत्वं साधयन्ति स आविभविस्त्वित । स्व-रूपस्येति जीवतान्त्रिकरूपस्य । द्युद्धसन्त्रेति वासुदेवत्वादितिभावः । आत्मानुभवाधि-कारिणावत्राश्रमद्वयस्थौ । आत्मविवेकस्य जातत्वात् । अत आश्रमस्थयोर्ज्ञानतपसी सत्त्वा-पेक्षे। आश्रमधर्मज्ञाने सन्वं हेत्त्वया तपसि त ज्ञात्वा तपःखरूपं तपः कर्तव्यमिति। तपः-खरूपं तु द्वितीयनवमाध्याये 'तपो मे हृदय'मिति वाक्योक्तम् । भगवतो हार्दकरणार्थं सन्तापः। तदपेक्षेति सन्वापेक्षा । न तदिति वानप्रस्थाश्रमधर्मस्तपः पृथङ् न निरूपितम् । ज्ञानादिति वोध्यम् । श्लोकयोजनां स्फटीक्रविन्ति सा न चेत्यादि । अत्र टिप्पण्याम् । यदिन्पदमिति 'य इत् तद्विदुस्त इमे समासत' इति श्रुतौ ये इत् तद्विदुः समासते इति पदच्छेदः। तद्वत् यत् इत्पदमित्यर्थः। योजना तु विज्ञानं सत्त्वं खकारणखत्वयुक्तं हे 'घातः' 'इदं' आत्मानुभवरूपं आत्मानुभवस्य मानसप्रत्यक्षविषयत्वात् । 'निजं' च भगवद्विषयकं 'च न भवे'दिति । स्त्रबोधिन्याम् । नतु चेदित्येकं पदं यदि तदा लाघवमिति चेत् तत्राहुः अर्थवद्यादिति। तथा चार्थेन लाघवं बाघकं, अन्यथा कलश्रपदार्थे कर्तव्ये लाघवात क्रम्भार्थापत्तेः। अज्ञानभिदिति अत्र टिप्पण्यां इति भवेदिति 'हेतुहेतुमद्भावे लिङ्नु-शासनात'। कृष्णं नमेचेत् सुखं यायादित्यत्रेव । श्रीधरव्याख्यानं प्रत्युक्तम् । स्वोक्ता-राङ्काया इति श्रीधरेण हि मोक्षस्य तु ज्ञानैकसाध्यत्वात् किं भक्त्येत्याराङ्कावतारिकाया-मुपक्षिप्ता। सा तदा निवर्तते यदा मोक्षस्य ज्ञानस्य वा भक्त्येकसाध्यता व्याख्यायते. तत त न न्याख्यातमिति स्वोक्ताशङ्काऽनिष्टत्तिः । स्वच्याख्यातेति खन्याख्यातशास्त्रार्थो मक्तानां मोक्षपाप्तिरूपः तस्याप्यनेनाप्राप्तिरित्यतः श्रीधरोक्तं द्वितीयन्यारूयानमयुक्तः मित्यर्थः । सुबोधिन्याम् । उत्तरार्धस्याभासमाहः नन्विति । अस्येति भगवदीयस्य । स्त्रत इति कार्यकारणभावसम्बन्धरूपलक्षणं विनाभिधयेत्वर्थः। साधन इति 'सन्त्रात सञ्जायते ज्ञान'मिति वाक्याज् ज्ञानसाधने । ज्ञानमत्र प्रथमज्ञप्तिरूपोत्पत्तिरूपम् । आविर्मावः। तथा च आविर्भावसाधन इत्यर्थः । यद्यन्यथैवेति अन्यथा सन्तं विनापीत्यर्थः। अर्थापच्याविर्भावः सिद्ध एव चेद् भवेत् तदा आविर्भावसाधनार्थं का सत्त्वापेक्षेत्यर्थः। भगवदार्विभावो भगवद्विज्ञानम् । भेदनाशकमित्येव । आत्मन इति जीवस्य सवि-कल्पज्ञानस्य वा आविर्भावः प्रथमज्ञप्तिरूपः सिद्धो भवेत् । आत्मानुभवः सिद्धो भवेत । अज्ञाननाशक इत्येव। केन प्रकारान्तरेणाविभीव इत्यपेक्षायां तं प्रकारमाहः तन्नेन्द्रि-याणामिति । तन्त्रेति आविभावप्रकारे वाच्य इत्यर्थः । प्रकाका इति विषयग्रहणं, इन्द्रिय-कर्तकं ज्ञानं वा। स्वकारणेति स्वमिन्द्रियाणि तस्य कारणं प्रवर्तकं केनोपनिषद्कं ब्रह्म तस प्रकाशो ज्ञानं इन्द्रियविषयकं गृह्यते इन्द्रियप्रवर्तनेनेन्द्रियविषयकयज्ञात ।

आक्षिपतीत्याक्षेपं करोति । आक्षेपोर्थापत्तिः । तन्नेत्यादि तन्नेति खकारणप्रकाश आक्षिप्ते प्रयतिकस्येति केनोपनिपदक्तस्येन्द्रियप्रवर्तकस्य । अभिमानिन इति स्थूछत्वद्रष्टुत्वा-धिमगानवतः। भगवत अभिमानिन इति सार्तप्रयोगः। भावी भावः सत्ता तद्वान् भावी. पद्भावविकारेषु द्वितीयो मावः सत्ता । भवतीति शेषः । अत इति उभयोर्निर्घारात् । तदनुसन्धानेनेति उभयोरनुचिन्तनेम तद्वभयोरात्मत्वेन ज्ञाने व्यवधायकस्य प्रति-वन्धकस्य मलस्य देहात्मज्ञानस्य निवृत्तौ सत्यासुभयोः प्रकाशः आत्मत्वेनानुभवो भविष्यति वेदादिनमाणाभ्यां ग्राब्द इत्यर्थः। एवकारेण सत्त्वयोगन्यवच्छेदः क्रियते। इति प्रकाशीत इति हेतोः प्रकाशार्थं व्यर्थं सत्त्वमित्यर्थः। इन्द्रियेति इन्द्रिय-विषयाणां रूपादीनां आदिना सन्वादीनां गुणानाम् ।ज्ञानैरिति तेनेन्द्रियाणां प्रकाको विषयग्रहणं व्यावर्तितः । प्रेरक इति प्रेरक इन्द्रियाणां अभिमानीन्द्रियग्रेरकत्वद्रष्ट्रत्वा-दीनाम् । अनुमीयत इति इन्द्रियप्रेरकोभिमानी च तत्तदर्थप्रकाशवान् , तत्र तत्रेन्द्रियप्रेरकत्वात् ,यन्नैवं तन्नैवमित्यनुमानेनेन्द्रियप्रवर्तकस्य प्रकाशेनुमितेपि तेन तत्सत्ता-मात्रं सिध्यति । न तु तत्खरूपं प्रकाशते । यदि ततु प्रकाशेत तदाऽयं भगवानयमह-मिलेनं ज्ञानं स्थात्। तत् तु न जायते, तत्र हेतुः स हीत्यादि। तथा करोति प्रेरणं करोति । अग्राह्यस्वात् । ननु स्वरूपसत्तादिनैव स्वत एवाविभीवो भवतु 'यदा यदा'हीति-वाक्यादिति चेत् तत्राहुः न चेत्यादि । स्वरूपसत्त्वमिति खरूपसत्ता । कार्यकरण-मिति कार्य धर्मः 'यद्यद्विया त ऊरुगाय विभावयन्ति तत तद वपः प्रणयसे सदनग्रहा-ये'ति वाक्योक्तवपुरूपः तस्य करणम् । प्रकृत इति पूर्वोक्तप्रकारकापरीक्षानुभवे। पूर्वमिति पूर्वार्धन्याख्याने । इदमाक्षिपन्तः तुरीयचरणं व्याक्कवन्ति सा न च प्रकाशोपीति । कार्यमुक्तमेवात्र । न सम्भवनीति अग्राह्यत्वात् । गुणप्रकाशः इति सत्यादिग्रणानां सचादीनां प्रकाशो ज्ञानम्। सम्बन्धिन इति भगवतः। केनोपनिषदः प्रेरक उक्तः। येनेतिपदोक्तस्य करणस्य। अत इति गुणेन कार्यरूपेण सम्बन्धिनः प्रकाशाभावात। अपेक्षित इति तेन प्रकटस्य प्रमाणत्वे सन्त्वं पूर्वश्लोकोक्तं प्राह्मं प्रमाणकप्रक्रम् । अथ तैचिरीयप्रश्रछान्दोग्योक्तेषु चतुष्केषु पोख्शकलासु च कः कोशोत्रश्लोक उच्यत इत्याकाङ्काया-मुच्यते । तैत्तिरीये उत्तराहनुरुत्तररूपमत्र । परिशेषात । अधराहनौ उपयोगाल्लोभोपयोगात । 'लोभोधरोष्ट' इतिवाक्यात् । उत्तरश्लोकयोः स्फुटिष्यति । प्रश्ले विशेषाभावः । छान्दोग्ये 'पृथिनी कले'ति समर्थितम्।'इद'मिति प्रत्यक्षमे पृथिवीरूपे प्रयोगात् । पार्थिवं नुरीरं ब्रह्मेति पृथिव्याकाश्यानीयेति। 'यस पृथिवी शरीर'मित्यन्तर्यामित्राह्मणे। 'आकाशशरीरं ब्रह्मे'ति तैत्तिरीये। विशुद्धसन्वस्य मायाभावेन तत्र तत्सन्वाभावात् पृथिवीरूपत्वं वसुदेवे दृष्टम्।

इन्द्रिम्प्रेरकत्व ।

१. भगवद्ग ।

१०-२-३६. न नामरूपे इत्यत्र प्रमाणप्रमेचे इति स्पृतिषु योगं इन, वेदे त्रमाजनकत्वात् सत्त्वं प्रमाणं भगवद्भृषं, अनिधगतार्थगनतृत्वम् । प्रमाणम् । ज्ञानं भगव-द्रुपम् । 'ज्ञानमात्रं परब्रह्मे' तिवाक्यात । 'इन्द्रियाणां प्रमाणत्वं सत्त्वयोगात्र चान्यथे रसत्र तथा निरूपणात् । तत् सन्वं पूर्व श्लोके निरूपितम् । तेन साध्यः प्रमाविषयीभृत आविर्भावोत्र श्लोके विचारित इत्यर्थ इति श्रीवछभाना लेखे उक्तम् । 'स वैदिकमार्गे हि श्रमेय'मित्युक्तटिप्पणां 'स' अद्वैतविशिष्टत्वेन स्फ्रातिविषय आत्मा 'प्रमेय'मित्युक्तम् । श्रीपुरुपोत्तमैस्तु अत्र जीनस्त-रूपप्रकाशः शुद्धाद्वैतप्रकाशस्य वैदिके वर्त्मनि प्रमेयमित्युक्तमित्युक्तम् । प्रमाविषयीभृत आविर्भावः श्रीवल्लभोक्तः, टिप्पण्युक्तोऽद्वैतविशिष्टत्वेन स्फूर्तिविषय आत्मा तन्निष्टः । श्री-पुरुषोत्तमलेखे जीवस्तरूपश्च प्रकाशोन्य आत्मा ज्ञानरूपश्च जडो यस्मिन् प्रपञ्चे स तथोक्तः। स शुद्धाद्वैतस्य यः प्रकाशो ज्ञानं तस्य प्रमाया विषयमित्येवं प्रमेयमित्यनेनान्वयः । क्वेति चेन । वैदिके वर्त्मनीत्यन्वयः । इति परस्परं न विरोधभानम् । वैदिकेति 'वेदिकयायोगे'तिवाक्ये श्रन्दार्थयोरुक्तेश्रतुर्षु वाक्येषु वैदिकमार्ग इति भवत्यवधृतिः । भगवानिति 'फलमत उपपत्ते'रिति व्यासस्त्रात्। भगवान् कृपाविशिष्टो वोध्यः। ननु भगवत्त्वेन भगवतः क्रपया धर्मेण साधनत्वं कतः धर्मार्थकामरूपसाधनस्य सन्वादिति चेन । 'वेदे रामायणे चैव पुराणे भारते तथा आदावन्ते च मध्ये च हरिः सर्वत्र गीयत' इति वाक्यात भगवतः कृपारूपेण साधनत्वात्। सर्वपुरुषार्थेष्विति तेषु मोक्षरूपः। स च गुणातीत एवेति 'गुणेभ्यथ परं वेत्ती'ति गीतायां आम्नायार्थदर्शिकायां 'गौणश्रेनात्मशब्दा'दिति त्याससूत्रादेवकारः। वेदे गुणाभावादिति 'वेदो नारायणः साक्षा'दितिवाक्येनात्मत्वा-दात्मिन च गुणाभावात् । उक्तस्रत्रात् 'न यत्र माये'तिवाक्याच । तथा कृतचानिति मायिकसत्त्वभिन्नविशुद्धसत्त्वगुणाश्रयं कृतवान् । अत इति सत्त्वगुणसाद्द्यात् । निरा-करोतीति साक्षिण इति मुले, 'साक्षी चेता केवलो निर्गुणवे'तिश्रुतौ साक्षित्वस्य निर्गुणत्वसमानाधिकरणत्वान् निराकरोति । गुणकर्मेति गुणाश्र कर्माणि च जन्मानि च गुणकर्मजन्मानि वैरिति श्रीधर्याम् । तत्र गुणाः करणानि जन्मकर्मणोः। सास्त्रिक-जन्म सान्त्रिकं कर्मेति प्रत्ययात्। न तु निरूपितव्ये करणानि आत्मनि गुणाभावा-दित्युक्तत्वात्। एवं च गुणैः कृत्वा यानि कर्माणि जन्मानि चेति द्रन्द्रः। कर्माधीन-त्वाज् जन्मनः । तत्र मूले जन्मनोऽभ्यहिंतत्वा'दभ्यहिंतं चे'ति सत्रात् पूर्वनिपातः । अतः गुणकर्मजन्मभिरिति सुवोधिन्यां एाठः। अनिरूपणे हेतुमाहुः साक्षीति । सुषुप्रिसाक्षी । श्रुतौ चेतः पदसमिनव्याहारात् सर्वभृताधिवासपदाच । तथा च श्रुतिः 'कर्माध्यक्षः सर्व-भृताधिवासः साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्चे'ति । सर्वोपनिषदि ज्ञानज्ञेयानामाविर्माव-

तिरोभाषज्ञानात स्वयमेवमाविभीवतिरोभावहीनः स्वयंज्योतिः स साक्षीत्युच्यते इति साक्षि-लक्षणम् । अत उक्तं भगवानिति । सर्वकर्मफलदाता खयमेवमाविभीवतिरोभावहीनो भवति । आविभवितिरोभावकाले कर्मफलदातृत्वाभावात् । कर्माध्यक्षः कर्माधिकृतः स स्वयंज्योति-र्भवति । साधनमिति भगवान् कृपाविष्टः साधनमिति बोध्यं, ग्रन्थान्तरात् । यद्वा 'द्रक्ष्याम गां धां च तवात्रकम्पिता'मिति भगवदत्रकम्पाया वक्ष्यमाणत्वात कृपाविशिष्टः। सगुणसाधन-पक्षनिराकरणं स्पष्टयन्ति स गुणैः कृत्वेति । प्राकृतैर्गुणैः। सान्विकादिकमीणि सान्विकादि-जनमानि । एवेति 'गौणश्रेत्रात्मश्रन्दा'दिति व्यासस्त्रात् । 'कृष्णो ब्रह्मैय शाश्वत'-मितिश्रतेः। खरूपलक्षणधर्मे नैनमकर्माण्याहुः किन्तु क्रियेति। सद्यपयेति 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्में'ति खरूपलक्षणे सत्यत्वरूपया । धर्मरूपेणेत्यस्य वेदार्थधर्मरूपेण जैमिनिविचारितेन। आविर्भावः धर्मविशेषकर्मरूपेणाविर्भावः,जनी प्रादुर्भाव इति धात्वर्थः कर्म, प्राकट्यापर-नाम।जात्यपेक्षयैकवचनमित्याशयेनाहुः कर्माणीति। विशेष्यम्। 'कर्मैके तत्र दर्शना'दिति जैमिनिस्त्रम् । एवं जन्मप्रकरणे सत्यत्वेन धर्ममुक्तवा ऋरीरखीकृतिज्ञानस्य 'आत्ममायामृते राज'श्विति द्वितीयस्कन्धादतो ज्ञानमुक्तप्रायमिति ज्ञानं विहायानन्तानन्द्माहुः आनन्द-, रूपेणेति । 'अनन्त'मित्यानन्द विशेषणं खरूपलक्षण इति भाष्ये । 'यदेकमन्यक्तमनन्तरूप'-मिति महानारायणे। एवम्रभयोरेकवाक्यतया रूपानन्दयोरेकरूपत्वे 'आनन्दरूपममृतं यो विभाती'ति श्रुत्युक्तेनानन्दरूपेणेत्यर्थः।'अनन्तमानन्द'मित्यत्र श्रुतावानन्दमर्शआयजन्तम् । तेन नानन्दत्वेन रूपेणेत्युक्तम् । जन्मात्र चतुर्व्युहसमुदायः। एतदेव ब्रह्माण्डपुराणेप्युक्तम् । 'स्रीपुंमलापुषङ्गातमा देही नास्य विजायते किन्तु निर्दोषचैतन्यसुखनित्यां खकां तनुं प्रकाश-यति सैवेयं जनिर्विष्णोर्न चापरे'ति। ज्ञानांनन्दसत्यरूपामिति'चैतन्यसुखनित्या'मित्यस्थार्थः। निर्दोषां च चैतन्यसुखनित्यामिति निर्दोषचैतन्यसुखनित्याम् । तथा च 'प्रकटस्य तवे'ति सुनोधिन्यां 'धर्मरूपेणे'त्यत्र 'प्रकृत्यादिमिरुपसङ्ख्यान'मिति वार्तिकेनाभेदे ततीया. धर्मरूपा-मिन्नाविभीवविशिष्टमित्यर्थः। एकत्वाविज्ञनाविभीवामिन्नानि बहुत्वविशिष्टानि कर्माणी-त्यर्थः। आविर्भावो वर्तमानस्य वस्तुनो दर्शनविषयत्वयोग्यता विद्वनमण्डनोक्तः। दर्शन-विषयत्वयोग्यतास्बरूपसम्बन्धविशेषः। तैरेवेति जन्मकर्ममिरेव न त गुणैः। जनमना नन्दनन्दनः यशोदोत्सङ्गलालितः इत्यादीनि। कर्मणा गोवर्धनोद्धरणधीरः कालीयफण-माणिक्यरञ्जितश्रीपदाम्बुज इत्यादीनि नामानि । रूपाण्युद्धाहृत्थितरिङ्गणकर्त्रित्यादीनि । नामरूपै इति उदाहरणार्थमेकवचनं प्रत्येकम् । सिध्येदिति न हि मरुमरीचिकायां स्नानं सिध्यति । 'न निरूपितव्ये' इत्यसार्थमाहुः भवत्विति । कल्पान्तर इति लक्ष्मीकल्पे सरस्वतीकरपे गौरीकरपे वा । मात्स्ये करपानुकीर्तने उपानत्याध्याये । तथाभृते इति

१. ज्ञानत्वा ।

प्राकृते। तदा तस्येति तस्य भगवतः। अत्र हेतः कर्माध्यक्षत्वेति। अलीककर्माधि-काराभावात् । आत्मरूपमिति जीवात्मरूपम् । 'अयमात्मा ब्रह्मे'तिश्रतेः। अनुमेचमेवेति यशाहुः 'कार्यायोजनधृत्यादेः पदात् प्रत्ययतः श्रुतेः वाक्यात् सङ्ख्याविशेषाच साध्यो विश्वविद्वययं इत्युदयनाचार्याः क्रुसुमाञ्जलौ ग्रन्थे । मनः कर्तपूर्वकं कार्यात् घटवत् । वेदः पौरुषेयः वाक्यत्वात् असदादिवाक्यवत् । तथा च मनोवचोभ्यां पक्षाभ्यामित्यर्थः । त्वं असि मनसः देवदत्तवत् । त्वं असि वचसः देवदत्तवत् । इति वानुनेयम् । एवकारच्यावर्र्य-माहुः न तु प्रत्यक्षेति । पराश्चि खानीति खानीन्द्रियाणि पराश्चि बहिष्ठग्राहकाणि । न सन्तीति सहपन्यतिरिक्तानि न सन्ति । आत्मसृष्टिवत् । श्रीत्यामिति वैधसेवाह्यायामपि। 'तं भजेत तं रसे'दिति गोपालतापिन्याम् ।'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदि-ध्यासितव्य' इति मैत्रेयीत्राह्मणे । तान्त्रिकच्यामिति नारदपञ्चरात्रोक्तायां पञ्चरात्रोक्तायाम् । प्रतियन्तीति भगवदिच्छयावगच्छन्ति । जगञ्जनम।दिद्वारा व्यवहार्यो भविष्यामीतीच्छया । 'अथापी'त्यस्य नामरूपाभावभिन्नप्रक्रमेण नामरूपे उपपरयापीत्यर्थमाहः विष्णोरित्यादि। विष्णुर्नाम 'इदं विष्णुर्विचक्रम' इति त्रिविक्रमरूपम् । पडक्षरादिमचाः । वपट् स्वधा । वह प्रापणे। बाहुलकाडुपर्वा। ध्यानादीति आदिना गुप्तभाषणम्। मन्त्राइत्यत्र मत्रि गुप्त-भाषणे इति। इमामेवेति श्रुतार्थापत्तिरूपाम् । अत एवेति नामरूपकल्पनरूपार्थापत्तेरेव, तस्याः कारणीभृतानयथानुपपस्या सह । दिञ्यानयेवेति एवकारो विवर्तनामरूपयोग-व्यवच्छेदकः । अथ तैत्तिरीयपश्रछान्दोग्योक्तेषु चतुष्केषु षोडशक्रासु च कः कोंशीत्र श्लोक उच्यत इत्याकाङ्कायामुच्यते । तैत्तिरीये जिह्वा सन्धानमत्र । 'तव तस्ये'ति मुहे तच्छन्दार्थस्य फलस्यास्वाद्यत्वात् । यद्वाऽधरा हतुः पूर्वरूपमत्र । अधरो लोभः। 'लोभोऽधरोष्ट्र' इति वाक्यात्। तस्मिन् सति वेदेपि सरणेन क्रियायां पूर्णायामविभक्त्या नामरूपे प्रति-यन्तीति । मूले 'प्रतियन्त्यथापी'ति वाक्यात् । प्रश्ने विशेषाश्रवणम् । छान्दोग्ये 'श्रीत्रं कले'ति । वचोत्रपङ्गेन श्रोत्रखात्रमेयत्वात् ।

१०-२-३७. श्रुण्विज्ञत्य पुरुषार्थेति खज्ञानद्वारेति वोध्यम्। तैरिति नामरूपैः। फलमिति अभवम्। साङ्गानीति ससाधनानि। साधनानामसिद्धवदावृक्तिः कर्तव्येति सुवोधिन्यामतः फलसाधने एकीकृत्य निरूपिते। जनयेदेवेति अत्यन्तायोगव्यवच्छेदकैव-कारः। नीलं सरोजं भवत्येवेत्यत्रेव। मोक्ष एवेति एवकारेण 'जायस ब्रियस्वे'ति तृतीय-मार्गीयस्वर्गलोकयागयोगव्यवच्छेदः कियते। उभयविधानीति अवणगृणनविषयाणि नामानि रूपाणि च। अन्यदेति श्रोत्ररहितकाले। ध्यानरूपमित्यग्रे विवेच्यम्। योगीश्वर-प्रवुद्धवावयं 'सरन्तः सारयन्तश्च मिथोधौघहरं हरि'मितिवाक्यं, तद्तुसारेण चकारार्थमाहुः चकारादिति। वैदिकमार्गे गोपालतापिनीये 'सुमुक्कुवें अरणमनुव्रवे'दिति श्रुतिरूपदेशादि

दानमाक्षिपति । अष्टाक्षरशरणमञ्रः। आदिनाऽऽत्मनिवेदनम् । 'इमे विदेहा अयमहमसी'ति याज्ञवल्क्यं प्रति जनकवाक्यात । योगाङ्गेत्यादि एवं त्रिभिः श्रवणादिभिः ध्यानेन प्रेमिण जातेऽवैधे 'भक्त्या प्रसन्ने त हरी तं योगेनैव योजये'दिति तृतीयस्कन्धनिबन्धाद योगाङ्ग-ध्यानत्वेन । इदं चिन्तननिष्ठम् । ध्यानं रूपस्रेति नाम्नो ध्यानस्ररूपमाहः तथैच चित्तेति । योगाङ्गत्वेनैवेत्यर्थः । रूपध्यानप्रकारेणैवेति श्रीवछुभाः । इदं योगाङ्गत्वं आवृत्तिनिष्ठम् । नामाष्ट्रितिरिति नाम्नामाष्ट्रिः नाम्नां ध्यानमित्यर्थः। अप्रयत्न इति सरणविषये रूपादौ चित्तस्य व्यापारमात्रं न तु प्रत्यङ्गे रूपपरिकल्पने प्रयत्नवानित्यर्थः। रूपत्वप्रकारकं रूप-विशेष्यकं सारणम् । समयतन इति रूपकरपने यः प्रयत्नत्तेन सह वर्तमानो व्यापारो न त प्रकटरूपकल्पनसमर्थः। 'संस्मरय'त्रित्यत्र 'स'म्रपसर्गार्थमाहुः तदेवेति । चिन्तनमेव । एवकारः सारणयोगं व्यवच्छिनति । रूपस्य प्रत्यक्षे परितः करपनं समर्थनं येन प्रयत्नेन तादशप्रयत्नवित्तव्यापारो ध्यानम् । अत्रा'प्रयत्नश्चित्तव्यापारः सार्ण'मित्यादावमेदा-न्वयः। चित्तवयापारः सरणानुकुलो व्यापारः, उपासनान्यमते। स्मरणं भावप्रत्य-यान्तम् । भावी धात्वर्थः, तत्र समरणे सरतेः प्रकृत्यर्थः। फलं घात्वर्थौ व्यापारः । फल-व्यापारयोधीतराश्रये त तिङः समृता इतिभावप्रत्ययान्तसरणस्य सरगानुकुलो व्यापारोर्थः। सर्तेत्यत्र सरणानुकुलन्यापाराश्रय इति बोधः । नैयायिकमतेष्येवम् । सरणमात्रं भाव इति मण्डनमिश्राः, तन्मते सरणमित्यत्र भावप्रत्ययार्थे पुनरुक्तिरतः सरणद्वयं प्रकृष्टं सरणं ज्ञापयति । प्रकर्षश्रोक्तन्यापारवैशिष्ट्यम् । स चाप्रयत्नः प्रयत्नभेदवान् । चित्तस्य ज्ञानत्वेन प्रयत्नसम्भवात् । समानाधिकरणसम्बन्धेन । उदाहरणं 'सर्वं खल्विदं ब्रह्मे'ति सारणं अप्रयत्नश्चित्तच्यापारः । 'तञ्जलानिति शान्त उपासीते'ति चिन्तनं सप्रयत्नश्चित्तच्यापारः. सारणेऽप्रयत्नचित्तन्यापारे तञ्जलान्त्वोपासनाञ्जाविषयत्वेन पदजन्यचिन्तनविषयपदार्थोप-स्थितौ लक्षणाभिधातात्पर्यप्रयत्नसाहित्यात् सप्रयत्नत्वम् । प्रयत्नेनाप्रयत्नप्रतिबन्धो भवति । अभेदसम्बन्धः पूर्ववत् । यदा तु भवत्या समयत्नचित्तव्यापारे प्रयत्ने आधि-दैविकरूपस्य विश्वरूपदर्शने गीतोक्तस्य परितः एकैकाङ्गे मनःकल्पनं प्रणयनं येन ताहरो जाते ध्यानमित्युच्यते, 'एकैकाङ्गे मनःप्रणयनं ध्यान'मिति ध्यानलक्षणादिति प्रपञ्चः। चकारादिति द्वितीयचकारात् । भगवत्सम्बन्धिनामिति सम्बद्दशेषचक्रव्युहनृसिंहभयवद्भक्तानाम्। अन्येषामिति नामरूपाणामित्यर्थः। 'समुद्रं मनसा ध्याये'दित्यादिश्रुतेः शेशोपासना पश्चमस्कन्धे । चक्रोपासना नृसिंहतापिन्यां, नृसिंहोपासना च । न्यूहोपासना गोपाल-तापिन्यां भगवद्भक्तोपासना, 'तसादात्मज्ञं धर्चयेद् भृतिकाम' इत्युपनिषदि । निरूपित इति तेन 'कथितो वंशविस्तार' इत्यारम्भे मङ्गलाभावेषि प्रतिबन्धाभाव इति ज्ञापितम् । मञ्जलवे युक्तिमाहः अन्ययेति । प्रतिबन्धे तस्य श्रवणादेरसिद्धी कार्यं फुलं निरोधश्र

न स्यात् । नतु भगवदिच्छया श्रवणाद्यभावेषि फलं भविष्यति गोषीनामिवेत्याश्वक्काहु-रिच्छायामिति । पुष्टेरतुग्रहसाध्यत्वेनातुग्रहस्य ज्ञातुमशक्यतया कार्यं न स्यादित्यर्थः। तदर्थमित्यादि प्रतिबन्धाभावार्थं नामरूपश्रवणाद्यादन्यत्। भजनानन्यत्वभञ्जकम्। मङ्गलं क्यपस्येति 'मङ्गलानी'त्यस्य समिन्याहारात् प्राप्तमिदम् । उत्तरत्रेति उत्तरार्थे। उत्तरार्थे व्याक्रवीन्त सा। वेदतात्पर्यार्थमाहः भगवत्सेवेति। 'अग्रये जुष्टं निर्वपामी'ति संहिता। जुष प्रीतिसेवनयोरिति धातुः तु० आ० से०, जुष परितर्कणे इत्यपि धातुः चु० प० से०। 'लोकवत्तु लीलाकैवल्य'मिति स्त्रादाहुः लौकिकक्रियास्विति ।'कायेन वाचा मनसेन्द्रियै-र्वे'ति वाक्योक्ताखिति वा । यस्त्वदित्यादि आचार्योपायेन यः कोपि । त्वचरणार-विन्दयोरिति पादकृतोपकारसरणात् पादसेवनमुक्तम् । 'चरणं पवित्रं विततं पुराण'-मितिवेदः । वैधावैधसेवोपलक्षणम् । आचिष्टचित्त इति मानसी सेवा तनुवित्तजसेवाफलम्। सर्वथिति लौकिकक्रियाप्रकारेण लोकवेदक्रियाप्रकारेण वैदिकप्रकारेण च । 'जायख म्रियस्वे'ति तृतीयमार्गेषि सेवयाहन्ताममतात्मकसंसारनिवृत्तिमाहेत्याशयेनाहुः भवायेति। अत्रोक्तं मोक्षं व्यत्पादयन्ति सा स्मरणेनेति । इदम्रपलक्षणम् । श्रवणादिचतुर्मिरपि । यद्वा उपलक्षणं विनाप्यर्थः । 'यस्य स्मृत्ये'तिवाक्यात् । क्रियाः पूर्णाः साङ्गा भवन्ति 'आत्मानन्दसमुद्रस्थं कृष्णमेव विचिन्तवे'दिति सिद्धान्तमुक्तावलीवाक्याच । क्रिया इति वेदेनाभिहिताः तात्पर्यवृत्योक्ताश्च तत्रुजवित्तजरूपाः लोकिक्पश्च। पूर्णाः कियाः त्रयोदश-गुणाः सत्य आनन्दरूपाः यास्ता गृह्यन्ते । फलनिरूपणात् । क्रियारूपो भगवानाविर्भवती-त्यर्थः। चित्तावेशो मानसी सेवा। तत्र भगवति चित्तावेशः। क्रियया चित्तश्रद्धौ भगव-दावेशो यक्त इति हिशब्दः । उपकारसरणेन पादसेवने चरणाविष्टचित्तत्वे झानश्रक्तिरूपो भगवानाविभेवतीत्यर्थः। क्रियाशक्तिर्यथा सदंशप्रकटा चिदानन्दतिरोहिता सा यदा पकटान-न्दांशा तिरोहितसचिदंशाऽऽनन्दरूपा,तथा ज्ञानशक्तिः चिदंशप्रकटा सदानन्दांशितरोहिता, सा यदा प्रकटानन्दांशा तिरोहितचित्सदंशाऽऽनन्दरूपा । ज्ञानिक्रियेति ज्ञानिक्रिये जीव-निष्ठे जीवोणुर्भगवदंशः । एवं ज्ञानिकये भगवदीयज्ञानिकयांशौ। एवं च 'ज्ञानशक्तिकिया-शक्ती सन्दिहोते परिथते' इति भाष्ये ज्ञानशक्तिक्रियाशक्ती विष्णु । आनन्दत्वेन ज्ञानिक्रया-शक्त्योग्रीहणात् । वाच्यत्वार्थं विष्णुः। ज्ञानिक्रये जीवात्मके इति वाक्यवृत्तिः। श्रक्तिमतो 'यतो वाचो निवर्तन्त' इतिश्चतेर्वागविषयत्वात् । तद्वज् जीवीये ज्ञानिक्रये यदा विष्णुः तदा जीवस्य मोक्षः,ज्ञानक्रियाश्चल्योर्वेलक्षण्यात् । जीवे व्यापकत्वोद्गमाच । मोक्षत्र 'परं ब्रह्मा-घिगच्छती'तिवाक्यात् संसारदुःखनिवृत्तिर्वक्षयोधनं च। तद्कं सिद्धान्तम्रकावल्यां 'ततः संसारदःखस निवृत्तिर्बञ्जवोधन'मितिवाक्यात्। अन्यथा ज्ञानमार्गीयो मोक्षः। भगक्ष्रपकर्मणो मोक्षसाधकत्वं निवन्धे खर्गपदविचारे विवृतम्। सदोष इति 'दोषा इसै न सन्त्येव तथा

भक्ताहिताः क्रियाः स्फुरन्ति बुद्धिदोषेण मूलं तस्य बहिर्दशि'रितिवाक्यात् । निर्दोषयोग-व्यवच्छेदक एवकारः। 'निर्दोष एव रमत' इतिवाक्यात्। हि युक्तश्रायमर्थः। अपहत-पाप्मत्वात् भगवतः। सर्वदोषेति 'जीवाः खभावतो दुष्टाः दोषाभावाय सर्वथा श्रवणादि तथा प्रेम्णा सर्वे कार्यं हि सिष्यती'तिवाक्यात् । संसारेति संसारायासामध्यं संसारा-सामर्थ्यम् । 'सह सुपे'ति सत्रेण समासः । अथ तैत्तिरीयप्रश्रछान्दोग्योक्तेषु चतुष्केषु षोडश्वकलासु च कः कोंशोत्र श्लोक उच्यत इत्याकाङ्गायामुच्यते । तैत्तिरीयेऽधरा हतुः पूर्व-रूपमत्र 'गृण'त्रित्युक्तेः। जिह्वा सन्धानं वात्र । अभवरस आस्वाद्यत इति । लिह् आस्वादने इस्यस्य जिह्वेति जायते । प्रश्ने विशेषामावः। छान्दोग्ये 'अग्निः कले'ति । 'अग्निमीले पुरो-हित'मिति ऋग्वेदारम्भात्, 'ब्रह्म तर्हि अग्नि'रित्युत्तरार्धे, अथवा वेदकृतपक्षपाते चतुर्धे स्रोकेषु आचार्यः पूर्वरूपम् । अन्तेवास्युत्तररूपम् । विद्या सन्धिः प्रवचन सन्धानमिति चतुष्कं निरूप्यते । 'विशुद्धसन्तं वपुराचार्यसः । 'आचार्यं मां विजानीया'दित्यभेदः । 'आचार्यचैत्यवशुषा स्वगतिं व्यनक्ती'त्यत्र वपुःपदम्। अतः आचार्यः पूर्वरूपमत्र ।'सन्तं न चे'दित्यत्र 'विज्ञानमज्ञानमिदापमार्जन'मन्तेवासिनीत्यन्तेवास्युत्तररूपमत्र । 'न नामरूपे' इत्यत्र वेदादिविद्या, अतः विद्या सन्धानमत्र।'शृष्वन् गृण'नित्यत्र श्रवणाद्यर्थप्रतिपादको षेद इति प्रवचन १ सन्धानमत्र 'प्रवचनं' वेदः। पदजन्यपदार्थोपस्थितिस्त्र । 'औत्पत्तिकस्त शब्दस्थार्थेन सम्बन्ध' इति जैमिनिस्त्रे शब्दार्थयोनित्यसम्बन्धोक्ते 'औत्पत्तिकमिति नित्यं म्म' इति शाबरभाष्यात ।

१०-२-३८. दिष्ट्येत्यत्र स्यसिद्धान्तेति वेदक्रतपक्षपातस्य मार्यादिकस्योक्तत्वात् तत्प्रसङ्गेन पौष्टिकपक्षपातं वक्तं स्वस्य श्रीभागवतस्य सिद्धान्तः। 'नायमात्मा प्रवचनेन रूभ्य' इति श्रुत्युक्तः श्लोके 'दिष्ट्ये'तिपदेन साधनाभावोक्तेस्तदन्तसरेणाहित्यर्थः। भगन्यच्छास्त्र इति श्रीभागवते द्वितीयनवमेध्याये। भगवानेवेति 'हर' इति पदात् शास्त्रार्थन्तेन न्यास्या भगवानेवेत्येवकारः। सर्वात्मभावाद् भगवानिति। 'यत्र नान्यत् पश्यति नान्यच् छुणोति नान्यद् विजानाति स भूमे'ति सर्वात्मभावरुक्षणं लिङ्गभ्यस्त्वाधिकरण्भाष्ये। मगवतो 'न्यत्' 'यत्र' भावे सुखत्वेन सुखसाधनत्वेन 'पश्यती'त्यादि। 'भूमा' सर्वात्मभावो भगवांत्र भूमाधिकरणे। 'स्वयमेवात्मनात्मानं वेत्थ त्वं पुरुषोत्तमे'तिवाक्यात्। उभयोर्भूमत्वम्। प्रमाणादीति प्रमाणं ज्ञानरूपो भगवान् । 'दर्शनं प्रमाण'मिति वक्ष्य-माणत्वात्। 'अत्र प्रमाणं भगवा'निति वाक्यमनुसन्ध्यम्। आनन्दाविभावो भगवान् प्रमेयं, वक्ष्यमाणश्लोके प्रमाविषयत्वात्। स एव कृषाविष्टः साधनम्। लीलायुक्तः फलं लीला वा आनंदयुक्तस्य लीलात्वात्। अग्रे स्पष्टीभविष्यति। तत्र प्रमाणं भगवा'नित्यपष्ट-सग्वत्साक्षात्कार इति। 'ज्ञानमात्रं परं ब्रह्मे'ति श्रुतेः। 'अत्र प्रमाणं भगवा'नित्यपष्ट-

म्भानुरोधादाहुः साक्षात्कृत इति भगवच्छास्त्रं पश्चरात्रमपीति । द्वितीयस्कन्धानुसारेण विराद्ध्याने पृथिवी पादरूपा सोपकारसरणात्, द्वितीयनवमाध्याये'ऽहमेवासमेवाग्रे' इति वाक्ये भगवानम् आस कारणात्मा, पृथिवी कार्यरूपा पूर्वमासीदिति। पश्चरात्रेण भगव-द्भार्या भक्तेति च। भगवच्छास्ने पूर्वं निरूपयन्ति सा भूमीत्यादिना। 'यमेवे'ति श्रुतौ भार्या-त्वेन भक्तात्वेन च वृता। तस्याः प्रसङ्गादित्यर्थः। चयमिति ब्रह्माद्याः। कृतोर्थः भग-वन्मार्गीयमोक्षः तदीयत्वलक्षणो यैसादशा जाताः। 'भगवानेव हि फल'मिति निरोध-लक्षणग्रन्थे भगवानानन्दाविष्टो लीलायुक्तः । लीलारूपो वा । द्वितीयस्कन्धनवमाध्याये 'इदं मतं ममातिष्ठ परमेण समाधिना भवान करपविकरपेप न विम्रहाति किंदिने'दिति मोहाभावश्व मोक्ष उक्तः, स तदीयत्वे निविशते । भगवन्मार्गे तदीयत्वं भर्तृधक्तप्रकारेण भूमेर्गृहीतम् । दत्तात्रेयवत् । तदुक्तं टिप्पण्याम् , स्त्रियो वा पुरुषा वापि भर्तृभावेन केशवं हृदि कृत्वा गतिं यान्ति श्रुतीनां नात्र संशयं इति । कृतार्थमासीदिति खखमार्गीयं फलं प्राप्तवत् । त इति 'भवत' इत्यखार्थः । जन्मनेति चतुर्व्यहैः । 'सम्रदायो जन्म-वाची'ति निबन्धात । वासुदेवेनासुरमोक्षदानाद भारोपनीतः । सङ्घर्षणेन भूभारहरणेन । प्रद्युम्नेन गर्भसम्बन्धेन । अनिरुद्धेन धर्मरक्षणेन । अध्यायार्थसङ्कर्षणजन्मना वा। प्राकट्यरूपेण । अत्राश्चर्यरसोनुसन्धेयः। 'आश्चर्यवत् पश्चति कश्चिदेनमाश्चर्यवद् वदति तथैव चान्य' इति गीतायाः । 'आश्रयों वक्ता कुशलोस लब्धे'ति काठकोपनिषद्य । एवं दःखाभावरूपं फलमुक्त्वा सुखरूपं फलं भगवन्मार्गप्रवर्तकपाहुः मर्दनेति । तथा च मले भारपदेन मर्दनक्केशो होयः। भर्तृगर्भसम्बन्धे आनन्दो भवति परन्तु मर्दनक्केशस्त परमानन्दप्राकट्येन न तु आनन्दप्राकट्येनेति परमपदम् । सर्वानर्थेति 'जगन्मङ्गल'मिति-वाक्यात् । उपास्ये चेति विराजि खराजि । 'कृष्णद्यमणिनिम्लोच' इतिवाक्यात् । सूर्यदेहे चन्द्रस्य वंशीयस्य । 'मृतिंत्वे परिकल्पितः शशभृतो वत्मी पुनर्जन्मनामात्मे-त्यात्मविदां कृतश्च यजतां भर्ताऽमरज्योतिषां लोकानां प्रलयोद्भवस्थितिविश्वश्चानेकधा यः श्रतौ वाणीं नः स ददात्वनेकिकरणक्षैलोक्यदीपो रिवि बृहुआतके । 'श्रशभृत'-अन्द्रस्य 'मृतिंत्वे' परिच्छिन्नपरिमाणत्वार्थं 'परितः कल्पितः' समर्थितः। यतो जलमयः श्रन्द्रः प्रकाशहीनः तत्र रविकलाः प्रतिफलिताः ज्योत्स्ना भवन्ति । तदुक्तं 'सलिलमये श्वशिनि दीधितयो मूर्ज्छितास्तमो नैशं क्षपयन्ति दर्पणोदरनिहिता इव मन्दिरस्थान्त' इति । 'यः पुनर्जन्मनां' मोक्षमार्गिणां 'नर्त्मा' मार्गभूतः । मोक्षभाजो रवि भिच्वा गच्छन्ति । एतत्करणमिति भारापनयनकरणम् । हरिरिति हरति दुःखमिति हरिः। अलोकिकत्वादिति तानतीं मायां द्रीकृत्य प्रकटत्वं चतुर्व्यृहसमुदायः तद्रृपभगवजन्मनः

अलौकिकत्वात्। क्रुप्तेति मनस्तोषि धारणे तथा। सर्वात्मकत्वादिति भगवतः मिनं जनमासम्भावितं भेदाभावादित्यर्थः। दिष्ट्या महता भाग्येन । तेन साधनाभावयोतनाद् द्वितीयस्कन्धनवमाध्याये पृष्टिसिद्धान्तोत्रेति स्चितम्। केचित् त्विति असिन् पक्षे जन्मनेति न तृतीयान्तं किन्तु जनमेति पदच्छेदः। भारोपनीतस्तत्र जन्म, ईशितुस्तव जन्म, नेत्यर्थः । समागमनस्य भारहरणहेतुत्वं, तत् तु न तु भारहरणहेतुत्वमेवेत्यस्यसः उक्तः। अत इति जन्माभावेनाप्राकृतत्वस्चनात् । यद्वा आभ्यां दिष्ट्येत्युक्तेः । आकारसमर्पक-त्वाच । जातमिति भविष्यतीति क्रियापदम् । शङ्कापरिहारार्थमिति भगवति आभा-सोक्तराङ्कापरिहारार्थं पद्मपुराणे चरणचिह्नाध्याये 'केनैव ज्ञायते देवो भगवान् भक्त-वत्सलः तान्यहं वेद नान्योस्ति सत्यमेतन् मयोदितम् पोडशैव तु चिह्वानि मया दृष्टानि तत्पदे दक्षिणे नव चिह्नानि इतरे सप्त एव चे'त्युक्त्वाग्रे चिह्नलक्षणान्युक्त्वा 'अङ्कान्येतानि भो विद्वन् दृश्यन्ते तु यदा कदा कृष्णाख्यं तु परं ब्रह्म भ्रवि जातं न संशय' इति वाम-चरणचिह्ननिरूपणानन्तरं वाक्यं, दक्षिणचिह्ननिरूपणानन्तरं 'चिह्नान्येतानि भो वत्स दक्षिणे चरणे सदा स वै कृष्ण इति ज्ञेयो बुद्धिमद्भिनरोत्तमैं रिति वाक्यम् । ताभ्याम् । देवपादाः भूमि न स्पृश्चित छायां च न जनयन्ति तद्त्र देवदेवपदे जातमिति पुरुषोत्तमकृतपक्षपातो जात इति भाग्याभिनन्दनमित्याशयेन पुरुषोत्तमकृत इति हर्षात प्राप्तं 'दिष्ट्ये'त्यस्यार्थमाहः महदिति । महतां भूनारदवसुदेवनन्दानां भाग्यं अस्माकम् । असमस्तं वा पदद्वयम्। मुले पदकशब्दः सर्वेळक्षणसम्पन्नैः पदैरितिखार्थकप्रत्ययान्तो व्याख्यातोधुना 'इवे प्रति-कृता वितिस्त्रेण कप्रत्ययेष्यज्ञातार्थेपि सिध्यन् यात्रथीं बोधयति तौ द्विधा पूर्वमाहः भूमिः पदमित्यादि पदं छायामित्यादि च। पूर्वं पदं प्रतिकृतिरूपं द्वितीयं च। छायाम्। अज्ञातं पदमित्यर्थः। तृतीयं कप्रत्ययार्थमनुबद्दित स पुरुषपदमिति । स्वार्थे कप्रत्ययान्ते पदकपदे कृते पुरुषस्य भगवतः पदकमित्यर्थः। उद्भुता चेत्याधिभौतिकी भूः। अग्रे चाधि-दैविकी भृः,पक्षपातो जात इति पक्षपातज्ञानार्थं दुहितेति। त्रिलोकीकल्पनायां भृः पुरुषस्य पदम् । अवान्तरकल्पेषु ब्रह्मणा त्रिलोकी निर्मीयत इति ब्रह्मजन्या भूरतो दृहिता । सानु-रागाचा इति भूमिः पदं गृहातीत्यत्रात्यनुरागेण सान्विकभावस्वेदोद्गमे पदं प्रतिफलतीति पदग्रहणे भूमेरतुरागः मुचित इति सानुरागायाः । भगवति अनुरागेण सह वर्तमानायाः । दिष्ट्येति देवा अपि भ्रवं न स्पृशन्ति तत्र देवदेवस्य भृस्पर्शे सानुरागत्वदर्शनं विसाया-विष्टमिति भाग्येन। पदाङ्किता सतीति भगवदर्थे मनुष्रसङ्गे चतुर्थस्कन्थे 'सर्वेश'मित्यादिः। पूर्वमिति प्रथमाध्याये, 'गौर्भत्वाश्रमुखी'त्यत्र । परमानन्देति मर्दनक्केशहीन्यन्तरमिति बोध्यम् । महदिति तेन भाग्यमित्यत्रैकदेशग्रहणं ज्ञेयम् । अपिशब्दात् । न इत्यपीति

पुनर्जन्मनाम्=द्विजन्मनाम् । इति नः प्रतिभावि ।

६ हान्दनन्तरमिति नः प्रतिभाति ।

नो देवानां सकलदेवानामपि पक्षपातदोग्धी । 'तवात्तकम्पिता'मिति व्याक्कवैन्ति स किञ्चेति । तव पादैरेव म त दैवान्तरपादैः । 'तवे'त्यत्र करणत्वसम्बन्धाविवक्षायां सम्बन्धसामान्ये पष्टीत्याशयेनाहुः त्वया वेति । दिव्यवतारपादसत्तामाहुः देवानां सर्वेति । तथा च दिन्यपि देवोपकारकरणातु 'तवानुकम्पितां द्याम्' । क्रण्डलेति आदिना क्रण्डलयोः स्तमःच वंसाभावः। आदित्या इति पष्टी,सामध्यति । रजकस्य वस्तं ददातीति वत् । अत्र स्वसन्वध्वंसपूर्वकपरस्वत्वोत्पादनाभावेन दानत्वाभावान् न चतुर्था । अस्माक-मिति देवानां एवकारेणासुरपक्षपातन्यतिरेकात् असुरयोगन्यवच्छेदकः । उभयमिति अनुक्रियतां गां द्यां चेत्युभयम्। दर्शनं प्रमाणमिति न्याप्तिज्ञानवत् प्रमाणम्। दर्शनं भाव-ल्युडन्तप्रतिपाद्यं धात्वर्थरूपं भगवदनुकम्पितगोद्योसाक्षात्काररूपं, तेन देवैनिरोधक्रीडाः कर्मस्याः कर्मणां प्ररोहैकस्वभावत्वादाविर्भावजनकत्वम् । आविर्भावो वर्तमानस्य वस्तुनो दर्शनविषयत्वयोग्यता, सा च प्रथमज्ञप्तिरपि । विषयस्य ज्ञानत्वाद् विषयत्वयोग्यतापि स्बरूपसम्बन्धविञ्चेषाज्ञानरूपैवेति तादशप्रमाकरणत्वं धात्वर्थज्ञान इति करणल्युखन्तप्रति-पाद्यप्रमाणं दर्शनमित्यर्थः । अभेदान्वयो भवत्येव । ते आविर्भाव इति प्रमाविषयत्वं प्रमेयत्वमनुक्रम्पितत्वाविर्भावस्थेत्याविर्भावः प्रमेयम् । दिष्ट्येत्युपक्रमोपसंहाराभ्यां चतुष्कं भिनम्। अथ तैत्तिरीयप्रश्नछान्दोग्योक्तेषु चतुष्केषु पोडशकलासु च कः कोशोत्र श्लोक उच्यत इत्याकाङ्कायामुच्यते । तैचिरीये अधरा हतुः पूर्वरूपमत्र । अधरोष्ठो लोभः । तस्य फलं 'वाक् सन्धि'रित्युक्ता वाक् । विद्याप्रवचनयोः पूर्वश्लोकचतुष्के गतत्वात काण्ड-द्वयार्थानन्तरं काण्डद्वयतात्पर्यार्थभक्तिमार्गीया 'मत्स्याश्वे'ति स्रोकोक्ता नागत्र गृह्यते। तत्र वाचि प्रवचनपदोक्तयावत्प्रराणवेदसमृतीतिहासातिरिक्तायां वरणमात्रैकलभ्यायां 'उपूपध्मानीयानामोष्ठौ जिह्वामृलीयस्य जिह्वामृल'मितिवचनोक्तपुरुषोत्तमोङ्कारजिह्वासा-दनस्य पारोक्ष्येण तात्पर्यवृत्त्या प्रतिपादिकायां ओष्ठद्वयं जिह्वा चोपयुक्तेतिक्रमेण चतुष्कोपः योगः । अतोधरा हनः पूर्वरूपमत्र उक्तवाकारणत्वात् । उकारशब्देनोङ्कारः परोक्षवादात् । बाहलकाच । पुः पुरुषोत्तमः । उक्ताभ्यामेव हेतुभ्याम् । तेन पुष्टिमार्गीयं भक्तसंवलितं पुरुषोत्तमरूपम्। उपध्मानीयः पकारात् पूर्वं अर्धविसर्गसद्यः उपध्मानीयः पुरुषोत्तमपकारात् पूर्वं अर्धचन्द्रसद्याः उपध्मानीयः तुरीयतन्त्रं चन्द्रः तद्रूपपुरुषोत्तमः । जिह्वामृलीयसेत्यत्र ककारात आत्मसुखात् पूर्वं अर्धविसर्गसदशः जिह्वामूलीयः पुरुषोत्तमो मनसा चन्द्ररूपेणा-रमसुखम् । खकारादाकाग्ररूपगरीरात् पूर्वं अर्घविसर्गसद्दशोपि जिह्वामृलीयः तेनाधरौष्ठलोभ-कार्यपुरुषोत्तमप्रतिपादनात् उत्तरत्र उत्तरा हतुरुत्तरह्रपम् । वाक् मत्साश्वादिषु कृतावतार यदत्तम् वन्दनं त इति सेवापूर्णताद्योतकवन्दनभक्त्यन्तप्रतिपादिका सन्धिः जिह्वा रसाखाद-कत्री पुरुषोत्तमरूपा 'परः पुमा'निति चतुर्थश्लोके उक्ता । अतो वाचः सेवापूर्णताद्योककवन्दन-

भक्त्यन्तप्रतिपादिकायाः प्रपश्चः पूर्वश्लोकयोः चतुर्थे चेति, तेनार्थापस्या प्रमाणेन तत्प्रति-पादकाधरहन्वादेरुपश्चितिकल्पनं तत्प्रतिपादकपदाभावेषि श्लोके। पीनो देवदत्तो दिवा न ग्रद्धे इत्यत्र रात्रिभोजनकल्पनवत् इति ग्रुभम्। प्रश्ले विशेषाभावः। छान्दोग्ये 'उदीची दिक् कले'ति। तत्याः स्वामी कुवेरः। धनाधिषः लक्ष्मीपतौ ग्रुख्यः शब्दः कुंवति, कुवि छादने, कुंवेर्नर्लोपश्चेत्येरक् । तदुक्तं वायुपुराणे। 'कुत्सायां कितिशब्दोयं श्ररीरं वेरग्रुज्यते कुवेरः कुशरीरत्वान् नाम्ना तेनैव सोङ्कित' इति। तत्रापि कौ वर्तमाने वातमणे। विराद्-प्राणख्पे। 'वेरं वातमणेपि चे'ति विश्वात्। तथा च कौ पृथिव्यां वेरं वातमणः कुवेरः। वेरश्चव्यस्य पुंस्त्वम्। 'प्राणस्तथानुगमा'दिति व्यासस्त्रात्। अतो मगवच्वात् कुवेरः प्रमाणम्।

१०-२-३९. न तेऽभवस्येत्यत्र आवि भीवमिति पूर्वश्लोके दृश्याम इतिपदोक्त-दर्शनस्य प्रामाण्यार्थं ब्रह्मा समर्थयति स ते अभवस्येति। जन्मनः कारणमिति भक्त-मनोरथविषयविनोदस्य जन्मकारणत्वं वक्तुं शक्यं, भक्तवस्यत्वाद् भगवत इति । तर्कयाम इति तर्कः व्याप्तिशोधकः । निर्भवः स्याचिविनोदः स्यादिति । तथा च त्वं जनमवान् लीलावस्वात् । विषयिवदित्यनुमानम् । वन्ध्यावली वाक्यमप्यत्र । इच्छावादेनाहः वेः कालस्येति । कालो हि स्थिर इति अनन्तदेहत्वात् स्थिरः सन् । व्यापकश्च । अत एव प्रस्थानरताकरे सक्रपेन्तर्भावः कालसोक्तः । वुभुषुः प्रभुर्यदा भवति तदा कालकर्मस्य-भावान गृह्णातीति श्रीभागवते । यथासुखमिति काल उपदेश इति धातुपाठात , उपदेशेन सलं प्रसिद्धः अधिकारिणि काले वेति वक्ष्यन्ति । अन्यथेति स इच्छ्या पुष्टिमार्गोपयोगी क्रियते । प्राकट्यानन्तरं कालस्य मर्यादायाः साधकत्वं वाधकत्वं वा नास्तीति भावः । 'यदा यदा हि धर्मस्ये'ति गीतामुलादाहुः विनावीति । मोक्षविरुद्धायामिन्द्रियरूपायां नावि । संसारनौरिति संसारस्थिता नौरिन्द्रियरूपा कामोद्धितारिका पारं कामस्य पर्थवसानं न प्राम्रुयादित्यर्थः । 'कामस्यान्तं हि क्षुत्त्रुड्भ्या'मिति सप्तमस्कन्धात् क्षुत्त्रुड् न भवेदित्यर्थः । इन्द्रियनौकायां सत्यां तस्या नोदं स्वस्थिन् प्रेरणं प्राकट्यकारणं तर्कयामह इत्यर्थः । स्वस्य कामान्तरूपत्वात् प्राकट्येनेन्द्रियरूपाया नौकायाः स्वस्मिन् प्रेरणे निरोधः लक्षणग्रन्थोक्तरीत्या पारं कृष्णं गच्छेत् प्राप्तुयादिति श्रीवल्लभजिल्लेखे । पारावारः कृष्णः तस्यैकदेशः पारः। सत्या भामेतिवत्। अस्मिन् पक्षे मूले नशब्दान्वयो न भवर्ताति तदर्थं अस्मिन्नर्थ इत्यादिना योजनान्तरमुक्तम् । असिन्नर्थे भक्तो नागतः शरणागत इत्यर्थाच छरणमार्ग आगत इति । किञ्च पशुजातीयनागत इति शरणभक्तिमार्गार्थं पक्षान्तरमाहः यद्वेति । तमिति नोदम् । विशब्दस्य वियोगरूपमर्थान्तरमभिन्नेत्य पक्षान्तरमाहुः नौका-रहितेति । तस्यामिति वियुक्ता नौः श्रेयःसाधनरूपा यसां संस्तौ तसाम् । सत्याम् । सर्वेप्रेरणमिति सर्वेषामवतारकालीनानां 'कामाद् गोप्यो भयात् कंस'इतिवाक्यविषयानां

कामादिमिः खिसान इन्द्रियाणां घेरणं खसम्बन्धकरणं निरोध इति यावत । अनवतार-कालीनानामपि शब्दरूपश्रीभागवते स्वस्वरूपे अधिकारिणां श्रवणादिमिरिन्द्रियाणां प्ररणं स्वसम्बन्धकरणं निरोध इति यावत् । अन्नेति कारणे। प्रमाणं ऐतिहारूपम् । शब्द-रूपमपि प्रमाणं नास्तीत्याद्वः अन्त्रापीति । तेन भगवन्मार्गकृतपक्षपाते भक्तकृततर्कः गोधितव्याप्तिज्ञानातिरिक्तप्रमाणाभाव उक्तः। 'यमेवैष वृण्यते तेन लभ्य' इतिश्रुतेः। 'नाहं वेदैर्न तपसे'ति स्मृतेश्व, 'भक्त्याहमेकया ग्राह्य' इति स्मृतेश्व । भगवन्मार्गकृतपक्षपातस्तु विश्वरूपदर्श्वनाध्यायोक्तधर्माणाप्रपसंहारात्। तत्र दैत्यानां क्षयः सुराणां जयः। कृष्णेपि जुम्भालीलायां सुरपक्षपातः। तर्कयामह इति तर्क उक्तः वेदयुक्तिरूपः। अतः सत्य-संकल्पात 'वज्ञीकुर्वन्ति भक्त्ये'त्येवंरूपात् । 'यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत अभ्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं सृजाम्यहं'मितिवाक्यरूपादुक्तरूपादु वा । तर्के शोधके व्याप्ती हेतीविरुद्धत्वमाहुः वस्तुत्तिरित्वति । रजीभाजी ब्रह्मणस्तर्को व्याप्तिशोधकः संशय-विषय इति तथा। एवं च लीलावन्वादिति हेतोः सन्दिग्धविरुद्धत्विमिति भावः। सकल-शास्त्राग्राह्यत्वे सति चरणग्राह्ये तर्कोपि सन्दिग्ध उक्तः । 'प्रवर्तते यत्र रज' इति द्वितीय-स्कन्धनवमाध्यायवाक्यात्। अधिकारिभक्तिः सर्वधाऽप्रयोजिका, केनचित् प्रकारेणैव प्रयोजिका। यथा मानसी सेवा ब्रह्मणः मानसीसेवात्वेन प्रयोजिका। अत एवकारः। ममापीति कारणगुणाः कार्ये समायान्तीत्यदोषात । अविद्ययेत्यस्य विवरणं देहा-चध्यासेनेति । देहस्त 'तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चे'ति श्रत्यक्तविद्यादिभिः तसाध्यासो देहे गृहीते स्पृलोऽहमिति देहधर्मसौल्याध्यासः। स्थितिः स्पष्टा। प्रलयः देहान्तरे व्यापकरवे च मुक्तामुक्तयोः मुक्तस्य च । मुक्तस्यापि खोपास्याध्यासाङ्गीकारात्। एवमन्तः करणाध्यास इन्द्रियाध्यासः प्राणाध्यासः खरूपविखरणं च उत्पत्तिरुक्ता तां च्याक्रवीन्त भाष्यत्वाय । जगति इति जगति ब्रह्माभिन्न आधारे, उत्पत्तिसत्यस्यादीति । गीताविस्तारी भागवतपतः सुनोधिन्या भाष्यत्वमविरुद्धम् । त्वयीत्यधिष्ठानकारणम् । उदासीने न भवतीति किन्तु सिसक्षाद्याविष्टेऽभवे भवति । अनित्ये नेति किन्त नित्ये आश्रयहरे भवति । असमवायीति किन्तु समवायिन्यात्महरे सत्येव जीवाना-मत्वस्यादिर्भवेदित्यन्वयः। आधारेति आश्रवेत्यर्थः। अवश्येति उदासीनेऽक्षरे जीवानाः प्रत्पत्यादिभेवतीति नावश्यकतानुदासीनत्वस्य । 'अभयाश्रयात्मनी'त्यत्रा'भवाश्रयात्मनी'-तिपाठमङ्गीकृत्याहः अत अभव इति। सार्तः प्रयोगः। अथ तैत्तिरीयप्रश्रद्धान्दोग्योक्तेष्र चत्रकेषु पोडशकलासु च कः कोंशोत्र श्लोक उच्यत इत्याकाङ्वायामुच्यते । तैतिरीये उत्तराहत्त्रहत्तरह्मपत्र । तहाचकपदाभावेष्यर्थापत्तिः प्रमाणपूर्वश्लोकव्याख्यान्त उपपादितम्। प्रश्ने विशेषामावः। छान्दोग्ये अन्तरिक्षं कलात्र। 'अन्तरिक्षदेवा वै पश्चव' इतिश्चतेः।

'आदित्यः पशुरासीत् तेनायजन्ते'तिपश्चमाष्टकसंहिता। यद्वा'ऽग्निः पशुरासीत् तेनाय-जन्ते'तिश्रुतिः। यतवैदिकपक्षे 'वायुः पशुरासीत् तेनायजन्ते'तिश्रुतिप्रसरः। ब्राह्मणे वराहोक्तेः। 'वराहो वायु'रिति । ब्रह्मनस्तो निर्णमात्। पश्यतीति 'पशु'पदनिरुक्तिः। अन्तरिक्षमाकाशः, तेना'काशशरीरं ब्रह्मे'तिश्रुतेर्जरायुर्निरूपितम्।

१०-२-४०.मत्स्याश्वेत्वत्र प्रथमपर्यायमनुद्य द्वितीयपर्यायमनुवद्नित स खरूपेति। स्नरूपं चतुर्च्यहरूपं जनमवागगोचरस्य तस्य निमित्तं कारणमिच्छारूपं तस्या ज्ञानम्। अन्यथेति लीलया प्रादुर्भावे खरूपनिमित्तेच्छाज्ञानाभावे वा। न स्यादिति कारणगुणाः कार्यगुणानारभन्त इति हेतोर्न स्थात् । आनन्दाविर्भाव इति आनन्देन विनोदेन लीलया-विभवि यस्य तादशः भगवानिति ज्ञानं तद्विषयः प्रमेयं निरूपितः। स एवेति ज्ञान-सुपासनं तेनाविर्भूत एव मत्स्यादिः साधनम् । उपास्यातिरिक्तस्य साधनत्वायोगात् । एव-कारस्तु 'यत्किश्च विज्ञातं वाचस्तद्भृषं वाग्धि विज्ञाता वागेनं तद् भृत्वावती'ति वृह-दारण्यकात्। 'एनं' 'वाग्विदं तद् भृत्वा' विज्ञातस्त्ररूपं भृत्वा। कृपाविष्टो बोध्यः कृपाविष्टं साधनमिति । एवं च 'तवानुकम्पिता'मिति श्लोकादनुकम्पितपदमनुबन्धानुकम्पाविशिष्टो मत्स्यादिरिति बोध्यम् । एवमन्यत्र । नवाह्नरित्याश्चयेन व्याकुर्वन्ति सा जयौ जलजा इति । 'अप्सुयोनिर्वाऽश्व' इतिश्रुतेरश्वोपि जलजः । आपःसु योनयो यस्य सोप्सुयोनिः । अग्रे स्पष्टम्। तमो रज इति 'बहुष्वनियम' इति स्त्रात् सत्त्रस्थाने रजः। तथा च तमःसत्त्वरजःसमानाकृतयः त्रयस्त्रयो बोध्याः क्रमातः । तमःसमाना निन्दिताकृतिः, सन्व-समाना आपाततः पूर्वं निन्दिताकृतिः, विचारे तु न निन्दिताकृतिः। रजःसमानाकृतिः आपाततः पूर्वमनिन्दिताकृतिः, विचारे तु निन्दितिकाकृतिः। अश्वो हयेति हयः ग्रीवः हयग्रीव इति नामत्रयमतस्तथा। जलज इति उक्तश्चतेः। अतो हयग्रीवोपि जलजः। अयस्तामसाः। वनवासगृहवासातिरिक्तवासात् । 'ताप्तसं यूतसद्न'मितिवाक्यात् । उपलक्षण-विधयेदमपि। जगति हीनजातीयं मात्स्थमिति तामसं निन्दितत्वात । 'निन्दिन्त तामस'मिति बाक्यात् । तमःसमानाकृतिः लोकनिन्दितमत्स्यसमानाकृतिः। न तु मत्स्यः। 'मायामन्स्यविङ-म्बन'मितिवाक्यात् । 'यद्ग्रे चानुबन्धे च सुखं मोहनमात्मनः निद्रालसप्रमादोत्थं तत् तामस-श्वदाहत'मितिगीतायाः। कच्छपः तामसः। 'मेनेङ्ग कण्ड्यन'मित्यादिवाक्येर्द्रःखसाधनं मन्दरं सम्बाधनत्वेन दथारेति दुःखसाधने सुखसाधनत्वज्ञानं तामसं, ताद्दश्ज्ञानवान् तामसः। वामसकच्छपपुराणप्रतिपाद्यत्वाच । आरण्येति आरण्यपशुस्त्रभावकः । अक्षोपीति अक्षः अक्षजः हंस इति पाठत्रयं पुस्तकभेदेन । अक्षः हंसः । हन्तीति हंसः वृत्वदिह नीति सः। यदा पचाद्यचि कृते भवेद् वर्णागमाईस इति सक् । तद्योंक्षोपि व्यवहारः यौगिक आत्मजो वा एकादशस्कन्धात 'अक्षः कर्षे तुषे चक्रे शकदव्यवहारयोः आत्मजे पाश्चके चाक्ष'मिति विश्वः।

व्यवहारस्त 'व्यवहारः सन्निपातो मनोमात्रेन्द्रियासुमि'रित्येकादश्चस्कन्धादसुकार्यं अहं ममेति घीः। 'सिन्नपातस्त्वहमिति ममेत्युद्धव या मित'रितिवाक्यात्। शरीरे बहिर्वायुखान-त्वादारण्यः । अक्षजो हंसः । अक्षं मनोरूपमिन्द्रियम् । 'अधोक्षज' इत्यत्र तथा व्याख्यानात्। तसात प्रकटः अक्षजः हंसः, स ब्रह्मणा ध्याने क्रियमाणे प्रकटः, ध्यानं च मानसम्। तथा च 'तद्ददित' इतिन्यायेन तस्याक्षजत्वमुच्यते। तद्ददितः तस्माद्दितो जातः । 'स मानसीन आत्मा जनाना'मितिश्रुतेश्व । बहिर्वाधुर्यत्रासौ बहिर्वाधराकाधः । तदेव स्थान-ध्रक्षयने यस्य स तथा। तथा च योवतीर्यान्यान् वने प्रवेशयति तस्यारण्यत्वध्रचितमिति भावः । एवं न्याख्यानं मानसौकस्यजलवासित्वेन जलप्रकृतिकत्ववारणायेति बोध्यम् । हंस इति पाठे स्पष्टम्। 'हंसः स्थान् मानसौकसि निर्लोभनृपविष्वकपरमात्मन्यमत्सरे योगभेदे मत्रभेदे शारीरमरुदन्तरे तुरङ्गमश्रभेदे चे'तिकोशः। एते त्रयः सान्तिकाः। वनवासात् । 'वने तुं सान्विको वास' इतिवाक्यात् । 'यत् तद्ग्रे विषमिव परिणामेऽमृतो-पमम तत सुखं सान्विकं शोक्तमात्मबुद्धिमसादज'मिति गीतायाः । सन्वसमानाकृतयश्च। नृसिंहः पशुत्नांशे निन्दितत्त्वस पूर्वं भानेपि छान्दोग्य उपदेशे 'सिंहो वा व्याघ्रो वे'ति कालोपाधिकपरदेवतारूपमिति ज्ञाने परमोत्कृष्टत्वज्ञानात्,एवं वराहेपि । 'त इह व्यान्नो वा सिंहो वा बुको वा वराहो वे'तिश्रुते:। 'ते' जीवा:। हंस: सन्वाकृति: प्रसिद्ध: परमात्माऽपर-पर्यायः। 'परमात्मनी'त्युक्तकोशात्। 'ततो ह जातो अवनस्य गोपा हिरण्मयः शक्कनिर्वस नामें'ति श्रुतेः। 'यद्य बृद्धाः प्रचक्षत' इतिनाक्यात् सुष्ट्राकृतयः। राजन्य इत्यादि एते त्रयः राजसाः गृहे वासात् । 'गृहे राजस उच्यत' इत्येकादशस्कन्धात् । 'रघुनाथस्त् सीता-भक्तार्थेनेकदैत्यानवधी'दिति पूर्वं एकमक्तार्थेनेकइनन माहात्म्यद्योतकमपि समत्वहानेः पश्चात् 'निषमिवे'ति राजसः। 'निषयेन्द्रियसंयोगाद् यत् तदग्रेऽसृतोषमं परिणामे विषमिव तत्सुर्खं राजस'मिति गीतायाः । क्षात्रधर्मो न समत्ववाधक इति चेट् रजः कर्मबहुलमिति । यागादिकर्मबहुलं यत्रेति राजसः । परशुरामी राजसः प्रसिद्धः । सहस्रार्ज्ञनवधेन माहात्म्येपि पश्चात्तापात् यागादिबहुरुकर्मकरणाच राजसः। वामनस्तु राजसवामनपुराणप्रतिपायत्वाद राजसः । रजःसमानाकृतयश्च । राजत्वात् राजकत्वाभ्यां च 'राजसं तदुपेक्षित'मिति-वाक्यात । तरतमेति मायाविडम्बनमत्स्यात् तामसतामसाद्धयग्रीवो राजसतामसः उत्तमः । द्वितीयस्कन्धे ब्रह्मसत्रे हयग्रीवशादुर्भावस्थोक्तत्वात् कर्मणां राजसत्वेन कर्मान्तः-पाती हयग्रीवोपि राजसः । तामसस्तु द्विरूपत्वेनासुरसादृश्याङ्गीकारात् । कूर्म इति सान्विकतामसः, उत्तम इत्यर्थः । वास्तव्यत्वादिति सर्वदा जलवासित्वात् । तामसकूर्म-पुराणप्रतिपाद्यत्वात् तामसः। जनवास्तव्यत्वात् साचिकः। आश्रयः। इदं च तैत्तिरीय-

बाक्षणे कूर्मप्रजापतिसंवादे प्रजापतिना 'ममैव त्वं पूर्वः समभूरिति प्रोक्तः कूर्मः पूर्वमेवाह हासीत्युक्त्वा सहस्रज्ञीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रवात् भृत्वोदतिष्ठ'दिति श्रावणात् स्फुटम् । **ज्ञानांशः** सान्तिकः कूर्मस्तामस इति । एवं तामसे तरतमभावं प्रोच्य सान्तिकत्रिक आहुः चर्सिहादिति।हिरण्यकशिषुमारकात्। नृसिंहः सान्विकः मारकस्तापसः। वराह इति भूम्युद्धारे सान्विकः, सान्विकवराहपुराणप्रतिपाद्यत्वात् । हिरण्याक्षवधे राजसः। हिरण्य-कशिष्ठवत् अत्यन्तापराथाभावेनान्ते विषमिव तत्सुलमिति नृसिंहेन प्रह्लादस्य यथास्थितस्य रक्षणं कृतं न तु नष्टाया भूमेरिवोद्धरणिमति भावः । सहानिति सान्त्रिकसान्त्रिकः खयं साष्ट्रिकः ज्ञानप्रदः साष्ट्रिकः । 'सन्त्रात् सञ्जायते ज्ञान'मितिनाक्यात् । स्पष्ट इति राजन्यो राजसतामसः। विश्रो राजसराजसः। 'रजो रागात्मकं विद्धी'ति कर्मणि रागाद् राजसः । पितृमारकसहस्रार्जुनमारकत्वात् राजसः । विबुधो राजससात्त्विकः । देवाः सान्विकाः, वामनो राजसः राजकार्यकर्तृत्वात्। एभिरित्यवतारैः। नवविधाः सगुणाः। एकेनेति कृष्णेन। निर्गुणेन। स्वगुणान् सङ्गृद्य। अधमेवेति अवतारी अवताररूपेण प्रत्यक्षः। एवकारस्तु 'यदेकमन्यक्तमनन्तरूप'मितिश्रुतावनेकरूपस्य 'तमसः परस्ता'दिति कथनेन तमःपरत्वमवतारिलिङ्गमिति। 'अनुकृतेस्तस्य चे'ति स्त्रादाहः तत्ताज्ञातीति। मत्स्यादिजात्यनुकरणरूपेषु मायाविडम्बनमत्स्यादिरूपेषु अवतारं वैकुण्ठादागमनं कृत्वा स्वायमभूमन्वादीन् पाति । त्वमेतेष्विति त्वमवतारी साधनत्वात् कृपाविष्टः । ननु कृपा-बोधकपदाभावात् कृतः कृपा यद्वैशिष्ट्यमुच्यते इति चेच्छ्रणु । कृपात्वेन मोक्षसाधनोपदेश-त्वेन कार्यकारणभावस्य 'इति भारतमाख्यानं कृपया मुनिना कृत'मितिवाक्ये सिद्धत्वात । पूर्विमिति अवतारिदशायां अवतार्यवतारयोरभेदः 'समान एवं चाभेदा'दिति व्यासस्त्रात्। हे ईंद्रोति अवतारिन् आकृष्टसर्वांशेनावतीर्णः वैकुण्ठात् कृष्णत्वेनागतः । पूर्वोक्तन्नयं त्रिश्चवनं करोषि । अदित्याः कुण्डलदानेन द्यां पासि । अन्तरिक्षश्चरीरग्रहणेनान्तरिक्षम् । द्वयोः पालनेन भूः पालितैन, देवाः भूमिं न स्पृशन्तीति । देव जैलोक्येति हे देव क्रीडितः श्रैलोक्यधर्मरक्षाः 'उत्सीदेयुरिमे लोका न कुर्यां कर्म चेदहम् संकरस्य च कर्ता स्वाप्तुप-हन्यामिमाः पजाः इतिवाक्यात् । भारानिराकरणमिति अवतारिणा रघुनाथावतारे रावण-वधार्थं प्रार्थितत्वात् तावन्मात्रकरणम् । धर्मरक्षाप्रसङ्गेनान्यदपि सूर्पणखाविख्यादिकरणं न त मुख्यतया यावद्भारनिराकरणमिति भावः । यदूत्तमेति मत्सादिवद् यद्तमेति । 'यदत्तमे'-तिच्यवहारः क्विवद् द्रष्टव्यः। प्रत्यु पकार इति त्रिश्चवनकरणादेः प्रत्युपकारः। एवेति 'नमो नम इत्येव सदुपशिक्षित'मिति पञ्चमस्कन्धात् । ननु नवावतारकार्यं दशमावतारकार्यं भूभार-इरणं चाधिकं प्रार्थितमवतारान्तरकार्यं कुतो न प्रार्थितमित्याशङ्काहुः एतान्येवेति । एतैरेव सर्वकार्यसिद्धिरित्यर्थः। सर्वपुरुषेति दशरसत्वाज् जगतः। अन्नेति कृष्णावतारे। प्रार्थ-

<sup>1.</sup> मानसं सर ओको यस्य हंसस्य।

यन्तीति 'हरें'ति प्रार्थनार्थकलोडन्तपयोगात तथा। निग्छत्वेनेति अरूपवत्सद्योन। 'अ-रूपयदेष हि तत्प्रधानत्वा'दिति स्त्रात् । अन्यत इति बलपार्थभीमाह्वयतः । तेन (येन) रूपेणोति मत्स्यरूपेण । उक्तरीत्येति 'तथाधूने'तिमूलार्थः, 'तथा पूर्वोक्तत्रय'मित्यादि-नोक्तरीत्या । प्रार्थना 'हरे'तिलोटा। राजसूय इति युघिष्ठिररानस्ये। यत्रेति रङ्गभूमौ। असृतेति 'पयोनिधि येन निर्मध्य सुराणां राधिता सुधे'तिवाक्यादेवकारः। 'मेनेक कण्डूयन'मित्यादिवाक्योक्तं तु ग्रामं गच्छन् तुणं स्पृश्ततीतिवत् । खखरूपेति 'श्रुनृह-व्यथा'मित्यस्य सुवोधिन्यां स्पष्टम्। अत एवैत्रकारः। तेनेति गोवर्धनोद्धरणेनासार गिडाती रक्षाम् । पूर्वभक्तमिति पूर्वस्मिन् जयद्वारपालकाले भक्तम्। पाण्डवेति 'पितामहा में' इतिश्लोके 'व्यवहितपृतनामुखं निरीक्ष्ये'तिश्लोके च प्रथमस्कन्धे स्पष्टम् । श्रीमागवतमूले, गीतायां तु स्पष्टम् । मारिलवानिति ते मृतवन्तस्तान् मारितवान् , कंसादयो मृताः क्रूर-कर्मणा तान् मारितवान् । पार्थरक्षार्थमिति भोजनानन्तरमागताद् बहुशिष्याद् दुर्वाससः अक्षयित्वेति सार्थेणिच् । सर्यमिति पार्थरक्षाप्रतिक्रूलम् । यदुद्धारार्थमिति पृथि-ब्युद्धारार्थम् । पक्षपातेति पक्षपातः सर्वत्र द्वेयः । पक्षपातस्तुतित्वात् । तन्मात्रेति पृथिनी मात्रविद्योषगुणो गन्धः न्यायप्रसिद्धः तद्ग्राहकेन्द्रियं घाणं तस्याधिष्ठाने नसि। प्रकटोभविक्तस्यत्राभविक्षति लिङ्न्तं पदम्। आगच्छिनिति। तन्मात्रेति पाण्डकः मात्रेत्यर्थः। 'अजातशत्रोः प्रतियच्छ दाय'मित्यादिवाक्येभ्यः। 'यद्वा अयं मत्रकृद् वे। भगवानिखलेश्वरः पौरवेन्द्रगृहं हित्वा प्रविवेशात्मसात्कृत'मितिवाक्याच । अभवदिति लिङन्तम् । स्थल इति मथुरायाम् । तथाकृतचानिति त्रजस्थानुद्वतवान् । 'लोके विकुण्ठ उपनेष्यति गोकुलं ख'मितिवाक्यात्। अन्यन्नेति वजादन्यत्र। अग्रे चेति उत्तरार्धे। तथेति हननम्। ब्रह्मादिविषादेति एकादशे त्रयोदशे स्फुटम्। इहापीति अपिना भीता। ननु मर्यादाविरोधितन्त्रोपदेशः शास्त्राणां विषयः कथमिति चेत् तत्राहुरन्यथेति। भू भारहरणमिति अयमर्थः मर्यादाविरोधित वोपदेशोयं मार्यादिकानामेव न तु पुष्टि-मर्यादास्थानां पाण्डवानां यतो गुरुवधादिः पुष्टिमार्गे न दोषः, 'ज्ञानी चेद् भजते कृष्ण'मिति निबन्धात्, ज्ञानिनस्तु तत्त्वोपदेशवन्तः 'नासाधुना कर्मणा कनीयांस' इति बृहद्दारण्यक उक्तम्। 'ज्ञानाम्निः सर्वकर्माणि भस्ससात् कुरुतेर्जुने'ति भगवताप्युक्तम्। अतो ज्ञानिनः पुष्टिमर्यादास्थाः पाण्डवाः। अत उक्तं भीष्मेण सर्वधर्मभृतां वरेण 'व्यवहित-पृतनामुखं निरीक्ष्य खजनवधाद् विमुखस्य दोषवुद्ध्या कुमतिमहरदात्मविद्यया य' इति । भगवदीयस्य तु भगविचिकीर्षितकार्योन्मुख्येव मतिरुचिता, तद्विरुद्धा कुमतिरेव । अन्यथा धर्मशास्त्रादिषु गुर्वादिहननस्य निषिद्धत्वात् ततो निवर्तिका मतिः कुमतित्वेन नीच्येत सर्वधर्मभृतां वरेण। तथा च मर्यादाविरोधितत्त्वोपदेशः पुष्ट्यंशे ज्ञानिनं विशेषणीकृत्य,

ज्ञानिपुष्टिमर्यादास्थाः' पाण्डवा इति तथेति ज्ञेयम् । गीतातात्पर्यनाम्नि ग्रन्थे स्फटम् । मजनेति अश्मानम् । अयोध्यास्थानां द्वेषादिकं च । रामोयोध्यास्थान् वैकुण्ठं निनाय । द्वेषादिभाववतां तथा कृतवानित्युक्तोद्धाराविषयत्वमाश्रङ्क्याहुः द्वेषादीति । 'कामादु गोप्यो भयात् कंस' इति सप्तमस्कन्धे स्पष्टम्। माजिति 'अदितेरास कश्यपा'दितिवाक्याददिति-प्रार्थनया । वृकासुरेति अत्र मातस्थानीयः शिवः। साक्षान्मातप्रार्थनया प्राकट्यमाहः देवकीप्रार्थनचेति । आविर्भूचेति हिभुजत्वेनाविर्भृयेत्यर्थः । स्वानन्दमिति स्वार्थरूपं खस्य ब्रह्मण आनन्दम्। एकादशे चतुर्दशाध्याये 'धर्ममेके यशश्चान्य' इतिवाक्यातः। न त खयमिति दशन्ते इन्द्राय दत्तवान् न त स्वयं विव्युधो गृहीतवानिति वीध्यम्। अथ तैत्तिरीयप्रश्रछान्दोग्योक्तेषु चतुष्केषु पोडशकलासु च कः कोंशोत्र श्लोक उच्यत इत्याकाङ्वायामुच्यते । तैत्तिरीये वाक् सन्धिरत्र 'मत्स्याश्वे'त्यादिवाक् । इत्युपपादितं 'दिष्ट्या हरें' इत्यस्य व्याख्यानानते। प्रश्ने विशेषाभावः। छान्दोग्ये 'मनः कले'ति 'मनसैवात-द्रष्टव्यमेतदप्रमेयं ध्रव'मिति बृहदारण्यकात्। मनोत्र भक्तिरूपं 'भक्तिरहस्यभजनं, तदिहा-मुत्र फलभोगनैराक्येनाम्राध्मन् मनःकल्पनं मेतदेव च 'नैष्कर्म्यं मिति गोपालतापिनीये। 'मानसी सा परा मते'ति सिद्धान्तग्रक्तावल्याम् । 'भक्तियोगेन मनसि सम्यक् प्रणिहितेऽमले अपदयत पुरुषं पूर्णं मायां च तदपाश्रयाम् यया सम्मोहितो जीव आत्मानं त्रिगुणात्मकम परोपि मनुतेनर्थं तत्कृतं चाभिपद्यते अनर्थोपश्चमं साक्षाद्भक्तियोगमधीक्षजे लोकस्था-जानतो च्यासः चक्रे सात्वतसंहिता'मिति समाधिभाषायां मनसः करणत्वमाभास उक्तमतो मलसः आश्रयत्वं करणत्वं चोक्तमः।

१०-२-४१. दिष्ट्याम्बेत्यत्र नमस्कारान्तमिति वन्दनमिक्तः दाखसेवापूर्वर्थं तद्वत् स्ववन्दपक्षीतंनमिक्तपूर्वर्थं नमस्कारान्तं भगवान् स्तुत इत्यर्थः। विद्योषेणित भारं भुक्षे हर यदूनम् वन्दनं तं इत्यत्र तथा। प्रसङ्गादिति देवकीसान्त्वनमित्यनेनान्वेति। प्रसङ्गाद् देवकीसान्त्वनमप्याहेत्यर्थः। चरित्रं फलरूपमिति 'कुक्षिं गतं इति पदाभ्यां देवानन्दजनकं पक्षपातस्तुतिरवेनानन्दफलरूपचरित्रमित्यर्थः। निरूपयित्रिति भूमौ निरूपयम्। लोके 'विक्वण्यप्रपनिव्यति गोकुलं खंभिति परलोकेपि फलरूपं चरित्रं कुक्षौ तु खल्यकालं फलमिति निरूपयम्। नन्वानन्दरूपं चरित्रं भूमावस्तु, वैकुण्ठे तु सगुणः, निर्गुणफलरूक्षं चरित्रं कथमिति चेका, विद्वन्मण्डने नित्यलीलावादान्ते निपुणतरम्रक्तस्य प्रत्युक्तत्वात्, 'परः पुमा'निति परपुरुषत्वकथनात् तचरित्रस्य फलत्वं वोक्तम्। नृसिंहादीति आदिना इसवराहौ। कुर्द्शिगतः इति लोकरीत्या फलरूपानन्दज्ञापितेयं कुक्षिगमनिक्रया तद्वृपं चरित्रम्। छान्दोग्यीयाष्टमोपदेशोक्तं 'अथ न स्मृताति स य एपोऽणिमैतदात्र्यमिदं सर्वे तत् सत्यं स आत्मा तत्त्वमित्र वेतकेत'विति कुर्क्षौ भवतीत्युपसंहारे सान्त्वनम्। एकाद्शस्य

दशमेध्याये 'बन्ध इन्द्रियविक्षेपो मोक्ष एषां च संयम' इतिवाक्यादिन्द्रियसंयमो मोक्षः कुर्द्धिगतः। 'इन्द्रियाणि समस्तानां मृत्यव' इति बृहदारण्यके 'सम्रुदाहृताः'। अतीयमम्रे गोविन्दो भविष्यति गवामिन्द्रियाणां इन्द्रः। 'पञ्चन चक्षुर्भवती'त्यादि बृहदारण्यकात्। उक्तमिति 'सर्वात्मकस्ये'त्यादिनोक्तमर्थम्। पुरुषोत्तम इति तत्र सर्वे सम्भवतीतिभावः। ज्ञानिक्रयेति काण्डद्वयार्थी, भगवद्धर्मभृते ज्ञानिक्रये। ममेति देवक्याः। सान्त्वनपक्षे का गतिः किं फलम्। 'अन्ते या मतिः सा गति'रित्यत्र गतिपदस्य फलवाचकत्वं दृष्टम्। आश्चंसार्थद्योतनाय विशेषस्त्रमाहुः आद्यांसायामिति । प्रथमार्थे इति अष्टाष्यायीक्रमेणा-'र्यसावचने लि'ङिति स्त्रात् प्रथमस्य 'रुट् शेषे चे'तिस्त्रसार्थे रुड्थे भविष्यति। आ-शसायां वाच्यायां 'छन्दसी'तिसत्रेण लिङिति श्रीवल्लभानां लेखः पुस्तकान्तरस्त्रानुसारी । कंसादिति कसि गतिशासनयोः अदा० आ० से० पचाद्यच्, कंसः तसात् । क्रियां कर्तु-मिति 'भयात् कंस' इतिवाक्याद् भयभीतस्तथा । वचनेनेति उपेक्षितवचनमात्रेणेत्यर्थः । 'भिवते'ति छुडन्तं न तु तृन् तृजन्तमित्य।शयेनाहुः भविष्यतीति । अद्यतनकालाभावा-दिति भावः। अनेनेति परः पुरुष इति खरूपम्। 'नो भवाये'ति कार्यम्। 'तव भयं माभू'दित्यातुषक्षिकं च कार्यग्रक्तमित्यर्थः । अथ तैतिरीयप्रश्नछान्दोग्योक्तेषु चतुष्केषु पोडसक्टासु च कः कोंशोत्र श्लोक उच्यत इत्याकाङ्वायामुच्यते । तैत्तिरीये जिह्वा सन्धानमत्र, परः पुमा'नितिवाक्यात् । पुरुषोत्तम आखादनीयः शृङ्गाररसो भक्तिरसश्च, चतुर्युर्थै: । लिह आखादने अदा० उभ० अनिट् । लेटि लिहन्त्यनया ना, जिह्वा । स्नेन-यह जिह्नेति साधुः। हस्य जः वप्रत्यय इति । प्रश्नेऽविशेषः। छान्दोग्ये 'चन्द्रः कले'ति, 'परः पुमा'नितिवाक्यात् । शीक्षायां 'भूर्श्ववः सुव'रिति वा एतास्तिस्रो व्याहृतयः। तासामु ह सौतां चतुर्थम्। महाचमस्यः प्रवेदयते। भूरिति वा अग्निः, भ्रव इति वायुः, सुवरित्यादित्यः, मह इति चन्द्रमाः, चन्द्रमसा वाव सर्वाणि ज्योती एपि महीयन्त' इति । न च भक्त्येकवेद्यत्वहानिरिति वाच्यम् । 'नमामि हृदये शेषे लीलाक्षीराव्यिशायिनं लक्ष्मीसहस्रलीलाभिः सेन्यमानं कलानिधि'मिति मङ्गलाचरणकारिकायां 'कलानिधि'पदा-दिति शुभम्। असार्थो वृत्रोदरे। तदुक्तं पष्ठस्कन्धे द्वादशेष्याये 'कृत्वाधरां इसं भूमी दैत्यो दिव्युत्तरां हनुम् नभो गम्भीरवक्त्रेण लेलिहोल्बणजिह्नये'ति । वाक् वृत्रासुरचतुः-स्रोकीति सर्वे सुस्थम् । सङ्ख्यातात्पर्यफलं चतुष्पाद्बक्षणैवैतं सम्भरति । पोडशविकार-मिन्नपोडग्रविकारसद्यस्मदेहेन सम्भरतीति, च प्रश्नेऽविशेषः, य एवं चतुष्पादं पोडश्न-कलं च भावयति सः।

१०-२-४१. इत्य भीत्यत्र उपसंहरतीति पश्चपातस्तुति ससान्त्वनां उपसंहरति, उपसंहारः समाप्तिः। चरमवर्णभ्वंसस्तं करोति । इतिशब्देन । स्वतन्त्रतयेति 'स्वतमः

कर्तें ति पाणिनिस्त्रात्। अनिदंयथेति मूले 'अनिदंयथे'त्येकं पदमत्रापि। समासस्तु इदं च तद् यथा इदंयथा न इदंयथा अनिदंयथेत्येवं बोध्यः। तथा न भवतीति 'सर्व सर्वमय'मितिश्रुतेः। ऋषिः सिंहोपि भवति। श्रीगोवर्धनः पर्वतः सर्पोपि भवति। 'एपोव-मानितो मर्त्यान् कामरूपी वनौकसः हन्ति ह्यस् नमस्यामः श्रमणे ह्यात्मनो गवा'मिति-वाक्यात्। प्रकारेति प्रकारो बाह्मत्वं मायिकत्वं च। यहा इदं घटाद्येवं ब्राह्मत्वेन प्रकारेण भवेदिपि देवमुक्तिदानार्थमित्यर्थः। तथा न भवति ब्राह्मत्वेन प्रकारेण न भवति किन्तु मायिकत्वेन प्रकारेण भवति दैत्यहितार्थमित्यर्थः। प्रकारेति प्रकारयोः ब्राह्मत्व-मायिकत्वयोभेदेन। इत्यर्थ इति 'अनृतेन प्रत्यृदं'मितिश्रुतेरित्यर्थः। स्थास्यतः इति नतु तिष्ठतां नाम का चिन्तेति चेक। ब्रह्मापत्यान्तरा सुरपक्षपातं ईशानस्तु समत्वाद् दैत्यपक्षपातं क्रमंदिति तथोः पुरोधानस्यावश्यकत्वात्। एवं 'श्रते'र्लक्षणार्थ उक्तः। दीप्सार्थमाहुः एक-विश्वानीति। नृसिंहपुराणे प्रसिद्धाः। एवं 'श्रतं स्वर्गा' इति पक्षीपि पुराणान्तरादवगन्तव्यः।

इति श्रीमद्रष्ठमचरणैकतानश्रीगोपेश्वरविरचितायां शास्त्ररीत्या बुग्रत्सुबोधिकायां द्वितीयाध्यायच्याख्यानम्।

## तृतीयोध्यायः ।

१०-३-०. जमनिस्यादि सङ्गतिरवसररूपा सचिता। प्रथमाध्याये हेतुसुक्त्या सन्यापारो हेतुरिति कोस्य न्यापार इति प्रतिवन्धक्तीभूतिज्ञासानिङ्क्तयं कृष्णोद्यमं द्वितीयाध्याये निरूप्यावश्यवक्तन्यस्य रूपस्य रूपान्तरस्य चावश्यवक्तन्यस्वमवस्रसङ्गतिन्छक्षणसमन्वयः। प्रतियन्धक्तीभूतिज्ञासानिङ्क्तौ सत्यामवश्यवक्तन्यस्वमवस्र इत्यवसर् सङ्गतिलक्षणम्। कारिकाथोंग्रे वक्तन्यः स्वयमेव। स्तोच्रे इति द्विचचान्तम्। वसुदेव-देवकीकृतं स्तोत्रद्वयम्। का० १। अत्र पदर्थानां निरूप्यत्वेऽध्यायार्थाननुगम इत्यत् आहुः रूपान्तरेस्यादि। तथा चै कमेवाद्वितीयं म्रक्षेति श्रुतेर्नाननुगम इति भावः। अनन्तेषु गुणेषु सत्सु पण्णामेव निरूपणे हेतुमाद्वः प्रतीयमान इति। अनन्तेष्वि गुणेषु सत्सु भगवन्तेन श्रोतन्यविषयतावच्छेदकाः पद्येव धर्मा गुणाः 'तसाद् भारत सर्वात्मे'त्यत्र द्वितीयस्कन्ये उक्ताः। तथा च भागवते प्रतीयमानो भगवानेवेति हेतोः षङ्किध उच्यत इत्यर्थः। का० २। ब्रक्ष वेदेत्र भगवानिति अष्टमिरित्यादि श्लोकरेवमग्नेपि। अत्रति अध्याये। का० २। एत्यर्यमिति। एकादश्रेऽणिमाद्यैश्वर्यम्। ननु कर्तुमकर्तुमन्यथा-कर्तु समर्थ ईश्वर् इति वेग्रुगितां कं त्रिवैश्वर्यं क्रतिष्टिति चेन्न। गताध्याये 'सर्वात्मकं

दघारे'त्युक्तेष्टविधे प्राकाश्ये त्रिधैश्वर्यान्तर्भावात् । अत एव वक्ष्यन्ति 'ऐश्वर्यं सर्वमङ्गल'मिति । अष्टधैश्वर्यमीकारनिष्ठं सङ्ख्यातात्पर्यस्य जनमप्रकरणे मुख्यत्वात्। अत आहुः अर्धमाञ्जेति। हराविति वेदवाच्यत्वाय तात्पर्यार्थे कृष्णे पुष्टिमार्गीयफलरूपे ॐकारभक्तविशिष्टेऽर्ध-मात्रा परा 'अर्धमात्रात्मकः कृष्ण इति तापिनीयश्चतेः कृष्णः । तेन कृष्णो बारुयवाचक-ह्रप उक्तः। 'अर्धचतुंर्थमात्रेणोमित्येतेनैवाक्षरेण परं पुरुषमभिष्यायीते'ति प्रश्नश्चतेः कमिति प्रणवः । तदर्थः श्रीगोस्तामिमिर्गायत्र्यर्थकारिकासु कृतः । विविधहरिभावास्तत्रापि। सर्व-मक्कलिमिति सर्वात्मकत्वाद् भगवतः सर्वमङ्गलम्, न त वेणुगीतलक्षणकमात्रमैश्वर्यम्। का० ४। अधिकारिणीति अत्र टिप्पण्याम् सत्स्विति तेन नसु जनने वर्णनीये काल-गुणवर्णनस्य किं प्रयोजनिमत्याकाङ्कायां सर्वगुणोपेतत्वोक्तिर्मृतेत्रजुपपन्नेत्याशङ्काप्रयोजन-मित्यक्तम् । अधिकारिणीति अनन्तदेदः कालः चेष्टारूपः सकलकार्याधिकारी। अधिष्ठानं चाविर्भावे । अधिकं तत्रेति तत्र सर्वगुणोपेतत्वोक्तिर्मृत्रेनुपपन्नेति दोषेऽधिकं आधि-मौतिककाले मादर्भावः। तन्द्रानिः उक्तदोषहानिः। अग्र इति अत्रैव 'तमद्भव'मिति-श्लोकीयकारिकाच्याख्याने च। प्रादुर्भूत इति कालसानन्तदेहत्वाद् देहस्य प्रादुर्भावात । किञ्च त्रिविधसुधाविभावोषि। अन्यथा 'न तदश्रोति कश्चन न तदश्रोति कञ्चने'तिश्रति-विरोधः सात । देशादीति आदिना तत्रत्याः। नन्वाधिदैविककालप्रादुर्भावे किं मानमित्यत आहः अत एवति । आनन्तर्येथदाब्दः मुबोधिन्यामभिधया व्याख्यातः, तात्पर्यवृत्त्या त टिप्पण्यां भिन्नप्रक्रमार्थक उक्तः। विविधहरिभावार्थम्। तथा च पूर्वार्धसमाप्तौ मङ्गला-चरणंश्लोकः 'सर्वेषु प्रष्टहृदयेषु निवेदयामि मार्गो यदा भगवतो भवतामभीष्टः भक्तिप्रकार-सहितो हरिभावयुक्तो ज्ञेयस्तदा विदृतिरेव सदा विचिन्त्ये'ति । वरदेयेति वरे देयानां रात्रीणाम् । तदा दिवापीति वरदानकाले दिवेत्यव्ययं प्रातःकालेपि । दिवा रूपत्व'मिति स्वाधिष्ठानदिवारूपत्वम् । अस्येति आधिदैविककालस्य आधिभौतिकस्वाधिष्ठानरूपत्वम् । तथोक्तमिति सर्वगुणोपेतत्वमुक्तम् । अन्यथेति एतज्ज्ञापनामावे । एवमिति पूर्वोक्त-मकारेण सर्वगुणोपेतत्वम्। नतु प्रक्षालनपङ्कन्यायेन दक्षिणायनं विहाय उत्तरायण एव सर्व-गुणोपेतत्वप्रकटनं भगवता कृतो न कृतमित्यत अ।हुः यच्यपीत्यादि । एतदिति सर्वगुणो-पेतत्वप्रकटनम् । एताह्या इति दक्षिणायने काले । तथाकरणम् सर्वगुणोपेतत्वकरणम् । कानीम इति भगवत्कृतपञ्चपातस्य साधनापेश्चया पुष्टिफलदातृत्वातुभवाज् जानीम इत्यर्थः। मिय दृष्टे साधनादिक्रेशनिवर्तनं भवतीत्यर्थवोधकवाक्याच । अत्रापि गमकमाहः अत एवेत्यादि। भिन्नप्रक्रमेणेत्य'थ'शब्दार्थः। इदमिति सर्वगुणोपेतत्वमुक्तम्। नतु भवत्वेवम् , वधापि भगवदात्मकत्वे कालस्य किं मानमतः सर्वशब्दार्थापति मानमाहुः असङ्कोचे-

त्यादि । सर्वेशब्देनेति सर्वगुणोपेतशब्दैकदेशेन सर्वशब्देन । ऐश्वर्यादयः काले देहे सामानाधिकरण्यसम्बन्धेन। एकं रूपं रसात् पृथगित्यत्रेव। तेनेति ऐश्वर्यादिमखेन। तेनेति जगद्वत् कारणात्मनाऽभेदानुक्त्यैश्वर्यादिनाऽभेदेनेत्यर्थः। मुवोधिन्याम् । मृले कालस्य सर्व-गुणोपेतत्वादिकथनेन सर्वथा भगवत्तुल्यत्वमायातीति तद्वारणायाहुः खण्डदौ इति। भगवद्वुणैकदेशतस्ते गुणाः अवयवदाः कालावयवदानेन कृत्वा सर्वेषां ग्रहर्श्वतारादीनां यत् फलं तस बोधका उद्दोधकाः। 'कालावयवाः' उत्तरायणदक्षिणायनादयः। तथा च तावन्मात्रकार्यकरणात्र सर्वथा भगवत्तल्यत्विमिति भावः। का० ५। गुणप्राकट्यं देशादि-ब्वतिदिशन्ति स मूल इत्यादि सार्धद्वयेन । मूले कारणे । हरावित्याश्रयवोधार्थमिन करणसप्तमीविवक्षा । विवक्षातः कारकाणि भवन्तीति । प्रदर्शनार्थायेति राज्ञः प्रदर्शनार्था-याभरणादिकं पुरतः स्थाप्यते तथा प्रदर्शनार्थाय । यथेति यथायत् । का० ६ । देशोपीति उपर्यधः परितश्च । आधिभौतिकादिभेदाद्वा । चैवेति चकारो मूलकारिकोक्तं कालव्यति-रिक्तस्य सर्वसानुक्तस्य समुचायकः, एवकारः आधिभौतिकत्वयोगव्यवच्छेदकः। भृतानीति 'मही मङ्गलभ्यिष्टें'त्यादिपद्योक्तानि भूतान्यपि । तथैव च उक्तप्रकारेणैव च पुनः । किन्नरास्त्वाकाशगुणत्वेनोक्ता इति तत्र व्याख्यास्यते । तत्रत्या ये विदुरिति तत्रत्या देशोद्भवा ये भगवत्प्राकस्यं विदुरित्यर्थः। ज्ञापनार्थमिति अवतरतो मूलरूपत्वज्ञाप-नार्थमित्यर्थः । दोषनाद्योति 'निर्मलोडुगणोद्य'मिति गगनदोषनाद्याः तत्पुरःसरम् । स्नामिन्यागते उडुगोपनं दोघो वा। तस्य नाद्याः प्राकट्यम्। एवं सर्वत्र । का० ७५ । कारिकोक्तमर्थं विश्वदीकर्तुमाहुः एवमित्यादि भयवर्णनमित्यन्तम् । तत्र स्वीकरण-मुच्यत इत्यन्तेन सङ्गतिबोधनायाध्यायार्थं उक्तः। तत्र त्रिविधेति आधिभौतिकादिदःख-द्रीकरणाय, कंसादेः कालतोऽज्ञान।दित्यर्थः । अतो रूपवर्णनतात्पर्यमाहः अत इति । रूपमिति मेदप्रतियोगि। रूपान्तरत्वमिति वर्णितरूपात् चतुर्भुजात् अन्यत् रूपं रूपान्तरं द्विभुजम् । तस्याध्यायार्थत्वं सार्वदिकत्वाभिन्नायेण । गोपालतापिनीये । 'कदा-चिच चतुर्श्वज' इति श्रुतेरुपक्रमगतत्वेपि नाध्यायार्थत्वम् । कादाचित्करूपप्रतिपादकत्वेन सन्दिग्धत्वात् उपक्रमस्य । ततो जननस्वरूपयोधार्थसर्वगुणप्राकट्यतात्पर्यमाहुः तस्येत्यादि। जननेति 'अनित्ये जननं नित्ये परिछिन्ने समागमः नित्यापरिछिन्नतन्। प्राकट्यं चेति सा त्रिधे'तिकारिकोक्तजननापरपर्यायम्। न स्थेकस्येति कालस्य देहस्। महतामित्यादि पृथ्व्यादीनां अन्येषां गन्धर्वादीनाम् । 'जगुः किन्तरगन्धर्वा' इति वाक्यात् । ततो वसुदेव-स्तोत्रयोस्तात्पर्यमाहुः जनकयोरिति। एकशेषः। स्तोत्रमिति जात्यपेक्षयैकवचनम्। स्तोत्रे इति पाठो वा। ताहशामिति धर्मरूपम्। तयोर्बुद्धिरिति तादशी तयोर्बुद्धिरिति **ज्ञानमस्मदादीनां स्मादित्यर्थः।** यथास्थित एवार्थः स्मात् । तत'स्त्वमेव पूर्वसर्गे भू'रित्यादि-

गतस्तर्षक्षकथनस्य तात्पर्यमाहुः रूपस्येति । चतुर्भुजरूपस्य । स्वरूपकथनमिति 'त्मेष पूर्वसर्गे भूः' इत्यादिभिः स्वरूपत्रयकथनं शुकेन वक्तव्यमित्यर्थः । आश्चर्येति अकसा-द्रिय प्रकटे चतुर्भुजरूपे । आश्चर्यमात्रत्वेन निदानस्य कारणस्य वरसाज्ञानात् । सन्देहः भगवान् वा अन्यो (अक्षरो) वेति । एवकारो निश्चयोगव्यवच्छेदकः । तथा च 'मिद्यते हृदयप्रन्थिं श्रिखदाने सर्वसंश्चाः क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे' इति श्रुतिविरोधः । परावरः कृष्णः । 'ततश्च शौरिभैगवत्प्रणोदित' हत्यस्य तात्पर्यमाहुः स्वान्तरेणेति । कार्य भक्तिविधदुःसद्शिकरणं न भवतीति वृहद्वने गमनमाय-इयकम् । कार्याप्रयोजकरूपान्तरग्रहणप्रयोजनमाहुः सर्वधुक्त्यभावयोगव्यवच्छेदकः । झाताज्ञातौषयपानेन तदुणवन् । तिर्हे भयवर्णनं कुत्रोपयुज्यत इत्यत आहुः अलौकिक-मित्यादि । अलौकिकं माहात्म्यज्ञानम् । लोकात् स्नेहात् । इदं च टिप्पण्यां स्फुटं पष्टे-ध्याये । भयवर्णनमिति 'अयं त्वसम्य' इत्यनेन 'सम्रुद्विजे भवद्वेतो' रिति वाक्याम्यां तथा ।

१०-३-१. अथ मूलं व्याकुर्वन्ति स प्रथममित्यादि । अष्टैश्वर्येति अष्टैश्वर्ये-युक्तं दर्शनविषयत्वयोग्यत्वमाहेत्यर्थः। युक्तत्वं सामानाधिकरण्यसम्बन्धेन। वस्तुतो दर्शनिविषयत्वयोग्यतावि भीवः । ते इति पूर्वाध्याये ब्रह्मादयः । आधिमौतिककालसा-धारतानिवृत्त्यर्थं वाक्यभेदेन व्याक्तर्वन्ति स अध तदनन्तरमिति । 'द्रव्यसंस्कारयोर्मध्ये दुव्यं बलीय' इति न्यायेन 'स आत्मा साश्रयाश्रय' इति द्रव्यं साश्रयश्रासावाश्रयस्तन्त-मक्को यदा तदा नाक्यभेदेन न्याख्यानं न दोपाय। संस्कारो यहि पूर्वोक्तं सर्वे जातं तदा विष्णुराविरासीदिति वाक्यभेदविरहेण व्याख्यानम् । एवं व्याख्याने कालसाश्रयत्वा-पत्त्याघेयत्वेनाश्रयत्वभङ्गः । आवि र्भृत इति 'पादुरासी'दित्यसार्थोयम् । एवमेव जात-पदमपि बोध्यम् । यद्यप्येवं दूरान्वयदोषो भवति तथाप्यध्याहारापेक्षया लघीयस्त्वादेव-मुच्यते । अत एवेति भगवत्सेवापरत्वादेव । 'परमशोभन'पदार्थमाहुः परोवतारी मीयते ज्ञायतेनेनेति परमः तस्य । पूर्णा गुणा यस्य । पूर्णगुणरूपस्य वा । शोभाजनक इति तेन शोभन इत्यत्र नन्द्यादित्वाल्ल्युः । श्रोभते शोभां कुरुते जनयतीति शोभाजनकः । ण्बुळ् । पञ्चाङ्गे नक्षत्रप्राधान्यमित्याशयेनोत्तरार्धं विदृष्यन्ति स्म कालावयवेति। कालः शरीरम् सावयवं भवत्येव । अवयवा अस्थीनि । 'नक्षत्राण्यस्थीनी'ति बृहदारण्यकात् । भगवद्भत्वादाहुः केवछेति। वक्ष्यमाणश्रुतेरेवकारः। भगवत्सृष्टसृष्ट्रवादाहुः खगुण-प्राक्तक्षेति । 'दोषा हरौ न सन्त्येव तथा भक्ताहिताः क्रियाः स्फुरन्ति बुद्धिदोषेण मूर्ल तस बहिर्दिश'रिति वाक्यादेवकार उक्तः । उत्पादित इति 'नारायणाद् ब्रह्मा जायत' इति नारायणोपनिषदः । रजो गृहीतनानित्यर्थः । 'सम्तं रजस्तम' इति प्रथमस्कन्धात् ।

सन्बरकसमोगुणान् भगवतसृष्टान् सुजति ब्रह्मा। माया रजोदेहरूपा विकारान् पर्भाव-विकारान्। गुणानेवेति एवकारो मायिकगुणयोगन्यवच्छेदकः। तन्नक्षात्रमिति खदेवताकं रोहिणीनक्षत्रं गृहीतचान् स्त्रीकृतवान्। नक्षत्रस्य सर्वरीहरोहकर्तृत्वेन गुणप्राकट्यहेतुत्वात्। तस्येति ब्रह्मणः । 'तनो चै ते' इति श्रुतिस्तु यजुर्बाह्मणे प्रथमप्रपाठके द्वितीयानुवा-केस्ति । 'प्रजापती रोहिण्यामग्निमसृजताम्, तं देवा रोहिण्यामाद्धत, ततो वै ते सर्वान् रोहानरोहन, तद् रोहिण्ये रोहिणीत्वम्, रोहिण्यामिनमाधने त्झोत्येव सर्वान् रोहान् रोहती'ति। श्रुत्यर्थस्तु सायणाचार्येर्माघवीये वेदार्थप्रकाश एवं कृतः। अथ निर्दोषनक्षत्रं विद्यते । 'ततः प्रजापति'रित्यादिश्रुतिम्रुपन्यस्य । रुझन्ते प्राप्यन्त इति रोहाः कामाः । ते च यसां रुझन्ते सा रोहिणी। रोहिणयै इति पष्टीस्थले चतुर्थी। तुभोत्येव समृद्धो भवति। समृद्धिरेव हर्वानित्यन्तेन विश्वदीकृतेति । तत्र अस् जत अभिति पदच्छेदः । अम् प्रसिद्धार्थ-कमन्ययम् । रुह जन्मिन । भ्वा० प० अ० तथ बृद्धौ । भ्वा० प० भ्वादेराकृतिगणत्वात् । विकरणव्यत्ययः। सर्वगुणोपेत इति काले सर्वगुणोपेतत्वं जातम्। कालस्य नित्यत्वात्। रोहिण्या रोहिणीत्वात् सर्वगुणोपेतत्वसः। आनुगुण्यमिति निर्दोपनक्षत्रत्वादिति भावः। तेषामिति तारानक्षत्राणाम्। द्यान्तत्वमिति अञ्चान्तत्वप्रतियोगिकं यत् ज्ञान्तत्वाभावा-भावरूपं शान्तत्वग्रुक्तम् । अनेनेति सम्बन्धकथने रोहिण्याः कारणत्वेन । आनुषङ्गिका इति रोहिण्यनुषङ्गनाः सर्वगुणोपेतत्वादयः। एवं पत्राङ्गे नक्षत्रग्रुक्तम्। मत्यक्षत्वात्। 'यत् पुण्यं नक्षत्रं तद्वट् कुर्वीतोपन्युप'मिति श्रुतिः। अर्थस्तु 'तत्' नक्षत्रं 'वट्' पत्यधं 'कुर्वीत'। तप वधे इत्यसात् किपि अन्ययम् । प्रत्यक्षकरणोपायमाह उपेति। उपः कालोष्ट पश्चाशदिति विध विचारे लिखितवानयादुपसीति व्युपमिति विभवत्यर्थेन्ययीभावः। व्युपं समीपसुपच्युषम्। पारिभाषिकद्यर्थोदयकाल इत्यर्थः। पश्चाङ्ग इतराणि तिथिवारयोग-करणानि नारदीये ब्रह्माणं प्रति भगवद्वाक्येषु 'सिंहराशिगते सूर्ये गगने जलदाकुले मासि प्रोप्ट्यपदेष्टम्यामर्थरात्रे विधृद्ये बुधवारे वृषे लग्ने रोहिण्याश्वरमांशके शुभे हर्पणयोगे च कौलवेन युते तथा वसुदेवेन देवनयामहं जातीसि पद्मज इहातः शिक्षहास्वैव कृष्णजन्मा-·ष्टमीत्वत' इति । शिश्वहा नषुंसकत्वात् । एवं पश्चाङ्गं निष्पन्नम् । अत्रा'थ सर्वे'त्युपक्रमः 'देवक्यां विष्णु'रिति पदद्वये विष्णुः प्रद्युम्नप्राकट्यार्थम् । अध्यायार्थः स्पष्टः ।

१०-३-२. दिश इत्यत्र त्रयाणामिति देश आधिदैनिकत्वाभावादाधिभौतिकत्रिकाभावात् तथा। वैकुण्ठे दिशोयं देश इति चातुर्शिकप्रत्ययान्तदेशपदप्रयोगाप्रश्वचेः।
तत्रेति उक्तासु तिसृषु। देवतात्मिका इति श्रोत्रेन्द्रियदेवतारूपाः। भूतात्मिका इति
प्राच्यादिरूपाः। आध्यात्मिका देवतारूपा एव। 'यस्तु आध्यात्मिकः प्रोक्तः सोसावेवाधिदैनिक' इति वाक्यात्। चकारेणाध्यात्मिकाः। भूतात्मिकानां दिशां प्रसादमाहुः तन्नेति।

मेघादिनेति चातुर्मास आविर्भावादिति भावः। मेषादिनेति द्वितीयः पाठः। आदिना दिशां च्यापकत्वं क्रियाच्यापकत्वम् । 'मेघास्तस्यात्ममूर्तय' इति वाक्यादिन्द्रिकियारूपात्म-मृतिंत्वात् क्रियारूपाः । क्रियाणां करणत्वमिन्द्रियव्यापाररूपाणाम् । मेषादिना लग्नादिरूपेण तेषां फलानि। 'चण्डोभिमानी गुणवान् सकोपः सुहृद्विरोधी च सखा परेपाम् पराक्रम-प्राप्तयज्ञोविज्ञेषो मेषादयो यः पुरुषोधिरोष' इति मेपलब्रफलम् । 'भवति साहसकर्मकरो नरो रुधिरपिचविकारकलेवरः। क्षितिपतिर्मतिमान सहितश्र क्रिये रवि'रिति राशिफलम् ! किये मेषे। कालस्य करणत्वं प्रसिद्धम्। दुरदर्शनिति दुरे श्रावणप्रत्यक्षलक्षणः प्रसादः। दिशामिति भूतात्मिकानाम् । 'दिशः श्रीत्रा'दितिश्रुतेर्मेवादिना सन्यापारेण मेपादिना कालेन सगुणैश्रण्डत्वादिभिः क्षुन्धगुणो दूरे शृणोतीत्यर्थः। प्रसादस्तु प्रसन्तेति करणे मनसि आनन्दः। 'मन आनन्दं'मिति तैत्तिरीयश्चतेः। समवदाविभवि दिगादीनां साधारणा-साधारणधर्मा उच्यन्ते। देवलाप्रसाद इति 'कर्णी दिश' इति वाक्याद दिशः श्रोत्रेन्द्रिय-देवताः तासामाकाशेन्तर्भावात् तत्त्रसादः सर्वसाधकः। सर्वाणि ह वा इमानि भृतानि आकाशादेव सम्रत्पद्यन्ते आकाशं प्रत्यस्तं यन्ती'ति श्रुतेः सर्वकारणत्वात्। तद् विवृण्यन्ति स अत इति। ज्ञानमिति दुरदर्शनम्। निर्मलोडुगणं च तद्भदयमिति बहुत्रीहिगर्भितकर्म-धारयमाहः निर्मला इति । बहुबीहौ यत्रेति गगने दर्शने वा । वर्षाकाले भाद्रपदे । उदयेतीति उदया सोरममो डा मुले। गगन उदयरूपं भगवदेहत्वात्। प्रसिद्धिस्तैत्तिरीये। उदयोपि मलाभावरूपः सान्निध्यादित्याहुः उदयेति। गगने उदयकाले इत्यर्थः। अपि-ग्रब्दात । उदयस मलरहितस गगनस कालेपि मलाभावः, नीलिमा काले नास्तीत्यर्थः । 'कृषेर्वर्णे' इति पाणिनिस्त्रात् कृष्णस्वाभाविकनीलिमा गगने काले चेति मावः । यसु निर्मला उड़गणा उदये यत्रेति समासो गड़ादिः स प्रयोजनशून्यः, अवतारकालेपि साधारण-गगनोक्तः प्रयोजनाभावात् । उदयो दर्शनमिति आकाशरूपदेइस ज्ञानं तदानीं जातम्। उदयोस्यासीति उदयम् । अर्ज्ञआद्यन् । एवकारो ज्ञानरहितस्य गगनदेहत्वयोगव्यवछेदकः। विवाहेति पोडशसंस्कारादित्वात् पूर्वं ग्रहणं विवाहस्य । सर्वर्तयो विवाहस्येति वर्षाकालेपि विवाह उक्तः । अजायन्तेति निशीथकालेपि रोहिणीसन्वाद् भगवत एवं वा सन्वात् । 'मही मङ्गलभूयिष्टा' इति पाठेऽर्थमुक्त्वा 'मङ्गलभूयिष्टपुरग्रामे'त्यादिपाठेऽर्थमाहुः पुरं नगरमिति । सर्वाण्येवेति रोहिणीभगवतोः सत्त्वादेवकारः ।

१०-३-३. नद्य इत्यत्र भौतिकानामिति नद्यादीनाम् । तत्तद् भृतेति सलिल-जलकहादिप्रधानानाम् । गुणान् श्रीपमन्नतादीन् । तन्नेति 'बहुष्वनियम' इति सत्रेणा-नियमे । एकोनेति यद्यपि तैत्तिरीयसंहितायां 'क्ष्पाभ्यः स्वाहे'त्यादिना 'सर्वेभ्यः स्वाहे'-त्यन्तेन विभातिभेदा अपामुक्तास्तथापि 'सर्वेभ्य' इत्यन्तिमस्य समष्टिन्वेन पूर्वोक्तसर्वसङ्गाहक- त्वेन सर्वातिरिक्तत्वामावात् । उभयविधा एवेति स्वावरजङ्गमजगद्वत् । एतदेवाद्वः स्थावरा इति । उभयेषामिति 'उभय'शब्दस् द्विवचनं नास्तीति कैयटः। कालेति वर्षा-कालकात्। कालियन्तुरिति सङ्कर्षणात्। कालियन्तुर्भगवतो वशादित्येकदेशान्वयः। स इति दोषः। कालियन्तरीति कालियन्त्तरीति कालियन्तरि ई इति लेदः। इ आश्रयें। स्वाभाविक इति गुणः प्रसन्नता। कमलादिरिति पार्थिवांशप्रतीतिर्भमात् । मत्सादिष्वव । वायूपनीतपार्थिवांशप्रतीतिर्वति एव गन्धां रसयुक्तः। अनेनेति विशेषणेन । भूमेर्गुणानिति पूर्वं भूमेर्मङ्गलान्युक्तानि। मुख्य इति पृथ्वीतन्मात्रत्वे सति गुणत्वं मुख्यत्वम् । गन्धरसेति भगवत्प्राकृत्वाव्याद् रोहिणीनस्थान्त्रः, गन्धासादः गन्धान्नाणाच्छब्दः, रस आस्वादने रस शब्दे इति धातुपाठे, 'सन्नादे'तिशब्दोक्तं शब्दः कार्यं, तत्कथनपूर्वकम् । भूमेरैश्वर्यस्थापकाः। मूढैरलिभ्रमरैस्त-दान्नाणादिकरणस्पपूजनात्। 'ईश्वरः पूज्यते लोके मूढैरणि यदा तदा निरुपाधिकमैश्वर्यं वर्णयन्ति मनीषिण' इति वेणुगीतसुवोधिनीकारिकायाः। कुलानीति समूहाः। पुदप्तगुच्छा इति मालत्यादिपुष्पाणामान्नादिपुष्पानां च गुच्छाः। जाता इति आधिदैविक-कालेनाधिदैविका जाताः।

१०-३-४. ववी वायुरित्यत्र सुखस्पर्च इति त्रिगुणस्पर्धः रोहिणीनक्षत्रे गुणः मगवत्त्राकत्वात्। अन्यदा तु स्पर्धमात्रम्। सामानाधिकरण्यसम्बन्धेन स्पर्धे त्रिगुणान् श्रीतमन्दसुगन्धानाहुः गन्धं चेति। भूमेरिति मालत्यादिपुष्पानामात्रादिपुष्पाणां च। तेन मन्दत्वगुणोप्युक्तः। पुण ग्रुभे पुणमहिति पुण्यमित्याशयेन पुण्यशब्दार्थमाहुः श्रुभ-कार्यमिति। कर्मणि घज् न कृतः। वेदवेदान्तसारत्वात् पचाद्यच् कृतः। वाह इत्यत्र अज्विकारो वा, वहतीति वहः पुण्यगन्धस्य वहः पुण्यगन्धवह इति पष्टीतत्पुरुषो न कृतः। कर्मणि घञ्पस्थितेः। गन्धादिज्ञछेति वर्षाकालत्वात् तथा। दोषेति जीवसाम्यदोषः प्राणत्वाद् भवति। 'अथातो त्रक्षाजिञ्ञासे'त्युपक्रम्य 'प्राणस्थाजुगमा'दित्युपसंहारो भाष्ये प्रथमन्यराप्य यतः। श्रुभस्चक इति हिरण्याक्षहिरण्यक्षिप्त्वचौ कठोरवायुरश्चभस्यकोयं तद्विपरीतः श्चभस्चकः। लौकिका इति सार्वाः। निषिद्धेति चिताग्र्यसंस्कृताश्च इतरे येभ्यः ते निषिद्धेतराः। शान्ता इति अश्चभकार्यस्थास्तु क्र्रा अश्चभभयात्। जाता इति रोहिण्याः स्वभावात् श्चभस्वका जाताः। कालोपि प्रतिवन्धपिहितत्वनिवारक इति तत्पुरा-सरं विश्चण्यन्वित स्व तिसमन् समय इति। जाता इति पूर्ववत्।

१०-३-५. मनांसीत्यत्र भौतिकगुणसमय इति तामसाहङ्कारकार्याणि भृतानि निरूपितानि । सरणात् सान्तिकाहङ्कारकार्यं मन इति तद्भुणा उच्यन्ते । राजसाहङ्कार-कार्याणीन्द्रियाणि मनोनिरूपणेन निरूपितानि । स्वस्रगुणप्रकटकानि । तद्देवतास्तु 'दिश्वः प्रसेदु'रित्यत्रोपलक्षणविधया निरूपिताः। तथा चाहङ्कारत्रयकार्यमपि निरूपितं जातमित्यर्थः। सत्त्वमारूढमिति। भगवदिच्छया स्वकार्यं मनित आरूढं जातं प्रतीतिविषयं भवतीत्यर्थः। 'पाया मनः सृजती'ति चतुर्थस्कन्धात्। श्रीवल्लभानां लेखे तु भगवतेति शेषः। 'देवस्यां देवरूपिण्या'मित्यत्र देवस्याः। सत्त्वरूपतं च्याख्यास्यते। तथा च सत्त्वं यदारूढं भवति तदा स्वकारणे भगवदारोहात् मनसां प्रसादो भवत्येवत्यर्थं उक्तः। प्रसन्नानीति 'सत्त्वात् सङ्घायते ज्ञान'मिति वाक्यात्। स्थूलेति भौतिककाले। निकटेति भगवद्र्षे रोहिणीरूपे ज्ञायमान इति जायमानेऽज्ञने प्रद्युक्ते। 'निशीथ' इतिश्लोकसुचोधिन्यां 'देवस्यां प्रद्युक्तेः।'अजन' इति पूले पदच्छेदः।'दिवि दुन्दुभय'इति पदसमिन्याहारात्। तस्मिन्निति सामीप्ये सप्तमीं च्याकुर्वन्ति स्व तन्निकट इति। वटे गावः सुशेरत इत्यत्र वटनिकटे गावः सुशेरत इत्यत्र वटनिकटे गावः सुशेरत इत्यत्र्वाद्वादित्राणीति नित्यश्चद्वा आकाश्चरणाः वादित्ररूपाः। दुन्दुभि-रिति तेषु दुन्दुभिरित्यर्थः। कैश्चिदिति मद्यापि (गोपेश्वरेण) दुन्दुभिरेताहद्यी श्चता आकृतिस्त्वाकाशत्वात्। 'आकाशो ह वे नामरूपयोनिविहिते'ति छान्दोग्यात्। विरुद्ध-धर्माश्चरत्वं सर्वत्र। तेन कदाचित्र कैथिद् वादिता अपि।

१०-३-६. जगुरित्यत्र स्वत इति आनन्दस्य न्यापकत्वात् ,मायाज्ञापनाच,'म्रुदे'ति स्रोके पदात्। अज्ञात्वैवेति व्यापकानन्दज्ञानं न जातम्। मायाज्ञापनात् तत्कार्यमुख्लसित-हृदयत्वम् । अन्यथेति स्वत एवोछिसितहृदया इति, आर्थिकोथोत्र न प्राप्नोतीति न्यून-पूर्णं कृत्वा। किन्नरगन्धर्वविशेषणाभावे। लेखे तु मुदेति द्रान्वयं कृत्वा मुदेत्यसार्थमाहः। तदान्यथेत्यस्य मुदेत्यसात्रान्वयाभाव इत्यर्थः। माहात्म्येति देवत्वस प्रतिपादकं 'जगः किन्तरगन्धर्वां इति वाक्यं न स्यात्। अकस्मादित्यव्ययम्। कारणशून्ये । कृतवन्त इति नुन रोहिण्या अपि कारणत्वं भज्येतेति चेन्न । वाचनिकत्वात । वैतालिकेति वैताला वंग्न-शंसकाः। विद्याधर्य इति तेन वाचकं विना विद्याधरा इत्यत्र नैकशेषः कर्तव्यः। पाठभेदेनो-भयप्राप्तेः। विद्याधरा इति पाठे एकशेषे कृते तु चकारस्तात्पर्यग्राहक इति भावः। आन-न्दावेदोनेति अद्यापि जनमाष्टम्यादौ विवशदशायामेवं नृत्यं क्वविन्त । शास्त्रीयं संगीतं नत्यम् । केनचिदिति म्रदा तु खकीयानन्दरूपेति न कारणत्वसमर्पिका। 'आपं चैव इलन्तानां यथा वाचा निज्ञा दिशे'ति भागुरिर्वष्टि । मुदारूपा इत्यर्थः। मुदेति करणत्वपक्षमग्रे वक्ष्यन्ति । अत्र पक्षे मुदा आनन्दरूपाः । मुदा इत्यत्र विसर्गलोपण्छान्दसो वा । स्वत इति आनन्द आविर्भृतो येषु । कपो वैकल्पिकत्वम् । अस्मिन् पक्षे मुदा आनन्दे केनचित प्रेरिता इति पाठः । मुदा आनन्देन न केनचित् प्रेरिता इति पाठान्तरम् । अकस्मात् इत्यस्य कारणशून्ये। तस्मिन् समये कार्ये। मुदेति टावन्तं पदं छप्तविसर्गकं पदं नतीयान्तं च पद्म ।

१०-३-७. मुमुचुरित्यत्र देवा ज्ञात्वैवेत्यारम्य पुस्तकेषु ग्रन्थः । कसिश्चित् पुलके तु विनिधमावार्थं अथवेत्यारम्येत्युक्तमित्यन्तो प्रन्थोधिकः। सोप्याख्यायते। अथवेति तेनाथवेत्यस पूर्व स्पष्टमिति ग्रन्थोऽसचि । श्लोकच्याख्यानं स्पष्टमित्यर्थः । तथापि भावविवञा आहुः अथवेति । स्पष्टव्याख्यानापेक्षया विविधभावच्याख्यानं श्रेष्ठ-मिति । 'भक्त्या भागवतं शास्त्रं न बुद्ध्या न च टीकवे'ति श्रीच्यासं प्रति नारदवाक्यम्। 'न यद्वचित्रपदं हरेर्येञ्चो जगत्पवित्रं प्रगृणीत कर्हिचित् तद्वायसं तीर्थप्रुञ्चन्ति मानसा न यत्र इंसा निरमन्त्युसिक्क्षया' इति वाक्याच । मानसाः सत्त्वप्रधाने मनसि वर्तमानाः। मनस इमे मानसाः । चातुर्राधिकः प्रत्ययः । 'उसिक्' कमनीयं ब्रह्म,'क्षयो' निवासो येषां ते उसिक्षयाः । सुमनांसि यद्यपि पुष्पाणि तथा चित्रपदत्त्वाच्छोभनानि मनांखप्यर्थः । यथा गतकोके ग्रदाशब्दः।अत आहुः सुष्ठु निर्देष्टानि मनांसीति। 'मुमनः'पदमहिसाहुः षष्टुषुरिति । सुमनोमिरिव पूजायै वष्टुषुरित्यर्थः । गर्भे ऐक्यस्यायुक्तत्वात् । देवक्यां वष्टुषुः । 'तसारविन्दनयनसः पदारविन्दिक अल्के'ति श्लोको बुसन्धेयः । उभयेति कर्तसम्बन्धात् तथा। उपपद्मत इति मुख्यमुपपद्मते कादाचित्कत्वात्। आनन्दावेद्रोति शब्दवलत्वेन शन्दार्थानन्देन न्याप्ताः, भगवत्प्राकट्यानुभावात् । 'मन आनन्द'मिति श्रुतेः । तत्त्व गर्जितमिति तत् प्रसिद्धम्। बृहदारण्यके। भाण्रूपं वेदारण्यके। विद्युद्धस्र वाल्पश्रुब्द-रूपं गर्जितं गगने नास्तीत्यर्थः । प्रतिबन्धकतामिति प्रतिबन्धकता अम् इति छेदः। अत्रायमादाय इति अत्र जलधरपदे। ताहदास्वेनेति नीलत्वेन। कवय इति 'तदेव मक्ष परमं कवीना'मिति महानारायणात् कवीनामधिकारः। जलधरा इति जलस्य धरा इति पुण्यगन्धवह इतिवत् । जाता इति रोहिण्याः । स्वस्य विद्युदिति स्वस्य जलधरस्य विद्युत्सहभावोन्यकालेपि दृष्ट इति तसात् । गर्जतीति जलधराञ्चयः। धर्मापेक्षयेति गर्जितञ्चन्दापेक्षया। स्वस्येति समुद्रापेक्षया जलधरसाधिकम्। अनुसागरमिति सागरं लक्षीकृत्य। लक्षणेत्यम्भूताख्यानेति कर्मप्रवचनीयसंज्ञायां द्वितीया। इति 'अथवे'त्यारस्य 'इत्युक्त'मित्यन्तप्रन्थारूयानम् । सङ्घेपेण सम्बन्धमाहुः देवा ज्ञात्वेषेति । अत्र ग्रुदान्विता इत्युक्तम्, न तु मोचनक्रियायां मुदः करणत्वमतो भगवञ्जनमरूपहेतुञ्चानं सुचितमि-त्यास्रयेनाहुः देवा ज्ञात्वैवेति।गानादिकं स्सोद्रेकात् खतोपि भवति।पुष्पवृष्टिस्तु हेतुज्ञानं विना न जायत इति भादः। हेतुज्ञानं योगजप्रत्यासम्येत्याहुः शब्दवला इत्यादि। म्रनीनां व्यासम्रुख्यानां, व्यासस्य भ्रब्दवर्ल भाष्ये उक्तमित्यन्येपामपि म्रनीनाम् । अतो योगजधर्मेण भगवदनुभावरूपमानन्दं कृष्णजन्मीनं ज्ञात्वेत्यर्थः। अर्थवत्रा इति बादरि-र्थंबलविचारक इत्येवं भाष्ये उक्तस्तदनुसारिदेवाः अर्थेनानुमावसिंहतेन विचारविषयेणाः ह्मयोगमायाकार्येण तद्विषयज्ञापनेन कृष्णजन्म ज्ञात्वेत्यर्थः। प्रामाणिका इति देवी

सम्पत् तेषु वर्तत इति । स्वसेवां सुमनोवृष्टिरूपाम् । अभिज्ञताम् कृष्णविषयिणीम् । ज्ञुभेति सर्वोचैष्टुरूपग्रुभस्चनार्थम् । संहितायाम् पुष्पाणि ऊर्ध्वमेव गृह्वन्तीति । हर्षेणिति 'सुदे'ति तृतीयान्तम् , न टावन्तम् , नापि छप्तविभक्तिकं सुद्पदम् । विपरीतः कालधर्म इति वर्षायां सर्वथा मेघानामभावः, अरदि सर्वथा मेघाः, इति विपरीतः कालस्य अरदो धर्म इत्यर्थः । अश्रुभेति उत्पातेन्तर्भावात् । कार्यमिति अविपरीतं कालधर्मं जलधर-गर्जनमाहेत्यर्थः । सागरनिकट इति 'अनुसागर'मित्यत्र सागरं लक्षीकृत्येत्यर्थात् तथा ।

१०-३-८. निश्रीथ इत्यत्र भगवत्प्राकट्ये पूर्वश्लोकैः सह सप्तार्थी वक्तुमाहुः एवं देशकालयोरित्यादि । देशकालौ प्रकरणमिति निवन्धात चतुर्व्युहसमुदायो जन्म तस देशकालाविति । यद्यप्यनिरुद्धजनम चतुर्थाध्याये तथापि शुकहृद्येस्त्येवेत्यदोषः। तम्बत्यानामिति भूतानां देवादीनां च। अनेन आनन्दत्वेन लीला शास्तार्थ उक्तः। 'जगुः किन्नरगन्धर्वा' इत्यत्र स्वत एवो छसितहृदया इति न्यूनपूरणाय तस्य विशेषणग्रुक्तम् । सा लीलानन्दरवेनात्र । ऋतोश्चेति 'मन्दं मन्दं जलधरा' इत्यनेन वर्षतींर्गुण उक्तः। तेनीत्स-वाविष्टचित्तानां निरोधात् स्कन्धार्थं उक्तः। राज्या इति 'निशीथ'शब्दसार्धरात्रवाचकत्वात् तेनैवार्थवलात् रात्रेरपि प्राप्तेस्तयेत्वर्थः । एतादशनिशीथवन्वं राज्या गुणः । सुहूर्तस्य घटिकाद्वयात्मकस्य । निशीथस्य गुणस्तमउद्भवत्वादिः। अध्यायार्थः रूपान्तरस्वीकरणम् । 'विष्णुराविरासी'दिति रूपं रूपान्तरप्रयोजकम् । अथ वाक्ये सप्तार्थाव्याप्तिपरिहारोपि व्याख्याखते । सिंहार्के निशीश्रविचारस्त श्रीपुरुपोत्तमानां हेखेस्ति । तथाहि । सिंहार्के निश्चीथे इदानीं पर्चत्वारिंशन्सप्तचत्वारिंशद्घटिकाद्वयात्मको भवति तद्व्यावृत्त्यर्थ सौरमानब्राह्ममानाभ्यां घटीइयविषमभावात् विवक्षितं प्रादुर्भावतमयं निश्चेतुमाहुः पञ्च-चत्वारिंदादिति। तत्रायमर्थः। द्वापरस्य पश्चविद्याधिकशरच्छतावशेषे भगवः (भगवतः १)। 'श्ररच्छतं च्यतीयाय पश्चविशाधिकं विभो' इति ब्रह्मवाक्यान् निश्चीयते। तत्र गणितविचारे स्फटोर्कः ४-१९-०-१ चतुरङ्केन गतकर्कराशिः। सिंहेर्क इत्युच्यते। एकोनिर्विशाङ्केन सिंहराइयेकोनविंशांशाः अंशादिना विकलाः पूर्णाः। एकाङ्केन विकला एका । गतिः ५९-९ सूर्यगतिः एकोनपष्टिः कलाः, नव विकलाः । अयनांशाः २४-३२-२०। मधुपूर्यो पलप्रभा ६-५ । चरलण्डानि ६०-४८-२० । चरपलानि ३२ । दिनमानं ३१-४। रात्रिमानं २९-५६। राज्यर्धम् १६-२८। निषीथः ४५-३२। एवं सति तत्रा-षाढोधिकोस्युपेयः । उक्तरीत्या स्पष्टेकें सति ४-१९-०-१। पूर्ववत् राज्यंश्रकलाविकला-श्रतसः। एतादशस्य सूर्यस्य तदैव सिद्धेः। पर्चत्वारिश्चद् घटिका द्वात्रिशत्पलात्मिका भवति। इति पदचत्वारिशद्घटिकाद्वयमिति । ईदृशस्तु निशीथो विषुवदिने एकसिन् भवति । पश्चमस्कन्धीयात्। 'यदा मेपतुल्योर्वर्तते तदाऽहोरात्राणि समानि भवन्ती'ति वाक्यात्।

ज्योतिःशास्त्राच निश्रीयते । दिनमानं २०-०। रात्रिमानं २०-०। राज्यर्घं १५-०। निषीथ: ४५-४६-०। तद्ये तु पलद्वयं प्रत्यहं रात्रेदिनस्य च बृद्धिहासौ। एवं सित यदत्राष्टम्याः प्रान्तभाग इति। तत्र चन्द्रप्रकाशस्त्रेभ्यो द्वात्रिंशत्पलेभ्यः पूर्वं भवति। चन्द्रप्रकाशक्षितिज(पृथ्वीछाया)संयोगे तमसो निवृत्तेः । तदेवाभिष्रेत्य मूले 'तमउद्भृत' इत्युक्तम् । भगवत्प्राक्ट्यं तु द्वात्रिंशत्पलोत्तरं निशीथारम्भसमये चन्द्रोदयसमकाले । एतदेवाग्रिमश्लोके 'प्राच्यां दिशीन्द्रिवे'ति दृष्टान्तेन सूचिव्यते । अतो द्वात्रिंशत्पला-न्यनादृत्य यत् पश्चचत्वारिंदात्षद्चत्वारिंदाद्घटिकाद्वयमितिकथनं तत् प्रकाश-न्यायेन लक्षणादोपनिवृत्त्यर्थं भगवत्त्रभावादिति न कोपि विरोधः। ऊर्ध्वो भवतीति उत्क्षेपणकर्मोक्तं तमसः। गुणा उक्ताः। नन्वनन्तस्य कालात्मनोनन्तमाहात्म्ये कृष्ण-त्वोक्तेर्जनार्दनाविर्भावे निशीथे गुणाः क इत्याकाङ्कायां गुणा उक्ताः। निशीथे तम-उद्भृते सत्युत्क्षेपणकर्मणा रोहिण्या च जनार्दने सङ्कर्षणे सितकेशे जायमाने । इत्यन्वयोत्र । सर्वाविद्यति सर्वेषां निरोधाधिकारिणां पूतनाचैद्यप्रलम्बादिरूपाविद्यानाशकः। ताहदा-गुणवानिति तमउद्भृतत्वगुणवान् । तमोऽविद्या विद्यया नश्यतीति वेदविद्यारूपः सङ्कर्षण उक्तः। नतु 'जायमानेऽजने' इत्यनेनैव चारिताध्र्यं, विद्यागुणनिरूपणसिद्धेः, अतो जायमाने जनार्दन इत्यस्य किं प्रयोजनिमत्यकाङ्कायामाद्वः भगवज्जननस्येत्यारभ्य हेत्रहक्त इत्यन्तम् । भगवज्ञननस्येत्यसः निमिक्तत्वमित्यनेनान्वयः। भूलभूते-त्यादि काले खिताना'मथ सर्वगुणोपेतः काल' इत्यारम्भश्लोकोक्तानां मूलभूतस्य भगवतो गुणानाम्। भौतिकानां नद्यादिगुणानाम्। 'दिशः प्रसेदु'रित्यादिभिः पञ्चमहाभृतानां दिश आकाशेन्तर्भाव्य प्राकट्ये इत्यर्थः। मध्य इति कालगुणभौतिकगुण'नेदुर्दुन्दु-भयो दिवी'त्याद्यक्तदेवगुणास्तेषां मध्ये । देहलीप्रदीपन्यायेन निमित्तत्वं वक्तुम् । काल-निमित्तत्विमिति कालो निमित्तं यस तादशत्विमत्यर्थः । अन्ते चेति अष्टधार्धमात्रा-निरूपणान्ते च। प्रकटीति अविद्यानाशादिति भावः। नतु नेदं युक्तम्, देवक्यामिति-पद्येन 'देवकी सर्वदेवते'ति सर्वदेवतावाचकपद्घटितेनैव चारिताथ्यदित्याशङ्कायामस्था-प्याञ्चयं सक्ष्मेक्षिकयाहः एवं सन्दर्भ इत्यादि। त्रयमपीत्यपिशब्दः प्राप्ताङ्गिकत्वं स्चयति सः। पुरुषोत्तमस्यैव प्रकरणित्वात्। सर्वधर्मेति 'अनुसागर'मित्यन्तैः सप्तिभः श्लोकैर्धर्मरक्षोक्तेत्वैश्वर्यार्धमात्रामध्ये कथनमनिरुद्धस्वैनोचितमिति भावः । सर्वमुक्तीति सर्वेषां चैद्यप्रलम्बादीनामासुरसम्पत्तियुक्तानां सुक्तिदाता तथेत्यर्थः । अज्ञाननिवृत्ति-रज्ञानसंहारः । विद्ययाऽज्ञाननाशे मोक्षो वासुदेवकार्यमिति विवेकः । तथा च जनार्दन-पदादयं सङ्कर्षण इति भावः। तथा चार्द हिंसायां चु॰ आत्म॰ से॰ तस्य रूपं न तु अर्द गतियाचनयोरित्यस स्वादेः परसौपदिनः सेटः। देवक्यामिति 'देवक्यां देवरूपिण्या'-

मितिश्लोके देवरूपाधिकरणत्वकथनातः। वास्त्रदेव इति 'प्रागयं वसुदेवस्य कविज्ञात-स्तवात्मज' इतिवाक्याद् वसुदेवगृहेपि व्यूहचतुष्टयप्राकट्यम् । पुरुषोत्तमो नन्दगृहे पूर्वमुक्तो वासुदेवोत्रोक्तो वेदसारः तेन वेदवेदान्तसारत्वात पदभेदः। सर्वरूपेणापीति विश्व-प्रदर्शनं मुखे करिष्यमाणमिति सर्वरूपेणेत्यस्य नार्थः, किन्तु चतुर्व्यहरूपेण सह भगवान् पुरुषोत्तम आविर्भृत इत्यर्थः। पूर्वपक्षस्या'थोग्रुष्यैव ममार्भकस्य यः कश्रनौत्पत्तिक आत्म-योग' इतिवाक्योक्तौत्पत्तिकात्मयोगत्वात्। द्वितीयाध्याये 'कालात्मा भगवान् जात' इति काल देहात्मा भगवानुक्तः, तत्रापि न कालस्य निमित्तत्वं किन्तु देहिनो भगवत एव। न तु देहस्य कारुस्य तमीरूपदोषाभावे 'सर्वगुणोपेत' इतिपदोक्ते गुणशक्तव्ये चेत्यर्थः। तारका इति देहरूपः। सहज इति बलमद्रे तु सहजः, अत्र तु चतुर्व्यद्दरूपेण सह पुरुषोत्तमो जात इति सङ्कर्षणाप्राघान्यात् न सहज इत्यर्थः । कश्चिदिति द्वितीयस्कन्ध-नवमाध्यायेपि विशुद्धसम्बस्य तत्रोक्तेः तस्यैव देहत्वं, न तु कालस्येति भावः। एकमिति कालरूपम्। 'निर्दोष एव रमत' इतिवाक्यादाहुः भगवत्प्रादुरिति। गुणप्राकट्यमिति पर्वोक्ताञ्चाननिष्टत्तिद्वारा । तेन नान्योन्याश्रयः । निरूपितमिति वारद्वयं 'जायमाने' इत्यादि कथनात्रिरूपितम्। सर्वादा इति कृष्णकेशनारायणांशावपि। तत्र कृष्णकेशः सङ्कर्षणे शब्दे कृष्णशब्दात्मके नारायणांशोनिरुद्ध इति विवेकः। तेन सर्वशब्देनेन्द्रिय-देवता अपि। देवक्यां विष्णुरिति प्रद्युम्नः । विष्णुपदमयोगतात्पर्यमग्रे स्वयमेव वाच्यम्। देवानां समूह इति ''गोत्रोक्षोष्ट्रोरअराजन्यराजपुत्रवत् समनुष्याजाद्वुञ्'' इति सूत्रेण समृहार्थकप्रत्यये विष्ण्वाविर्मानः कारणम् । अन्यथाविर्मानो न साद्घिष्ठानान्तरे । वृद्ध्यभावश्ळान्दसः। तद्वपपादयन्ति स सम्पूर्ण इत्यादि। तथा च 'देवक्यां देवस्विपया'-मिति पाठान्तरम्। पूर्णमिति भगवता पूर्णम् । मूपानिषिक्तन्यायेन । देवकी ब्रह्मविद्या, भगवानिप सत्यज्ञानानन्तानन्दरूपविद्यारूपोसङ्गत्वात्। आधारत्वेनेति अवतारे आधार-निमित्तं न दोषाय। भक्त्यन्तःपातित्वाद्वा। सत्त्वं ज्ञानं वा। तेन खाश्रयः। अनवतार-दशायां त्वक्षरात्मकत्वे हृदयस्य जाते तत्राविर्भृतं 'परमं व्योमे'त्याश्चक्तमेवाधारत्वेन निमित्तम् । 'त्रक्ष तर्हि अग्नि'रित्युत्तरार्धे वक्ष्यमाणत्वादाधानोक्तः साधिष्ठानोग्निर्देष्टान्ती-क्रियते यथेति। भवतीति इतिशब्द उत्तरत्र हेतुनाची। मथनेति मथनदण्डस्थानीयम्। ज्ञानसः प्रयत्नासाध्यत्नादाहुः भगवद्गुपमिति। देवकीत्वरूपम्। तन्त्रेति देवक्याम्। इदमेवेति सर्वभृतस्यं जातिरूपं प्रादुर्वभृषुरूपमेव वा। आधिदैविक इति ब्रह्मविद्यारूपः। यद्वा देवक्यां विद्यमानः सर्वेन्यापकत्वेन यः स विष्णुपदेनोच्यते । पाठान्तर इति 'देवक्यां देवरूपिण्या'मिति पाठान्तरे। गुहा हृदय आकाशमिति हृदयाकाशमिति समस्तोपि पाटः। तस्मिनिति 'गुहायां परमे न्योम'नित्यत्रोक्तायामित्यर्थः। न्योम-

शिखत्र हेर्छक्। आ समन्तादिति अन्तर्याम्यपि खांशजीवरूपेणापीत्यर्थः। सन्वगुणामि-मानित्वच्यावृष्यर्थमाहुः विष्णुवर्यापक इत्यादि । पुरुषोत्तम इति विष्णुसमानयोग-क्षेमत्वेनाकारकत्वेन च पुरुषोत्तमे विष्णुपदमुक्तमिति भावः । ब्रह्मशब्देनेति चतुष्पादु-असत्वेन । अत्र चत्वारः पादाः व्युद्दाः तात्पर्यष्ट्रच्या । सर्वान्तर इति सर्वेषामन्त्रमयादीनाः मन्तर आनन्दमय इत्यर्थः । सर्वान्तर्यामी अन्तर्यामिसमष्टिः, अन्तर्यामिब्राह्मणोक्तानां सर्वेषां पृथ्व्यादीनामन्तर्यामी वा । अनेनेति अध्यायार्थप्रद्यमस्य राजसत्वेन तत्प्रकरणीय-गुहाञ्चयपदेनेत्यर्थः। सर्वेषामिति ब्रह्मप्रभृतीनाम्। भजनार्थमिति 'भगवान् ब्रक्क कात्रनर्थेने'ति वाक्यात । तेन वेदे माहात्म्यज्ञानं ऐक्यं चेत्युभयं भजनाङ्गं भजनार्थम्रच्यते। स्वयं हृदि स्थित्वेति 'तेने त्रह्म हृदे'त्यत्रेति बोध्यम्। तदुक्तं गीतायाम् 'ईश्वरः सर्व-भूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठती'ति। वेदांश्रकारेत्यन्वयः। 'यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्व यो नै वेदांश्र प्रहिणोति तसा' इति श्रुतेः । कि प्रयोजनमित्याकाङ्कायामाहुः तत्परा इति । वेद-पराः, भजनद्वारा कृतार्था इत्यादि । तदुक्तं सुनोधिन्यां ब्रह्मा मानसीं सेवां प्रत्यहं करोतीति । इयं सर्वदा न्यवस्थितिः । सोन्नैवेदानीं प्रकट इति हेतोरवतारपूर्वप्रक्रिया नोपयुज्यते। अतः परं अवतारदशायाम्। अयमेवेति गुहाशय एव । गुहाशय-प्राकटाकथनेन निरूपितमिति अन्वयः। अन्तरन्विति विद्यारूपञ्चानस्य निर्विषयत्वा-भावात तथा। पूर्वीक्तप्रणाख्या वा। न त्विति जनननिमित्तभूतस्त जननाभावादेव न जातः। अनिमित्तभूतोपि ज्ञानरूपो व्यापारोवधारणार्थं मनसस्तदेकपरता। साव-धानता विनयेन स्थितिः, तादशोपि व्यापारी न जात इत्यर्थः। सम्पूर्ण एवेति गति-प्रतिबन्धकग्रहास्य प्रियमोदममोदादियुक्तः पश्ची न तु किश्चदप्यंश्चं विहायानन्दमयः प्रकट इत्यर्थः । चतुर्भुजत्वेग्रे 'बभूव प्राकृतः शिश्च'रिति न्यायो बोध्यः । आधारेति विश्वद्धसन्त्रमाधारः। यथा प्राच्यां दिशीन्द्वरिवेति 'यथा प्राच्यां दिशी'त्येताव-त्प्रतीकेनाधारदृष्टान्तः, 'इन्द्ररिवे'ति प्रतीकेन प्रकटीभृतदृष्टान्तः । सर्वोपास्येति 'तस्य दिशे नमस्कृत्ये'तिवाक्यात्। हेतुगर्भ विशेषणमाहुः सर्वदेवतेति । श्रीभागवते तत्र देवताप्राकस्त्रकथनाज् ज्ञायते सर्यदेवतामयीति। तसा आकाशेन्तर्भावा दाकाञ्च-श्ररीरं ब्रह्में ति श्रुतेः सर्वदेवमयब्रह्मशरीरत्वात् तथा । आगमन इति चन्द्रागतौ । असृत-मच इति जलमयः। 'अपां पुष्पं यो वेदे'ति श्रुतेः। आनन्दरूपामृतमयो वा। 'आनन्द-रूपममृतं यद्विभाती'तिश्रतेः। इदीति औणादिक उः। आनन्दमय इति नन्वानन्द-मयाधिकरणे आनन्दमयः परमात्मोक्तः कुतथन्द्र इति चेन्न । तैत्तिरीये देवताश्रयपक्षे चतथ्यीकाङ्कायामस्योपादानात् । अत एव जन्माष्टम्यामर्थरात्रे चन्द्रार्घ्यदानं स्मृतम् । तथा च प्राचीदृष्टान्तेन श्रीदेवस्या आविर्भावपयोजकत्वमात्रम् । न तु भातवज् जननीत्वं

द्योतितम् । इन्द्रपदेन च परमैश्वर्ययोगात् पूर्णत्वं द्योतितम् । तर्हि दृष्टान्तेन कथं पूर्णत्व-सिद्धिरित्यत आहुः स इन्द्रः प्रथमं पूर्णमास्यां षोडशकलत्वद्शायां प्रथमं पूर्व पूर्ण एव दृश्यते । खण्डास्त्विति चन्द्रमसः खण्डास्तु तिथ्यन्तरे आकाशमध्ये तत्प्रान्ते पश्चिमदिशि च दृश्यन्ते । तथा च प्राचीपदेनदुपदयोः समिभन्याहारात दृष्टान्तेनापि तित्सद्धिरित्यर्थः। नन्वेवं दृष्टान्तेनैव पूर्णत्वसिद्धौ प्रष्करुपदस्य विष्णुविशेषणप्रतिपादकस्य कि प्रयोजनिमत्याकाङ्गायामाहः उचैरित्यादि। तथा च कृष्णद्वितीयादौ उचैः खण्ड-स्यापि प्राच्यां दर्शनात् तद्व्यावृत्त्यर्थं पुष्कलपदिमिति तत्समिन्याहृतदृशन्तादेव पूर्णत्व-सिद्धिरित्यर्थः। समाप्तपुनरात्तत्वदोषहान्यैतद्भतभूयोधर्माणां दाष्टीन्तिके निरूपितं पूर्ण-त्वातिरिक्तधर्मनिरूपणार्थं पुष्कलपदसार्थान्तरमिष्रेत्यैतद् द्विधा न्याकुर्वन्ति स पुष्कलः दाब्देनेत्यादि, नन्वित्यादि च। क्षयेति लोके प्रसिद्धम्। अन्नेति एवं व्याख्याने। प्राच्यादीति 'यथेवे'तिपदद्वयस्य विद्यमानत्वात् प्राच्यां दिशि पुष्कल इन्दुरिति चतुर्णा पदाना वावृत्तिः। यथा प्राच्यां दिशि पुष्कल इन्दुस्तथा देवन्यामित्याधारदृष्टान्तः। प्राच्यां दिश्चीन्दुरिव विष्णुः प्रादुरासीदिति प्रकटीभृते दृष्टान्तः। तथेत्यर्थ इति पत्नीषु बह्बीपु सर्ताषु देवक्यामेवाविर्भावः। अत इति समाप्तपुनरात्तत्वदोषनिवृत्त्यर्थे दृष्टान्ते निवेदय पुष्कलेन्द्रदृष्ट्यान्तकथनादित्यर्थः । आश्चर्येति 'सविसयोत्फुल्लविलोचन' इति पदेन। आविर्मावे प्राप्तं सदैकरंसत्वश्चतिविरोधं कारिकया परिहरन्ति स दासीनामिति। भक्तानाम् । स्त्रीप्रत्ययस्तु प्रसादरूपशक्तिरूपश्चीत्वविवक्षायां भवति । 'स्त्रीद्वारा पुरुषे भवेत्' इति च। 'दास्रो वक्ष्यमाणा अङ्गीकार्या' इति लेखे(प्रकारो)। सर्चरक्षार्थं सर्वपुरुषार्थरक्षानिमि-त्तम् । खसमानाकारं वासुदेवं अत्युत्कटं भक्तदुःखं वा । निमित्तीकृत्य खाविर्भावे प्रयोजकं कृत्वा। मम स्वामी पुरुषोत्तमः प्रादुर्भृतः। अत्र 'मायया सह जात' इति सुनोधिन्या मायिकी विषयता जाता, तया 'न तदशोति कथन, न तदशोति कथने'तिश्रुतिविरोधो न । कृपारूपमाया त्रिविधा सुधा तस्या अप्याविर्भावो बोध्यः। नैश्चिन्त्यमिति, अत्र टिप्पणी, स्पष्टार्था, पूर्वचिद्वत्यस्य व्याख्या प्राकट्यात् पूर्वमित्यादिना। अयमर्थः साधनाष्यायद्वितीयपादे । 'अरूपवदेवे'त्यधिकरणस्य द्वितीयस्त्रे 'प्रकाशवचावैयध्र्या'-दित्यत्रोक्तः (३-२-१५)

१०-३-२. तमद्भुतमित्यत्र ऐश्वर्येणेति 'ईश्वरः पूज्यते लोके मुदैरिप यदा तदा निरुपाधिकमैन्दर्य वर्णयन्ति मनीपिण' इत्यैश्वर्यलक्षणम्। अत्रान्ययाकर्ते समर्थ ईश्वरः। अजनः प्रादुर्भूत इति। वीर्येति 'वीर्यं देवेषु तत्रापि स्त्रीषु तत्रापि कामतः सामिष्ये पुरुषाणां च मूर्छा तेन ततो मह'दिति लक्षणकवीर्यनिरूपणार्थम्। देवे वसुदेवे वीर्यमत्र। अग्रे देवेषु वीर्यं अपि न, किन्तु दैत्येष्विति विपरीतलक्षणयार्थः। पुनः शुकोन्तिति

मुलेसिन क्लोके 'श्री शुक उवाचे'ति पाठो वर्तत इति ज्ञेयम् । 'अद्भत'पदसारित' नैश्चिन्त्यं नाचि पूर्नव'दिति तत् प्रपञ्चयन्ति सा ददा लीलेति । अत्र टिप्पणी, ऐश्वर्यसाष्ट्रविध-त्वात् तत्राष्टी श्लोका उक्ताः। निरूपणीयस्य वीर्यस्य कुतो द्वी श्लोकौ कृतश्र प्रथमे श्लोके दश पदानि द्वितीयक्षोके च द्वे इत्याकाङ्कायां सार्धचतुष्टयकारिकामिस्तत्तात्पर्यं वदन्ती-त्याश्येन व्याकुर्वन्ति स विशेषणेत्यादि । अधमिति प्रथमचरणोक्तः । पदेनेति विशेष्येण 'पुरुष'पदेन। अत्र व्युत्पत्तित्रयम् । द्वादशात्मकः उभयश्लोकविशेषणसञ्चातात्पर्यम् । समुदायसङ्घातात्पर्यम् । द्विगुण इति 'द्वादशाङ्गोयं पुरुष' इति श्रुतेर्द्वादशाङ्गानां वक्तन्य-त्वेनानन्दमात्रकरपादमुखोदरादिरूपेपेक्षाबुद्धिजन्यद्वाद्शत्वाभावाज् जन्यत्वादाहुः मर्यादा-मार्गी यमित्यादि । पूर्व पक्षपातादधमाङ्गे ऐश्वयीदिकं पुरुषोत्तमस्रो(=वासुदेवस्यो)च्यते । षट्टभागे भूभारहरणप्रवर्तकं सङ्कर्षणच्युहरूपम्। वेदधर्मप्रवर्तकमनिरुद्धच्युहरूपम्। विहित-भक्तिः उद्भवद्वारैकादशस्कन्धोक्ता, तत्प्रवर्तकं गर्भसम्बद्धप्रद्यस्वपृहरूपम् । ज्ञानवैराग्ययोः प्रवर्तकं वासुदेवन्युहरूपम्। यशः समुदायेन। 'तस्य नाम महद्यक्ष' इति महानारायणात । चतुर्व्यहैः पहुणा उक्ताः । इदं रूपं वेदे देवासुरमर्यादया एकम् । वेदान्ते पृष्टिरूपं उत्तमाङ्गे पक्षपाताभावादेश्वर्यादिकं वासुदेवस्य (पुरुषोत्तमस्य) उच्यते । मर्यादाया अपीति पूर्वमैश्वर्यादिकं वासुदेवस्य पुरुषोत्तमस्य वा कारणरूपस्य व्यापारभूतम्रक्तम्। अधुना कार्यरूपमैश्वर्यादिकमुच्यते। तथा च पुरुषोत्तमः खव्यापारेण वेदधर्मप्रवर्तका-निरुद्धेन पुष्टिधर्म मर्यादाया अप्युल्लङ्घनं कार्य ऐश्वर्यरूपम् । तथा स एव स्वच्यापारेण भूभारहरणप्रवर्तकसङ्कर्पणेन पुष्टिधर्मं दैत्यानामपि मुक्तिदानं कार्यं वीर्यरूपं करोति। उभयं ऐश्वर्यादिकं अदेयस्ररूपामृतदानादौ हेतुः । नपुंसकत्वविशिष्टैश्वर्यादिकाभिन्न-पंस्त्वविशिष्टो हेतुरित्यर्थः। अत्रेदं बोध्यम्। अदेयस्वरूपामृतदानं ऐश्वर्यकार्यकार्यम्। स एव खन्यापारेण विहितभक्तिप्रवर्तकप्रद्युक्षेन पुष्टिधर्मं यशःश्रीरूपं करोति। आदि-शब्देन देयखरूपदानं वीर्यकार्यकार्यम् । स एव खब्यापारेण ज्ञानवैराग्यप्रवर्तकवासदेवेन पृष्टिधमं ज्ञानवैराग्यरूपं करोतीति । समुदितेति समुदितं यच् छोकद्वयं तत्तात्पर्ध-मिल्यर्थः । तेन पुरुषपदे पुरा आसेति पुरमुपतीति न्युत्पचिद्रयम् । पुरि शेत इति वृतीया च्युत्पत्तिर्नास्ति व्यापकत्वादिति बोधितम्। अग्र इति अग्रिमकारिकासु । सर्वेषामिति-कारिकायां सर्वेषामितिपदं सङ्कवितवृत्तिकमित्याशयेनाहुः भक्तानामित्यादि । ऐहिकः पुरुपार्थरूपः पारलीकिकश्रेति द्वादशात्मक इत्यर्थः । तेन 'प्राणस्तथानुगमा'दितिप्रजीक्त-प्राणरूपता । वेदसारत्वात । 'वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवते'ति वेदः। तथा ज्ञानिकयो भययत इत्य-ज्ञात्वा लीलाः प्रवर्तयति करोतीति द्वादश्या मत इति ज्ञेयम् । तथा सगुणां नवधा भक्ति इत्यत्र तात्पर्यार्थं भक्ति प्रवर्तयम् काण्डद्वयसार्थं अभिधेयरूपं ज्ञानकियारूपं तज्ञत इति

द्वादशधा मत इति ज्ञेयम् । अत्र कारिकासार्धेनाद्धुतं कर्म 'कर्मैव गुरुरीश्वर' इति सिद्धान्तो-क्तम्। वलं चोक्तम्। 'वलं भक्तिरिति सिद्धान्त' इति भाष्यात्। जनमत्रकरणे द्विधा द्वादश्रधा सक्ष्मरूपेण विद्यमानापीदानीं सङ्ख्यातात्पर्यरूपापि । सर्वेशकादाक इतिकारिकां सार्घा विष्टुष्वन्ति स सर्वप्रकाराक इत्यादिना। तथेति 'कृष्णद्यमणिनिम्लोच' इतिवाक्यात् सर्यात्मकः । द्वादशस्कन्धे द्वादश सूर्या इत्याश्रयस्कन्धप्रतिपाद्यत्वादाश्रयरूपा द्वादश । सार्तसिद्धान्तोप्यत्र । 'स्मृतिः प्रत्यक्षमैतिह्यमनुमानश्रतृष्टयम् एतैः सर्वैरादित्यमण्डलमेव विधास्पतं इत्यारण्यकात् । कालात्मेत्यादि कारिकांशं विदृण्वन्ति स लीलाया इत्यादि। तदवच्छेद इति कालावच्छेदः। एकहायन इत्यादि नात्र कालावच्छेदः सुरूपातिरिकः। इन्द्रियनायक इत्यनेनान्या विधोज्यते म्रह्मदेहरूपेत्याशयेनाहुः लौकिकेति। आत्मेति-कारिकां विवृण्वन्ति स आत्मपदेनेत्यादि । अन्यदिति आनन्दमात्र इत्यन्यत् । अक्षरं भगवांश्चेति पदद्वयं स्पष्टम्। कारिकांशरूपं च। एतत्स्वरूपात्मिकैवेति भाष्ये फलाध्याये स्पष्टम् । छान्दोग्यीयश्चतेरेवकारः । 'आत्मतः सर्वे'मिति श्चतिः । एव-मैश्वर्यं निरूप्य वीर्यं निरूपयन्ति स एवं तात्पर्येति। पूर्वोक्तप्रकारेण । इदमेवेति वीर्यमेव, ऐश्वर्यमेव वा । एवकारस्तु 'वीर्यं मे दुश्वरं तप' इति वाक्यात्। फलित-मित्यन्वयः ! इरिरिति सुनोधिन्यां प्रतिपाद्यत्वाय कृष्णस्थाकारकत्वाय । सुनोधिन्याम् । तत्र प्रथमं दशघेति द्वादग्रसु विशेषणेषु, दशघेति विशेषणेषु, तमित्यस प्रसिद्धार्थ-कत्वे विशेषणत्वात् । आश्रयार्थकत्वे तु तमिति विशेष्यम् । यादशस्तच्छब्देन परामृष्टः तस्य सामान्यतः स्वरूपमेतेनोक्तम् । पुरुषः स परः पार्थं भक्त्या लभ्यस्त्वनन्यये ति वाक्यात । स्वरूपलक्षणानीति।'दिष्याम्य ते कुक्षिगतः परः प्रमान्' इति पूर्वाध्यायान्त उक्तत्वात । तथा 'परः पुमान्' भगवानिति वक्तं युक्तम् । यथा घट इत्युक्ते कम्बुग्रीवादिमानिति लक्षणविद् वक्ति, न त्वातानवितानवानिति पटलक्षणम् , अनाप्तत्वापत्तेः । एवं वास्त्रनो-तीते परपुरुषे तन्त्राद्भुतत्वादिलक्षणानि न । तमिति 'यसात् क्षरमतीतोहमक्षरादिष चोत्तमः अतोसि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तम' इति वाक्याद् वा। एकं खरूप-लक्षणं लोकवेदमसिद्धत्वम् । 'यस्यान्तःस्थानि भृतानि येन सर्वमिदं तत'मिति लक्षणान्तर-सङ्गहायाहः आश्रयेति। कृष्णाश्रयभूतः। सृष्टिरूप इति 'तदात्मानं ख्रयमक्रुते'ति श्रुतावप्यकर्मत्वोक्तेः । केचिदिति विरलाः । मायापसारणादिकमत्रापि ह्रोयम् । लेखे (प्रकाशे) मतान्तरमाहुः 'सृष्टिरूप इति केचिदिति अत्र युक्त्यलिखनादुक्तवाक्य-विरोधाच तदसङ्गतमिति बोधित'मिति। श्रीवहाभास्तु 'सृष्टिरूप इति सृष्टिं निरूपयतीति सर्गलीलापवर्तक इत्यर्थः, अत्र लीलापवर्तकरवं सङ्खातात्पर्यत्वेनोच्यते, न त प्रत्येकं विशेषणेषु ता लीला व्याख्यातुं सक्यन्ते, अतीत्रापि न व्याख्येयमित्याश्येन केचि-

दित्यक्त'मित्याहः।आश्रयत्वं द्वितीयं खरूपरुक्षणम् । अरहौ किकमेवेति रोके भवं रहौिककं. अद्भतं भवति, 'आश्चर्यवत् पश्यति कश्चिदेन'मितिवाक्यात् , परं परिचयात् प्रतीतिविषयं न भवतीत्यलीकिकमेवेत्येवकारः। अलौकिकत्वं तृतीयं खह्रपलक्षणम्। न तु लोकवेद-सिद्धमिति अत्र टिप्पणी 'तमद्भत'पदयोविरोधपरिहरित्री यद्यपीत्यादि । सिद्धमिति तृतीयाष्टके सिद्धम् । 'प्रजापतिरकामयते'ति प्रजापतिपदेन । 'ब्रह्मन् पुंसि वे'ति लिङ्गानुशासन-सूत्रम्। अत एव संवत्सरोत्सवः संवत्सरादिः। 'संवत्सरो वै प्रजापति'रिति संहिता। तत्त-थैवेति तत् रूपं तथा विरुद्धधर्माधारत्वेन एव। 'उभयव्यपदेशात त्वहिकुण्डलव'दिति स्त्रभाष्यादेवकारः । इदमिति लोकवेदप्रसिद्धत्वे सति अद्भतत्वम् । 'अदि भ्रुवो इतच्' इति पाणिनीसूत्रम् । पूर्वेणेति 'त'मिति विशेषणार्थेनेत्यर्थः। सुवोधिन्याम् । नत् प्रमाणै'र्यतो वाच' इत्यादिभिविशेषज्ञानस्य निषेधादद्भुतत्वं ज्ञानं कथं भवतीत्याशङ्क्य व्युत्पादयन्ति स इदं हीत्यादि। हि यत इदम् लोकवेदप्रसिद्धत्वे सत्यद्भवत्वं स्वेच्छया यदा प्रमाविषयं भवति तदा तस्य बलं भक्तिः स्नेहः प्रमाणाद् 'यतो वाची निवर्तन्त' इत्यसात् अतिरिक्तं स्निग्धभगवद्विषयकम्। तथा च पूर्वविशेषणोक्तं सामान्यतो ज्ञानं वेदेनापि भवति, तद्विशेषाणामद्भवत्वादीनां ज्ञानं त तदिष्विकेन प्रमेयबलेनैव भवतीति भावः। प्रमाणतोधिकबलत्वादेवास्य वीर्यरूपत्वमित्याहुः तदेव हीति । अनु छङ्क्यमिति उछङ्कनं लौकिकैः दूपणं वैदिकैरप्रमाणीकरणं तद्योग्यं न भवतीत्यर्थः। तदैवेति लौकिकवैदि-कानुलक्क्यवीर्यप्राकट्यकाल एवेत्यर्थः । अनेनेति लोकवेदाप्रसिद्धाव्यर्यरूपत्वकथनेनेत्यर्थः । ह्रष्टमित्यनुग्रहवज्ञाद् दृष्टम् । उपपद्मत इति प्रत्यक्षप्रमाणादुवपन्नं भवति, युक्तियुक्तं कुरुतेऽन्योपि । इत्युक्तमिति तथा च श्रुतिः ''अन्यदेव तद् विदितादथोऽविदितादधी''ति उक्तमिति तात्पर्यवृत्योक्तम् । वाच्योर्थस्त त्यदादीनां पूर्वोर्थः प्रधानोर्थो वा। त्यदादीनां पूर्वपरामर्शित्वं प्रधानपरामपित्वं वा । अद्भुतपदस्याश्चर्यं वाच्योर्थः । बास्रे बास्रे क इति ' नैश्विन्त्यं वाचि पूर्वव'दिति निशीथस्त्र उक्तत्वाद् रोमे 'ऊर्घ्वमूलमधःशाख'वृक्षे समवाय-सम्बन्धेन ब्रह्माण्डविग्रहो यस्य, तथा बाले पुरो द्वयमाने को ब्रह्माण्डविग्रहो यस्य जुम्भिष्यतः। यद्वा । 'सर्वे सर्वमय'मिति श्रुतेः तथा । यद्वा । बालब्रह्माण्डयोराधारा-धेयभावसम्बन्धमात्रम् । असादादिरोमशरीरयोः सम्बन्धस्तथा । श्रीभागवते वाक्यमपि । अद्भुतबालकपदयोः सामानाधिकरण्यस्वभावात् स्चितमर्थमाहुः अद्भुतश्चेत्यादि । बल-सम्बन्धिन इति 'रामाद्या गोपनालका' इत्यत्रोक्ता बालाः क्रीडायां तेषु प्रुख्यो भगवानिति। अद्भतपराकमत्वेनेत्यादि अद्भतः पराक्रमी वीर्यं तदभेदाद् बालके तत्त्वेन बालकपदेन यशो निरूपितमित्यर्थः। 'यशो यदि विमृदानां प्रत्यक्षासक्ति-वारणात खधर्म योजयेत तेषु तदा भवति नान्यथे'ति लक्षणकम् । 'विमृदा' लौकिकाः

अद्भुतनालके नालकधर्मासक्तियुक्ता भवन्त्येव । 'खधर्म' पीयूपरूपम् । चतुर्थं स्ररूप-लक्षणमञ्ज्ञतवालकत्वम् । लक्ष्मीरीक्षण इति कामपुरुपार्थत्वात् तदीक्षणे लक्ष्मीः, प्रति-विम्बद्धारा ईक्षणे भवति । सर्वतीक्षित्वाद्वा। अम्बुजी सूर्याचन्द्रमसी अपां पुष्पत्वात , आरण्यके प्रसिद्धम् । ईक्षणे इति द्विवचनान्तं पदम् । पश्चामीति अत्र 'द्वापः पुरुषवचसो भूत्वा वदन्ती'ति श्रतेसाद्वियासाधितरूपसाम्बजत्वं बोध्यम्। ज्ञानं यस्येति विषयता षष्ट्यर्थः । यद्विषयकं ज्ञानमित्यर्थः । सप्तमी तु न भवति । तात्पर्यार्थत्वात् । भोगायतनेति भोगायतनं शरीरम् । कादाचित्की क्रीडा । ''प्राप्तं तन्त्रिजरूपाय गोविन्दाय नमो नम'' इति श्रीगोखामिविज्ञप्तेः। पृथिव्यामेवेति पृथिवी पत्नी पश्चरात्रशास्त्रे भगवतः। अन्यन्ने-त्यन्तरिक्षे दिवि च। पृथिन्याः प्रकृतत्वात्। पादयोर्द्धष्टिरुक्ता न शिरसि न मध्येन्तरिक्षे। अनेकघेति पूर्वोक्तप्रकारेणैवेति बोध्यमदृष्टोत्पादकत्वात् । 'श्रियो हि परमा काष्ठा सेनकास्ताद्या यदी'ति श्रीलक्षणम् । 'सेनका' ईक्षणं इन्द्रियाणि च । अत्रैन ज्ञानं निरूपयन्ति स ज्ञानात्मिकेति । तन्त्रेत्यम्बुजे । दयासृतादय इति असृतं जलग्र। आदिना लक्ष्मीः । तत्सम्बन्ध इति भक्त्या बोध्यम् । पाकृतैरिति 'लौकिकं नैव मनुतं इतिवाक्यात् पश्चान्तरमाहुः यथा वेति । कमलमेवेति हंसशैवालादयोऽद्भता भवन्ति तद्योगव्यवच्छेदायैवकारः। दार्षान्तोपयोगिनो न भवन्तीति। ज्ञानस्रक्षणं तु, 'ज्ञानोत्कर्पस्तदैव स्वात स्वभावविजयो यदी'ति। सर्वो हि भगत्रद्व्यतिरिक्ते आसक्तः स्वभावात . स्रभावविजये भगवद्यामृतादिमकरन्दमधुपो भवति । तथाऽद्भतरूपत्वेन नेत्रज्ञानं तद्वान भवति । इदं गीतोक्तज्ञानपक्षे । स्वयं प्रकाशत्यं ज्ञानत्वमितिपक्षे तु न । अम्बुजेक्षणत्वं पञ्चमं सरूपलक्षणम्। चतुर्विधमिति 'क्रिया ज्ञान'मिति पञ्चरात्रमित्याश्चयेनात्र टिप्पणी प्रमाणेत्यादि । सङ्घातात्वर्यम् । यद्वा । कामः प्रमाणं शृङ्गारतसत्वात् । 'अत्र प्रमाणं भगवा'नितिवाक्यात् । अर्थः प्रमेयम् । धर्मः साधनम् । मोक्षः फलम् । चतुर्व्यह-कार्यम् । निरूपितेति उभयकाण्डार्थे । ज्ञानं निरूपयतीति पश्चरात्रात् कर्म ज्ञान-त्वेन निरूपयति। इति नेति जानातीच्छति यतते इति नैयायिकप्रवादात। स्वयमिति कर्मेन्द्रियाणि । चिद्रपाणि ज्ञानरूपत्वात्।पूर्णज्ञानजनकानि अङ्कतत्वात्।तेषामिति धर्मार्थकाममोक्षाणाम्। अत्र सुवोधिनी तान्येवेति "चतुर्णा पुरुषार्थानां दानाद् देव-अतुर्भुज" इति प्रसिद्धेरेवकारः । यद्यत्र तिष्ठति तदन्यसै ददातीति तथा। चतुर्भुज-रूपेणोच्यन्त इति चतुर्श्वजरूपेण चतुर्श्वजामिरुव्यन्त इत्यर्थः। प्रस्वार्था इति सङ्घा-तात्पर्यं जनमत्रकरणत्वात् । एवं स्पष्टेति न व्याख्याता । भूतानि वेत्यस्य तात्पर्यमाहः भगवद्भुजानामित्यादि । तदाधीति क्रियाधिदैविकरूपत्वमपि । तन्मात्राणि गन्धादीनि तद्रपत्वम् । अपिना तन्मात्राकार्यरूपपृथिव्यादिचत्रष्ट्रयरूप्त्वं, 'आकाश-

अरीरं त्रक्षे'ति अजानामाकाशरूपत्नम् । ज्ञाननिरूपणप्रयोजनमाहुः तेनेत्यादि । तेषा-मिति ज्ञानरूपकर्मेन्द्रियाणामित्यर्थः । भृतपदस्यार्थान्तरमाहुः जरेति । सङ्घातात्पर्यं प्रकरणात् । उक्तरूपाणीति जरायुजादीनामाधिदैविकरूपाणि । तेन जरायुजादीनां कर्म-सिद्धान्ते क्रियारूपशुजामृलम् । अत्र वाक्यम् । 'कर्मणा जायते जन्तुः कर्मणैव प्रलीयत' इत्यादि। भगवान् पुरुषद्वारा सष्टा। पुरुषान्तःस्था जरायुजादयः। धर्मादयो दिक्पाला वेति तु 'इन्द्रादयो नाहव आहुरुस्ना' इति द्वितीयस्कन्धवाक्यात् स्फुटमतो न व्याख्यातम्। द्रिगुणपुरुषत्वं विदृष्वन्ति स पुरुषस्येत्वारभ्यालौकिकमित्वन्तम् । युद्धापेक्षेति 'कालः कलयतामह'मिति वाक्यात । अवस्थेति वाल्यावस्था । साधने स्तनपीडनचरणोत्क्षेपणम् । घातकावितिकारिकायोजना तु चतुर्षु अजेषु हो हो भुजौ घातको रक्षको विरोधे-प्युक्तौ । च पुनः अतिसङ्कटेपि तथोक्तौ । किश्च चतुर्भुजपदेन भुजतया वेदोक्तं द्भिविधं ज्ञानमुक्तम्। तथा भगवतो भक्तिरुक्तेति रूपामङ्गीकृत्य तां विवृण्वन्ति स घातकावितारम्य रूपा वेत्यन्तम्। विरुद्धमिति सहानवस्थानलक्षणी विरोधः। तथापि विरुद्धधर्माश्रयत्वात् तद् विरुद्धं कृतवान्। कर्म ब्रह्मेति वेदशब्देन वेदान्तस्यापि सङ्गहे बोध्यम्। वेदान्तासङ्गहे त्वाहुः आत्मपरमात्मेति । आत्मा वेदे । कृष्णाजिनं बर्बे'ति श्रुतौ । परमात्मा स्मृतौ । तेनोत्सन्नप्रच्छन्नशास्त्रामूलस्वम् । स्मृतीनाम्रुत्सन्न-प्रच्छन्नशालामृहत्त्वात्। अत्र द्वयं द्वयं धातकं रक्षकं च। भक्तिरपीत्यत्र सराणा साधनरूपा च वातिका। निर्शुणा फलरूपा च रक्षिका। मूलेन सकृदुवरितेषु पदेषु अद्भतत्वादनेकेशीः 'सर्वं सर्वमय'मितिश्चतेर्वहाविषयिण्या उक्तास्ते खले कपोतन्यायेनात्र बोध्याः। वैशिष्ट्येन तं प्रत्येक्किकाः स्फुरन्तोपि भगवत्कृपावलोकितं सर्वज्ञं प्रति युगपत् क्रमेण वा यथाधिकारं विषयीभवन्तीति न कोपि शङ्कालेशः। चतुर्श्वजत्वं न लक्षणं, अम्ब्रजेक्षणरूपसरूपलक्षणेन्तर्भावात । 'ज्ञानं क्रिये'ति पश्चरात्रात । अग्रिमपदेन वैराग्यं कथमुच्यत इत्याकाङ्कायां तद् विदृश्वन्ति स वैराग्यं हीत्यादि । सर्वदःखेति भगवद्वप-त्वात तथा। तेनेति यद् यज्जनकं तत् तद्धणकं यद् यद्धगुणकं तत् तदात्मकमितिव्याप्तेस्तन्न्याये-नेत्यर्थः । अत्र निरुद्धभर्मौ व्यवस्थयेत्याहुः तेन भक्तेब्विति। वैराग्यलक्षणं तु, 'हरेश्वर-णयोः श्रीतिः स्त्रसर्वस्वनिवेदनात् उत्कर्पश्रापि वैराग्ये हरेरपि हरियदि भक्त्या च ताद्य-त्वं च सा सेवा सेवकोचिते'ति े 'दृष्टानुश्रविकविषयवितृष्णस्य वशीकारसंज्ञा वैराग्य'मिति साङ्क्षस्त्रोक्तनिर्व्यापारं भक्तिमार्गेन्तपत्रम् । मिथ्याचारत्वस्य गीतोक्तस्यापचेः । सुबो-विन्यां राह्वं तदादिश्वेत्यादि शङ्खादिः पद्मम् 'तदादि'शब्दार्थः । शङ्खं आदिर्यस्मेति । आदिश्रब्दोऽनपुंसकः। श्रङ्कं च गदा च शङ्कगदे। इन्द्रान्ते श्रुयमाणः आदिः प्रत्येक-मिसम्बध्यते। तेन शङ्खगदे आदी श्रुतौ ययोः पृथिवीतेजसोः ते शङ्कगदादिनी। तद्गण-

४३९

संविज्ञानो बहुवीहिः। तदनन्तरं शङ्खगदादिनी आयुधे यस्येति बहुवीहिः। गदादि-श्चेति गदा आदिर्थसाग्नेः स गदादिः । शङ्कादित्वं पद्मसा, गदादित्वं चक्रस न्युत्पाद-यन्ति स अपा तत्त्वमिति । श्रुतिस्तु 'तसाद्वा एतसादात्मन आकाशः सम्भूतः, आका-**ञ्चाद् वायु'**रित्यादिसौत्तिरीये । इत्येवं स्फुटस्वान व्याख्यातम् । टिप्पण्याम् उक्तरीत्येति लेखे(पकाशे)'दक्षिणहरूतयोरुपरि शङ्घो नीचैः पश्चम् ,वामयोरुपरि गदा नीचैश्रक्रम् । अनया रीत्या धारयन् मधुसूदनः, पुराणान्तरे तथात्रसिद्धत्वात्। मन्दारमधुस्द्दनादौ 🖁 🛱 💐 🛭 तथा दर्शनाचेति भाति। एवं माधवरूपेपि, विन्दुमाधवादौ इ मार १। तथा दर्शनात्। नारायणसरूपेपि वैङ्कटादौ ४ ना २ । तथा दर्शनाद् भातीति । तथा एवं जिन्नुद्रूपत्व-मित्यादिटिप्पणीलेखे(प्रकाशे) ''अत्र पूर्व चतुर्भेजपद विवरणे चतुर्विधकार्यकरणार्थमवतार-चतुष्टयकथनेन चतुर्व्युहत्वसिद्धावपि यदत्र त्रिरूपत्वेन विवरणं तत् 'शङ्कगदाधुदायुध'-मित्यत्र क्रमेण शक्कस्य गदायाः 'आदि'पदोक्तस्य चक्रस्य च उत्पदेनोचैःस्थापनबोधनादङ्गी-कृतमिति प्रतिभाति । त्रिव्यूहकार्यस्यैव बहुशः करणादुक्तं होयम् । वासुदेवकार्यस्य गीतो-षदेश्रभीष्मग्रुक्त्यादौ क्रचिदेव करणादिति भाती"ति। अत्र प्रथमभातीतिपदं एवं शङ्क-पश्चेति सुबोधिन्या दक्षिणावर्तनीप क्रमो नायातीति क्रमेणेति सुबोधिन्या विरोधः, अतीयं क्रमी वासुदेवच्युहे दक्षिणावर्तने नास्ति । वासुदेवी वेदे पट्यत इति वेदत्रयीपश्चवत् । च्युहत्रयपक्षे वासुदेवच्युदः पुरुषोत्तमः इति हेतोः क्रम उक्तः सुवोधिन्याम् , लेखे (प्रकाशे) तु प्रतिकृतिकानुरोधेनोक्तम्। तद्यथा ४ म. ३ । द्वितीयभातीति तत्र माधवनिरूपेष तथेति गदाचके दक्षिणयोरन्जशङ्कौ नामयोधीरकत्वप्रकारेण। तद्यथा ३ मा. १ । नारायण-निरूपणे तथेति शृङ्खाञ्जे दक्षिणयोः चक्रगदे वामयोधरिकत्वेन प्रकारेण । तद्यथा । र्शः ना. च. । त्रिरूपत्वेनेति त्रिवृद्धारायण इति नैकं पदं नारायणे त्रिवृत्करणस्य वेदादिवाचितत्वात्। प्रतिभातीति, समासस्य सुवोधिन्यामुक्तत्वात् प्रकारान्तरस्य व्यूहेषु युक्तत्वात् प्रतिभाति । १ वः ४ । लेखोक्तप्रकारात् । १ वः ४ । व्यूद्दप्रतिपादकत्वेन त-हिरुद्धक्रमाप्राप्तेः। सङ्कर्षणो वेदात्मेति । १ इ. १ । शङ्खगदादिनी पद्मचेके उदायुघे यस्येति टिप्पण्याः । अस्याः शङ्खगदे आदी ययोस्ते शङ्खगदादिनी पत्रचक्रे उदास्रघे यस्येति तद्गणसंविज्ञानो बहुवीहिरिति टिप्पणीफिकिकाया आधुनिकत्वे तु राङ्मगदादय एव उचनान्यायुधानि यस्येति सुनोधिन्युक्तविष्रहो द्रष्टन्यः। अग्रे स्पष्टम् । उक्तमिति उपलक्षणविभया व्यूहत्रयपश्चादुक्तमित्यपि । भातीति १ वा.२ । पश्चमस्कन्धे 'श्रीनत्सलता' मन्दरवरननरुद्दवनमालाङ्कर्यमृतमणिगदादिमिरुपलक्षित'मिति वाक्यात् । 'अङ्गरि' चक्रम् । श्रिधापि च्यूहाश्रतुर्धापि। वासुदेवो धर्मी वेदे। २ वा. ३ । वेदेऽस्पष्टत्वात् पञ्चरात्रं 'इत्युक्तो ब्रह्मणा देवः शङ्खचक्रगदाधर' इति । पुष्टौ तु विपरीतः क्रमः । ३ वा. २ । अत्र वासुदेवः पुरुषोत्तमो । न व्यृहः । ३ पुः १ । 'तसाद्वा एतसादात्मन आकाशः संभूतः, आकाशाद् वायुः, वायोरियरप्रेरापः,अद्भवः पृथिवी'ति श्रुतेः। अत उक्तं भातीति । तद्ये बाह्वेत्वादि-विग्रहेति टिप्पणी। विग्रहवाक्ये शङ्कगदादय इत्यत्र शङ्कः गदा च शङ्कगदे आदिः आदिश्रेति आदी सरूपैकशेषः। शृङ्घगदे आदी च शृङ्घगदादयः। परविछिङ्गं द्वन्द्वतत्पुरुषयो-रित्यजहान्जिङ्गविषयत्वात्। 'आदि'शब्दो नियतपुल्लिङ्गः। क्रचित् स्त्रियामपि। आदिशब्दे न्यूनपूरणम्, आदिः तदादिः शङ्ख आदिर्थस्य। आदिः गदादिः गदा आदिर्थस्य। न त्वार्थिकमिद्म्। अर्थस्यार्थान्तरं विनानुपपत्त्यभावात्। यथा पीनो देवद्त्रो दिवा न अङ्के इत्यत्र रात्रिभोजनकल्पनमन्तरा पीनत्वाज्यपत्तिस्तथात्र नेति। न च वसुदेवदर्शनादार्थिकं तत्र तु न्युनपूरणमिति वाच्यम्। दर्शनस्य भविष्यत्वात्। एवकारो स्यादिचतुष्टययोग-व्यवच्छेदकः । 'पुरुषोत्तमस्त नन्दगृह एव मायया सह जात' इति मायाश्चबलितस्य नन्दगृह एव सन्तात्। अष्टभुजामायासहितस्य उचातानीति उत् प्रधानानि तन्त्ररूपाणि यतानि। उत् प्राधान्ये । इन्द्रियेत्यादिसुबोधिन्युक्तं पक्षं न्युत्पादियतुमवतारयन्ति सा दाङ्का-ब्जाभ्यामित्यादि । 'अपां तत्त्वं दरवर'मित्यादौ अपां तत्त्वे कारणताशक्तौ भगवन्निष्ठायां दरवरत्वं न तु दरत्वं तचेन्द्रियम् । दरवरस्थान्यविधस्थास्याविसर्जनाया ज्ञानाविषयत्वं इन्द्रत्वादिन्द्रसम्बन्धि किञ्चित् तत्त्वमिन्द्रियम् । योगमात्रात् 'सर्वे सर्वमय'मिति 'सर्वे सर्वार्थवाचका' इति च वाक्याभ्याम्। यद्वा, प्राणपदस्येन्द्रियवाचकत्वमपीति प्राणपोषित-मपीन्द्रियम्। तदाहुः प्राणपोषितानीति। कार्येति गतप्राणेन्द्रियाणां कार्यासाधकत्वात। ताहकात्वादिति प्राणपोषितत्वात् । प्राणेन्द्रसम्बन्धेनेन्द्रियत्वात् । द्वे आयुधे आन्तरमारकौ इत्याहः तेनान्तर इति। 'दर्पोहङ्कारकः सर्थ' इति विश्वः। 'सर्थ आत्मा जगतस्तस्यपश्चे'ति श्रुतेः सूर्य आत्मा । प्रकृते चेति अवतारे च । पद्मस्य देहरूपता, तां चोपपादयन्ति सा ब्रह्माण्डेति । उपरीति कंसस्रोपरि । तथा भवतीति दर्पहन्तु भवतीत्यर्थः । तथेति देहरूपत्वमायुष्ठरूपत्वं च पद्मस्येत्यर्थः। एवं दर्पोपमर्दके द्वे उनत्वा प्राणघातके द्वे आयुष्टे आहः गदाया इति। निहन्तीति तम उपाधिमैन्छिकं खीकृत्येति बोध्यम्। अतिदेशा-विकरणे प्राणपदवाच्यत्वोक्तेर्ब्रह्मणः। तेजोरूपमिति मन ज्ञाने मनोन्तःकरणमृतस्तेज्ञो-रूपम् । साम्बिकाहङ्कारकार्यत्वाच । पक्षान्तरमिति पद्मदेहात् पक्षान्तरमाहः । इति हेती'राकाशश्रीरं ब्रह्म'। अन्योपीति वेदान्तादन्यो वैदिकः भावः, 'आप मायामपः सर्वी इत्यारण्यकोक्तो वात्मभावः। मज्जयतीति जलं कर्त् । प्रापयन्तीति इन्छाविद्याकर्म-

पूर्वप्रज्ञाः कर्न्यः। तेन न त् छित्त्वेत्यस्याः सुबोधिन्या अयमर्थः। देवासुरान् द्वैधीकृत्वा-प्यासुराणां महाभृतपातनं न त्यजनतीच्छाविद्यादयः। तदुक्तं दशमे नलकूवरमणिग्रीव-स्तुतौ 'त्वमेकः सर्वभृतानां देहास्वात्मेन्द्रियेश्वर' इति चतुर्व्यहेष्वेकत्वमामानाधिकरण्येष शब्दभव्तिनिमित्ताभावादायुधेष्वेत देहाखादीनां कारणेषु देहाखादिरूपेष्वलौकिकेषु प्रवृत्तिः, देहः असुः आत्मा इन्द्रियाणि च तेषामीश्वरः । आमिरीशिनीमिरीशते इतीश्वरः । यद्यपि सर्वभृतानां देहास्वादीश्वरः तथापि तैस्तैरूपैरीश्वरो बोच्यः। अलौकिकत्वाच् चतुर्णाम्। शङ्कगदाद्यदायुधत्वं पष्टं खरूपलक्षणम् । एवं षड्गुण इति ऐश्वयीदिगुण एवं 'तम-द्भत'मित्याद्यक्तप्रकारेण भगवान् निरूपितः, न तु तत्त्वाद्भतत्वादिपकारेण। पर-पुरुषस्य स्वरूपलक्षणलक्षितस्य वक्तं युक्तत्वातु । वेदे समृतौ पुराणे च 'ब्रह्मेति परमात्मेति भगवानिति शब्दात' इति वाक्यातु । पुनरिति 'हरिः सर्वत्र गीयत' इति वाक्यातु पुरुषस्य द्विगुणत्वात सङ्घातात्पर्यात वेदान्तोक्तरूपानन्तरं वैदिकैश्वर्यादेः प्राप्तत्वाच पुनरित्यर्थः। श्रीवत्स इत्यादि, अत्र टिप्पणी, अज्ञैतावदिति मुले लक्ष्मत्वकथनादत्र विशेषणे ज्ञानिक्रयाशक्तिरूपमधिकं किश्चिद् व्याख्यानं वाच्यमित्यर्थः। छक्ष्म रुक्षणं, तज्ज्ञानवन्तं लक्षणम् । 'यः सर्वञ्च' इति श्रुतेः । सर्वञ्चानमक्षरम् । अनन्तत्वात् । क्रियावन्त्रं च । जग-जनमादिकर्तृत्वं कृतिः। तत्र श्रीः कृतिः। कार्यलक्षणरूपा परम्परया खजनकाक्षरद्वारा। 'अक्षरं ब्रह्म परमं वेदानां स्थानमुत्तम'मिति वाक्यात्। अक्षरं 'सत्यं ज्ञानमनन्तम'। इदं स्वरूपलक्षणम् । तत्र श्रियः परम्परालक्षणभूतायाः 'जन्मा'दिसूत्रे साक्षालक्षणत्वेन प्रतीतेराहः पुरुषोत्तमेति। अनेन भाष्ये 'ब्रह्मलक्षणं पुरुषोत्तमे तु कृतिः श्रीरूपा परिचायिता अक्षरं ब्रह्म परमं वेदानां स्थानम्रत्तमं मिति वाक्यादश्वरसमावेशमाहः तस्याश्चेतरेति। लक्ष्मी-त्वेनागोचरत्वं भक्तिजज्ञानविषयत्वात् । ब्रह्मानन्दत्वेन तु प्रत्यक्षत्वम् । तत्पादुःभीवेति लक्ष्म्याः प्राहुर्भावस्थानं च तत् , असाधारणधर्मः, अक्षरः तम्। धारयतीति तद्वार-परम्परया श्रियं च धारयतीत्यर्थः। तद्दर्शनेनेत्यक्षरदर्शनेन । अत्र सुबोधिनी जनक-मिति अक्षरमित्यर्थः । द्यावर्तकमिति क्षराक्षराभ्यां व्यावर्तकम् । ब्रह्मानन्द इति ब्रह्मणोऽश्वरस्थानन्दः। इदं द्वितीयस्कन्धनवमाध्याये सुबोधिन्यां स्फ्रुटम्। सर्ववेदेति सर्वे वेदास्त्रह्मथणमक्षरं ब्रह्म प्रतिपादयन्ति । खरूपं त्ववाद्ममोगो चरमिति भावः । धर्माधारत्वं त अयोगोलके बह्वेरिव। तथा च बहिः प्रकटे भगवति लक्ष्मज्ञापनार्थं केनचिदंशेनाक्षरमपि खानन्दधर्मेण भासते। प्रबलेयावयोगोलकश्यामतेवेत्येवं स्फ्रटेति न व्याख्याता। सर्वा-त्मकस्येत्यादिसुबोधिनीं विवरीतुमाहुः अस्य मुख्यत्वमित्यादि । साक्षात् सृष्टावुक्त्वा परम्परास्त्रष्टौ पृथिवीस्थं जगत् लक्षणमाहुः यः पृथिच्यामित्यादि । अन्तर्यामित्राक्षणेति । जगत तथेति कृष्णाश्रयसादिपदार्थत्वेन वक्तव्यत्वाज् जगदाश्रयरुक्षणमुक्तम्, तथा

लक्षणम् । अक्षरमिति सत्यं ज्ञानमनन्तानन्दम् । जन्यमात्रं कालोपाधिः 'जन्यानां जनकः काल' इति अलौकिकसृष्टौ कालापेक्षायामाहुः चेष्टेति। तथेति लक्षणम् । अक्षरलक्षणेऽन-न्तानन्देस कालसापि निवेशात्। कृष्णाश्रयलक्षणमाहुः आदिषदादिति। स्रीलाविशेषा दशमस्य विशुद्धार्थं नवविधलीलाः, देहिष्वसङ्गता लीला वा । अत्रेति ग्रुष्यत्वे । अत एवेतीति ग्रुख्यस्रश्रणत्वादेव, श्रीवत्सस्याक्षरत्वादेवेति वा । जातीति बाह्यणत्वजातिः. भृगुत्वं वा। तदानन्द इति अक्षरानन्दः। चकारात् सर्विषदत्तविद्याः भार्गवी विद्या च। तद्वतस्तस्येति देहवतो भूगोः। गतिरिति महत्त्वपरीक्षार्थम्। तथेति ग्रुख्यत्वम्। स्वा-अयत्वादितिमुनोषिनी समक्षररूपभुगुस्तदाश्रयोक्षरः तत्त्वादित्येव स्पष्टेति न न्याख्याता। प्रकारान्तरेणापि भृगुपदस्य नानुचितत्वमित्याहुः किञ्चत्यादि । अन्तर्थहिरिति ब्रह्म(प्राण)-धर्मवरवात्। तथा ज्ञानेति स्पार्शनप्रत्यक्षस्य ब्रह्मधर्मस्य जनकत्वात्। 'आत्तगजेन्द्रलील' इति वानयात्। स्वर्शमुखं गजेन्द्रस्य प्रसिद्धम्। तथा च स्पर्शजातो मृगुरपि विशिष्ट इति नातु-चितत्वमित्यर्थः । इदं प्रकारान्तरेणाष्याहुः स्पर्कोत्यादि । अनुचितत्वपरिहारायैवग्रुपपत्ति-त्रयेण भृगोरक्षरात्मकत्वं तेन श्रीवत्सस्याक्षरात्मकत्वं समार्थितम्। अत्र ''अच् प्रत्यन्वव-पूर्वात् सामलोम्न" इति स्रतेऽजितियोगविभागादच्। सुबोधिन्याम्। अस्मिन् विशेषणे आभासोक्तमैश्वर्यनिरूपणं निगमयन्ति स ब्रह्मेत्यादि । ब्रह्मणोक्षरस्रोक्तरीत्या निरूपितेन लक्षणत्वेनैव भगवतोक्षरमयोजकत्वरूपं कर्तुं समर्थरूपमैश्वर्यं निरूपितम्। अयमर्थः। 'ईश्वरः पूज्यते लोके' इत्युक्तैश्वर्यलक्षणात् अकारके मृलरूपे 'मृदा' वैचित्यं प्राप्तास्तैरक्षरं पुच्छं चरणं वैकुण्ठरूपं वा भगवत्कृतं 'पूज्यते' प्रतिपादनसौकर्यार्थं अहँ क्रियते इति। कयाचिदिति अक्षरत्रद्वण एवावस्थाविशेषो जीव इति काशकृत्स्नमतमनुसुत्येदग्<del>रक्</del>रम्। वैदिकत्वेन धर्मरूपैकदेशत्वात्। क्रियादाक्तिरित्यादि, अत्र टिप्पणी, ज्ञानशक्तीति क्रियाशक्तिर्भुजा, तद्व्यतिरिक्तत्वं ज्ञानशक्तित्वम्। सरस्वती कीर्तनभक्तिरूपा ज्ञान-शक्तिः । 'एतद् ज्ञान'मिति गीतायाः । स्थानमित्यस्य विशेषणं प्रश्चगुणगानमिति । प्रश्च-गुणा गीयन्तेसिन् कण्ठ इत्यधिकरणे ल्युद्। तेन मुबोधिन्यां ज्ञानदाक्तिरूत्तमेत्यत्रो-त्तमा देहासमारम्भिका। क्रियाशक्तिस्तु देहारम्भिका। 'तं विद्याकर्मणी समारभेते पूर्व-प्रज्ञा चे'ति शारीरत्राक्षणात्। न च पूर्वप्रज्ञाभावः। विद्यात्वेन सत्त्वात्। सुबोधिन्याम्, 'शोभी'ति विशेषणादाहुर्मध्य इति। ज्ञानिकयाशक्त्योर्मध्ये । अत एव सर्वाङ्गेति जीवानां द्विविधत्वादेव । उभयत्रेति कण्ठे भुजायां च। कण्ठं चेति चकाराद् भुजा। कण्ठ इति अन्यविधं भ्रजायामिति ह्रेयम् । 'चैत्यस्य तत्त्व'मितिविशेषणे 'तत्त्व'पदात्। तस्वं कारणतासक्तिः। वैत्यमात्रमन्यत्र । अन्यथा जीवा नीत्पद्येरन् । कर्माभावात् । अत्रार्थे प्रत्यक्षं प्रमाणमाद्धः अत एवति। उक्तचकारार्थात् 'तत्त्व'पददानाचैव। उभयेति भगव

दंशत्वादितिभावः। जीवा अक्षरांशा इति स्त्रीपायत्वात् वीर्यलक्षणं सङ्गतम्। ब्रह्मद्वयेति अक्षरं क्याचिदवस्ययावस्थितं ब्रह्म जीवारुयं चेति ब्रह्मद्वयम् । तथात्वेति तादगवस्थोत्पा-दनेन जीवत्वप्रयोजकभृतामित्यर्थः। प्रदेशिविशेषेति यदवच्छेदेन मायासम्बन्धः स प्रदेशः अक्षरात्मकचरणः पुच्छं वा तत्र मायासम्बन्धः मायासमृतेः। सृष्टीच्छा मायाया ज्ञाननाइयत्वप्रतिबन्धिका । आकाशशरीरे वा मायासम्बन्धः । पीताम्बररूपत्वं गोपाल-तापिनीये । निरूपयतीति देइसम्बन्धमर्यादार्थं कारणे निरूपयति । वर्णान्तरं विहाय पीतसीनाम्बरस्य धारणे हेतुमाहुः आकादातनोरिति । एवेति सायं प्रातराकारो सिन्द्रगदिवर्णसम्भवेषि न तादशी शोभेति भावः। पीतत्वमित्यादि तामसमाकाशीय-कृष्ण रूपं सजलवालुकास राजसं सूर्यातपरूपं रोहितं तयोः सम्बन्धात संयोगरूपात धीतं रूपं प्रसिद्धं लोके। इदं भाखरशुक्ककं रूपम् । रूपाणां त्रैविध्यात्। यद्वा, पीत-मम्बरं यस्थेति विग्रहे पीताम्बररूपा माया सा तु ज्ञानकाशेति ज्ञानं विषयाविनाभतं पीतं चाम्बरं देति संश्वयात्मकं राजसं ज्ञानं तमोरूपमायायाः पीतत्वांशे सच्चात । तथा पीतमम्बरमिति भ्रमात्मकं तामसं ज्ञानं शुक्ताविदं रजतमिति ज्ञानवत्। नतु रविकरा एकादशाङ्गलसूर्यविम्बस्योदयास्तं गच्छतस्तिश्वनारायणस्य भवनतीति राजसतामसत्वं कथं नारायणस्य सान्विकत्वादिति चेत्र । तमसः पारे विराजमानस्य द्वितीयस्कन्धोक्त-सत्त्वादिषु मायारूपपीताम्बरे सत्त्वसानुपयोगाद् द्वितीयतामसराजससम्बन्धग्रहणात ।\_\_ अन्त्रस्येति पृथिव्याः। 'पृथिवी वा अन्न'मितिश्रुतेः। सत्त्वसम्बन्धाभावे हेतुमाहः वयान मोहिकेति । तथा च सन्वसम्बन्धे नीलमपि रूपं प्रतीयेतेति भावः । लयेति भगवति दृष्टेषि विषयेषु मनोरुयः विषयत्वेन भगवद्भहणात् । चित्तविक्षेपोपि भवति । सवर्णग्रहणे । आकाशे तथा दर्शनात्। तेन मायाप्रावल्यम्। चिक्रीडिषया। पीताम्बरमित्यनेन यश्ची निरुपितम् । 'यशो यदि विमृदानां प्रत्यक्षासक्तिवारणा'दित्युक्तलक्षणकम् । काराग्रहे श्री-वसदेवस्य वैचित्यसम्भवात् मृढानां प्रत्यक्षे स्वमोचनादिविषयकज्ञाने आसक्तिवारणात 'स्वधर्म' दिव्यवक्षरादियोजनाञ्चक्षणसङ्गतिः। सान्द्रो हीत्यादि 'सान्द्रं घनकाननयोर्भदा'-विति विश्वः। घनकाननमृदावर्थे। सान्द्रपयोदसेव सौभगं कान्तिर्यस स तथोक्तः. त-मित्यत्र सौभगपदार्थमाहुः परमानन्दस्येति। नतु प्रमानन्दः कालः प्रधुन्नो नात्रेति चेन। 'कालदेदः प्रद्युप्तः' इत्युक्तम् । काल आनन्दमय इति कालविशेषणं परमानन्दस्येति। पूर्व-मिति अत्र टिप्पणी, पूर्वमिति निबन्ध इति शास्त्रार्थनिबन्धे। रूपवद् द्रव्यमिति रूपविशिष्टं द्रव्यम् । रूपद्रव्यमाकाश्चम् । नीरूपो नील आकाश इति रूपं द्रव्यमिति कर्मघारयः । तथेति चक्षुः कर्त । अतिगाढमिति दृदम् । यथा गाढं जलं नीलं वियति विश्लेषे शुक्कम् । अतिगाढ-म्प्यगम्भीरं छिछ्ररं जलं ग्रुक्तं भवतीति गम्भीरतयाऽगाधतयेत्युक्तम् । अकाशेन नील-

रूपत्वश्चक्तम्। कालेन नीलरूपत्वमादुः तत्त्तद्यगेति। ताइक्काइगिति 'कृते शुक्रमतु-र्बोह्र'रिति 'अ।सन् वर्णास्त्रयो द्यस्य गृहतो तुस्यं तन्'रिति च तादक्ताद्रपृत्वात्। तत्तदिति स्फटिके जपाकुसुमारुणिमेव । भूम्या नीलरूपत्वमाहुः भूमेनी छेति । 'यत् कृष्णं तद्भ-स्ये'तिश्रुतेः। वैक्कण्ठेन नीलरूपत्वमाहुः द्वाद्धस्येत्यादि। अयं च प्रकारो निषन्धे श्रुटितः। उपलक्षणविषया व्याख्यातो ह्रेयः। तदेव स्फुटीकुर्वन्ति अथवेत्यादिना। अंशावतारे-त्यादि आकाशनीलः अंशस्य जीवस्याक्षरस्य, कालनीलः अवतारस्य अध्यापार्थस्य, 'कालोसि लोकक्षयकृत् प्रष्टुद्ध' इति देहविषयश्च भूमिनीलः विभृतिरूपन्याहृतेः, वैक्कुण्ड-नीलः अवतारस्य लोकरूपस्याक्षरस्य, तथा च अंशः अवतारः विभृतिरूपं अवतारश्रेति इन्द्रः, एते विषया यस्य तत्त्वात्। अस्य प्रकारचत्रष्टयस्य । निरूपयिष्यतः इति यथा 'इदानीं कृष्णतां गत' इति, कृष्णता स्वाभाविकी, अन्यतिरोभावेन यथा जीवे चिदंशः प्रधान इतरयोस्तिरोभावः, तथा च 'प्रवर्तते यत्र रजस्तमस्तयोः सच्चं च मिश्रं न च काल-विक्रम' इति सिद्धान्तोक्तशुद्धसन्त्वनीलो वास्तविक इत्युक्तम् । तस्य धर्मा इति सुबोधिनी 'नीलवर्णस धर्मा' इत्येवं स्पष्टार्थेति न व्याख्याता। यस्तु स्वकाल इत्यादि सुबोधि**नी** व्याख्यातमाहः यस्त स्वकाल इत्यादीति। जनमप्रकरणे भगवतः फलत्वात फलांजे परीक्षवाद इति फलांशे परोक्षवादमाहः परोक्षवादत्वेनापीति। अत एवेति लीला-कालस्य पारोक्ष्येण विवक्षितत्वादेव। अन्यथा प्राष्ट्रकाल इति वदेश्वरिति भावः। अस्तो-त्पादक इत्यस्य परोक्षवादः। नूननरसोत्पादक इति 'दिनान्त' इतिपदात् तथा। आहि-नान्यदपि। अग्रिम इति तापनाशक इत्यस्य परोक्षवादः स्पष्टः। सान्द्रः पयोद इति तस्येव सौभगं यस्येति ज्ञेयम्। एवमेवेत्यादिस्रबोधिनीतात्पर्यमाहः एवमित्यादिनेत्या-दिना। अनेन प्राकळानिमित्तभक्तदुःखनिवारकधर्मस्य सर्वानिष्टेत्याद्यक्तस्य वसुदेवकर्तृक-दर्शनविषयत्वमुच्यते । स्रतोऽविषयत्वात् । विशुद्धसन्वात्मकत्वेपि वस्रदेवस्य 'न वन्नाथेप-वर्ग में मोहितौ मम मायया' इति वाक्ये मोहकथनात्। अतो 'देवभोग्या मुद्दे'यम्। द्वितीयस्कन्धनवमाध्याये 'विषयते'त्युच्यते । 'ब्रह्म पुच्छं प्रतिष्ठे'ति ब्रह्मणः पादत्वमुक्तम्। भगोर्भक्षाधारवतीत्र पादः प्रतिष्ठित इत्युक्तम् । पादः पृथिवी । भ्रवनत्रयपक्षे । एवं च श्री-बत्सो ब्रह्म, पाद इति यावत्। उपपादयन्ति स पुरुषोत्तामेति। तत्त्वेनेति अक्षरवत्त्वेन । मुलकारणेति 'अक्षरात् सौम्य विविधाः भावाः प्रजायन्त' इति श्रुतेरक्षरः श्रीवत्सः। अत इति शेषः। तस्येति श्रीवरसस्य। नैतावता 'श्रीवरसरुक्ष्म'मित्यत्र साक्षान्छियाः लक्ष्मत्वं येन पृथिवीविषयि ज्ञानं तिह्रपयणीच्छा तद्ज् पृथिवीप्रतीतीच्छयोचरितत्वम्। वक्तः श्रकसेच्छा वा पृथिवीप्रतीतिविषयिणी न स्थात् तात्पर्यरूपा । तत्प्रतीतीच्छयोचिर-तत्वं तात्पर्यम्। वक्तरिच्छ। वा तात्पर्यम्। अत् आहुः वस्तातस्तिवति। स इति श्रीन

वत्सः । अन्यथा श्रीर्यथा तपः कृत्वा वक्षःस्थानं माप्ता तथा भूमिः हिरण्यगर्भद्वारा सर्वा-निष्टनिवृत्तिपूर्वकसर्वेष्टकर्तारं प्राप्तेति प्रतीतीच्छया वक्तरिच्छया वा 'श्रीवत्सलक्ष्म'मिति विशेषणं नोक्तं स्यात् श्रीशुकेनोक्तं भूमिर्दमनृपन्याजे तप्रसङ्गकेन । जानातीच्छति यतते इति नैयायिकोद्घोषात्। 'यन् मनसा ध्यायति तद् वाचा वदती'तिश्रुतेः। किञ्च, खरूप-लक्षणवाधितं श्रीघटितं लक्षणं न त्र्याच्छकः।गौणग्रुख्यन्यायेनाप्याहुः ब्रह्मानन्दरूप-त्वादित्यादि। तद्रपमिति ब्रह्मानन्दरूपम्। 'उरो वत्सं च वक्षश्रे'ति कोञादु 'वत्स'पदं वश्चो वाचकं तत्पक्षे लक्ष्मपदासङ्गतिः। श्रीतेन खरूपलक्षणेन विब्रहमाप्तेनास्य विग्रहस्य ्बाधात् । एवं 'श्रीवत्स'पदे व्याख्यातब्रह्मरूपायाः भृगोः पादरूपायाः पृथिव्याः सर्वी-निष्टनिवृत्तिपूर्वकसर्वेष्टकर्तृत्वप्रक्तम् । 'गलशोभिकौस्तुभ'मित्यस्य विशेषणस्य तात्पर्यं स्वर्गस्य सर्वानिष्ठेत्यादाबाहुः कौस्तु भव्यपेति। तथेति व्याहृतिरूपभगवतो द्यौः श्विरः अतः खर्गस्य सर्वानिष्टनिवृत्तीत्यादौ तात्पर्यमित्यर्थः। तेन कौस्तुभव्यपदेशेने-त्यादिवाक्यज्ञानवतः ग्रुकस्थेच्छातात्पर्यरुक्षणघटिका बोध्यात्र। 'पीताम्बर'मितिविशेषणस्य तात्पर्यं धर्मस्य सर्वानिष्ठेत्यादावाहुः भूरूपेति । नरको हि धर्मग्लानिजनकः भूखः तसावरणे ग्लानिनिवृत्त्या तथात्वं धर्मस्य सर्वानिष्टत्यादौ तात्पर्यमित्यर्थः।अत्र 'यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत अभ्यत्थानमधर्मस्य तदात्मानं सुजाम्यह'मितिगीता ज्ञानवतः शक्तस्रेच्छातात्पर्यलक्षणघटिका बोध्या। 'सान्द्रपयोदसौभग'मिति विशेषणस्य तात्पर्यं भक्तानां सर्वानिष्टेत्यादाबाहुः प्राष्ट्रदघनेति। सुबोधिन्याम्, सर्वश्रेत्यादि, अग्रे हेतः प्राकृतेति। सान्द्रपयोदोपमा।

१०-३-१०. महाहेंत्यत्र वीर्यक्रीडां धारियतुं श्लोकार्थं सारयन्ति स एवं मूळभूत इति। एवं श्रीवत्सलक्ष्मलक्षणे 'तमद्भुत'मित्याद्यक्तम् लभूते ब्रह्मणि 'वस्तुतिस्त्व'त्यादिटिप्पण्यक्तदिशा ब्रह्मानन्दे स्थिन्वेत्यर्थः। 'गलगौभिकौस्तुभ'मित्यस्यार्थमाहुः
स्वांद्यानिति। 'पीताम्बर'मित्यसार्थमाहुः भूमिष्टानिति। व्यामोहः पीताम्बररूपमायाधर्मः। 'सान्द्रपयोदसौभग'मित्यसार्थमाहुः तेभ्य इति। अनुगृहीतेभ्यः प्रमेयवलेन।
चतुर्विधेति सुनामिप्रायेण। तत्रायुघेषु पृथिव्याः स्वभार्यायः भारद्रीकरणेन कामः
धर्मो वा गदया स्थापितः, 'अस्रतेजः स्वगदये'तिवाक्यात्। 'गदा सा कालिका साक्षात्
सर्वश्रञ्जनिवर्दणी'ति उपनिषदि। पद्मेन स्वदेहरूपेण तु कंसतृणावर्तादौ सुवनभारदानात्
अर्थः। शङ्केनापां तत्त्वेन सर्वशुद्धा कामः। अद्भिः शुद्धिः प्रसिद्धा। चक्रेण मोक्षः। 'ये
ये इताश्रक्रधरेण राज'त्रितिवाक्यात्। तत्त्र्येति भगवत्स्वरूपे। सर्वद्यास्त्रेति वेदवेदात्ययोः। ज्ञानक्रिये। साङ्घादिषु प्रकारभेदाः। सांख्ययोगयोः असङ्गत्तम्। पश्चरात्रे
चतर्भजन्तम्। पाश्चपत्रसस्त्रे पश्चपतित्विसिति सर्वशास्त्रे रूप्यन्तेऽभेदेन व्यवद्वियन्त इति

सर्वदाास्त्ररूपाणि शब्दार्थरूपाणि। ज्ञानवैराग्येति ज्ञानत्वं स्ररूपात्मकत्वात्, िकरी-टादीनाम् । भक्तः सह निगृहभावकरणे उपयोगात् वैराग्यं तदितरेषु । यशःश्रीवाचक-पदाभावात् तत्रोक्तम् । तादृशाचे कूर्येति राहुरूपम् । सप्तप्रदाङ्गीकारपक्षे द्वयाभावमाशङ्क्षोक्तं उपरुक्षणविधया केतुरपि। स्त्रं पद्मरागः । त्विषेति राहुकेतुत्विद्खरूपोपाधिकी। 'खरो-चिषा भारत सतिकागृहं विरोचयन्त'मितिवाक्यात्। अत्र द्वितीयनवमाध्याये तत्र तमो-निषेधात् समाकर्षाधिकरणोक्ताकृष्टार्थस्तमः पदस्य विविक्षतः । वसुदेवस्तत्र स्थित ऐक्षत एव पुनस्तत्कथनेन योथोंद्धुतरूपस्तमाहुः परिष्वक्तानीत्यादि । किमेतावता तत्राहुः भगवन्मुखनिरीक्षका इति। अत्र टिप्पणी अत्रापि तद्रूप इति मौलौ किरीटरूपः। अवगम्यत इति शास्त्रमायपाठादवगम्यते । तथात्वमिति शास्त्राभिज्ञत्वम् । यदा, तेषां कुन्तलानां तथात्वं भगवन्मुखनिरीक्षकशास्त्रामिज्ञजीवत्वम् । वृत्तिस्तु तात्पर्यरूपा । अयुक्तेति भक्त्यभावादयुक्ता । भगवन्मुखेति भक्तिरूपभगवन्मुखेत्यादः । भक्तिज्ञान-मात्रं मक्लोक्तम् । सुबोधिन्याम् भगवनसुखामोदेति भक्लामोदतञ्जनकसाधन-शास्त्राणि तेषां पानं समवधारणं पानं अनुभवार्थमन्तः प्रवेशनं तत्र रता इत्यर्थः। 'पुण्यस्य कर्मणो दूराद् गन्धो वातीं'तिश्रुतेर्भक्त्यामोदः । भक्ताविति मुखारविन्दरूपभक्तौ सत्याम् । अन्यदा तु अपरितः। चकासृ दीसौ। अथ वैराग्यसाक्क्ययोगे तु ज्ञानं फर्ल निवन्ध उक्तम्। दैवगत्यातुप्रहेण भक्तौ तु फलभक्तिरूपभगवन्सुखामोदपानरताः तद्वताः सारूप्य-म्रुक्ति प्राप्ताः कमलगताः षट्पदा इव भवन्ति । टिप्पण्याम् फलमिति मुखारविन्द-सायुज्यं साह्य्यमुक्तिगतानाम् । वेदसाङ्क्षयोगानामितिसुनोधिनीं विवृण्वन्ति स अर्हस्येत्यादिना । शिष्यनिष्ठभगवद्भक्त्या प्रसन्नः शास्त्रत्यामिन्नः । ताह्या इति यथा महापौरुषिकत्वेन प्रसीदन् शुकस्तथा। तथोक्तमिति वैद्वर्यरूपेणोक्तम्। महाईत्वेन वैद्वर्य निरूपितं वा। इदं चेति भगवन्मुखामोदपानम् । तथा विशेषणमिति 'महे'तिविशे-षणमः। उक्तसाथुज्ये काममार्गीयकामप्राप्तेस्तत्र स्थितिरयुक्तेति भक्तिशावल्यमाहुः क्कन्त-लानामिति । भक्तिपेति 'श्रेयोभिर्विविधैश्वान्यैः कृष्णे भक्तिर्हि साध्यत' इतिवाक्यात्। सुबोधिन्याम्। शास्त्रिणां सुक्त्यनन्तरं षट् शास्त्राण्याहुः वेदे काण्डद्वितयमिति । षट्यदन त्वार्थम्रुक्तम्। 'त्रय्या चोपनिषद्भिश्च साङ्गयोगैश्च सात्वतैरुपगीयुमानमाहात्म्यं हरिं साड-मन्यतात्मज'मित्यत्र हे शास्त्रे, अन्यत्र वेदानते भेदाभावरूपमहैतमिति साधनेन मुक्त्य-नन्तरम्। सात्वते ग्रुख्यतया विष्णुशिवपरत्वमिति साधनेन ग्रुक्त्यनन्तरम्। टिष्पण्याम् एतेष्वेतानीति। मुक्तजीवेषु एतानि त्रीण्येव तानि पर्पदानि। तत्प्रयोजकमित्यादि इन्तलानेकत्वप्रयोजकम् । आक्षेपोर्थापत्तिः । लौकिकज्ञानेत्यादिसुनोधिनी तु स्क-न्धार्थानुस्यृतत्त्या लौकिकज्ञानं श्वासत्त्रयोत्थं प्रपञ्चसम्बन्धि शास्त्रीयत्वेन रूपेण लोके-

**उनेकविधतां प्राप्तं भगवद्विषयकं ञ्चानम् . तद्विस्तरणे पपञ्चविस्मृतिर्जाता, तत्पूर्वकमगव** दासक्तिः परिपूर्वकष्वञ्चधातोरर्थः। त० आ० अनि० व्वञ्चिः। भगवतो निरोधस्त वर्तते एव । लोके ज्ञानमिति शास्त्रत्रयोत्थं लोके ज्ञानं 'महाईवैहुर्यकिरीटकुण्डलत्विये'त्यनेन निरूप्य ज्ञानिक्रययोः काण्डार्थयोः द्वितीयं निरूपयतीति स्पष्टार्थेति तां विद्वाय कर्मी-ण्यनन्तानीत्यादिसुवोधिनीं विष्टुण्वन्ति स त्रयाणामित्यादि । दशगण्युक्तकर्मणां भ्वादेराकृतिगणत्वेन बहुविधत्वेषि पुराणे मायायाः व्यापारत्वेन तस्या गुणत्रयसाम्याव-स्यारूपत्वेन गुणत्रयकार्येषु गुणत्रयरूपकर्मप्रख्यत्वं, तत्र द्रव्येषु कर्मत्वं कथमित्यत आहुः भूमावेवेति। तद्रपकट्यामिति 'कर्ता कर्म च करणं च त्रिविधः कर्मसङ्ग्रह' इत्यत्र कर्तरि पश्चविधे विष्ठानं तथा कर्ता करणं च पृथग्विधम् . विविधाश्च पृथक चेष्टा दैवं चैयात्र पश्चमम् , तत्रैवं सति कर्तारं आत्मानं केवलं तु यः पश्यत्यकृतबुद्धित्वात्र स पश्यति दुर्मति'रित्यधिष्ठाननिवेशात् कर्मरूपकट्यामित्यर्थः । एकरसत्वाद् युक्तम् । द्रव्यत्वेपि वेदान्ते । प्रतिष्ठितत्वेनेति पूर्ववद् द्रव्यत्वेपि कर्मत्वं वेदान्ते । सुबोधिन्याम् । जनयि-ष्यन्तीति कर्मणः सजातीयोत्पादनस्वभावत्वाञ्जनयिष्यन्ति। काञ्च्यां अद्भतत्वं तमो-रूपत्वं चाहुः लोके काश्चीति। उदामेति 'अच्यत्यन्ववपूर्वात सामलोम्न' इत्यत्राजिति योगविभागादच्। प्रतिसाममित्यादिवत्। टापि उदामा। हिंसेति हिंसाप्रचरं कर्म तामसम्। तामसत्वं द्वितीयनवमाध्यायसिद्धान्तविरुद्धं मत्वाद्धः न लोकेति। लौकिकदुःस्वनिवर्तक-त्वात् । अनेनाभासोक्ता वैराग्यरूपता स्फुटीकृता । लोकदुःखनिवर्तकत्वं वैराग्यम् । हरेरपि हरित्वे वैराग्य उत्कर्षः । दृष्टानुश्रविकविषयवितृष्णसंत्रं वैराग्यमर्थात् सिद्धम् । तन्नेति काम्यकर्मसु । तानीति कर्माणि । नित्यकर्मसङ्गहायाहुः उत्कृष्टानि वेति ।अलौकिकानि नित्यानि । भगवद्रपाणि । तत्र निरूपितानीति काञ्च्यां वैदिककर्मणि उपकरणानि। 'तत्साधनानि स हरिः प्रयाजादिसुगादि य'दितिसिद्धान्तात । अङ्गदानां सान्तिकत्वे हेतुमाद्वः अङ्गं चतीत्यादि । न च तामसत्त्वम् । दो अवखण्डने इति धातुपाठेऽव-खण्डने शक्तेः। सान्विकवाह्वंशेवस्थानात्। भगवतः फलत्वेनाद्यमनोरथस्य सिद्धत्वात् साध्ये आद्यमनोरथे पूर्वदेहावखण्डनेऽङ्कदं सान्विकं फलम्। 'यत तदग्रे विषमिव परि-णामेमृतोपमम् तत् सुखं सान्विकं विद्यादात्मबुद्धिप्रसादज'मिति गीतायाः । इति हेतोः सान्विकं भवतीति शेषः । 'अलौकिकस्य दाने हि चाद्यः सिध्येन मनोरथ' इति सेवाफल-प्रनथे। अञ्चणं निरूपयन्ति सा राजसं तदिति। अञ्चणम्। राजसं कर्मगडुलं अञ्चणम्। सास्विकराजसयोरिति यावत्पर्यन्तं कङ्कणचलनं बाहौ तावद् राजसं कङ्कणं बाहुश्र । अक्रदस्थानापेक्षया कङ्कणस्थाने कर्मबाहुल्यात तद्भिन्नं सास्त्रिकं स्थानमङ्गदस्थानम्। एवं च सात्त्विकराजसयोरेकबाहोरंशद्वयोरित्यर्थः। मेदरूपा मायात्र कृपा। अन्यस्या निवेधात।

कुपायां गुणत्रयं द्वितीयस्कन्धोक्तम् । द्वन्द्वान्ते श्रुयमाणं प्रत्येकममिसम्बध्यते तदादायाद्वः अङ्गदस्थानीयानीति । अन्यानीति अङ्गदोत्तरं सम्बद्घादिशब्दार्थः । काञ्चीसम्ब-द्वादिशब्दार्थमाहुः क्षुद्रघण्टिकेति । 'आदि'शब्देन चरणभूष्णानि। धर्ममार्गेति प्रशु-बाहवो धर्मरूपाः क्रियारूपत्वात् । वसुदेवज्ञानमिश्रीभावे मार्गत्वम् । भगवद्धर्माणां क्रिया-रूपाणाम्। अन्यथा भगवद्धर्मत्वमेत्र। एकादशसुबोधिन्यां तथोक्तेः। तद्वर्तिभिः। तेन क्रमेण वसुदेवदर्शनविषयत्वं 'तमद्भत'मित्यादिविशेषणोक्तानामर्थानाम् । भगवद्भपाणां जन्मनि सञ्ज्ञयातात्पर्यमावस्यकमिति तद् वदन्त एव जनमप्रकरणव्यतिरिक्तस्थले 'यतो वाच' इति श्रुते'स्तमद्भव'मित्यादिकथनं युक्तमित्याशृङ्ख तत्र गमकमाहुः वेद इत्यादि। तथा च जन्मप्रकरणेपि इरिरेव नारायणसात्समानयोगक्षेमत्वात कृष्णोपि । हरिवंशे पुष्करप्रादुर्भावसमाप्ताविदं पद्यम् । तथापि नारायणपरमिति वेदपुराणसम्मतम् । किमर्थ-मिति श्रीभागवतत्वेपि अब्दत्वातु प्रत्यक्षामुलत्वे किपर्थमित्यर्थः । यतो वेदेपि ब्रह्मण आर्षे वर्तत इति किमर्थमुच्यत इत्यर्थः । तत्पूर्वोक्तानामिति ते पूर्वोक्ता धर्माश्रेति द्धन्दः। अलौकिकस्वमिति अद्भतत्वसमानाधिकरणम्। वसुदेव इति भगवद्धिष्ठानं शानरूपः। मंस्यत इति लोकः। उभयार्थमिति लौकिकालौकिकत्वार्थम्। ज्ञाक आहेति दर्शनाङ्कनार्थकमैक्षतेतिपदमाहेत्यर्थः । वसुदेवस्य तत्समये तथाज्ञाने प्रमाणमाहः एतद ज्ञानमिति। तथा च प्रमेयबलमिदमिति भावः।

१०-२-११. स विस्मयेत्यत्र भगवन्तमिति अङ्गदप्रधानमिति बोध्यम्। शुद्ध-सम्वात्मक इति विशेषणं कर्मानईदेहिन्यावर्तकम्। साङ्गदभगवदनुभावेन कर्माई-देहोत्यादनम्। तेन शुद्धस्वात्मको जातः। तत्कार्ये इच्छाद्वारा क्रिया। यदा तु शुद्धं सम्वं न झानं तदा साक्षाञ्झानं च। कारागृहे क्रियाञ्चानपाकत्ये हर्षो हेतुः। हर्षे पुत्र-जन्म हेतुः। कर्मणीति जातकर्मणि। एतस्यैव विवरणं आसमाप्ति। इदं कर्म यथाकालम्। न ग्रुष्यं हर्षहेतुकम्। अर्थाति भगवत्प्रादुर्मात्रार्थी। गीतायामर्थार्थी। विद्वदादयोग्रे स्पष्टाः। नैमित्तिकमिति नित्यकाम्यनैमित्तिकेषु कर्मसु। कारागृहे कर्मबाधादाहुः तस्येति। जातकर्मणः। भगवन्त्रिष्ठ इति भगवति निष्टा स्थितिर्भक्तिर्वा येन स तथोक्तः। 'स विस्मये'त्यत्रोत्पुष्ठे विस्मयो हेतुस्त्रष्ठाभाय स इति भिन्नं पदम्। एतत् सर्वेति दानस्तोत्र-स्वाधिकाराणां परिज्ञाने। पूर्वोक्त इति ईक्षणकर्तृत्वेनोक्तः शुद्धसन्तात्मकः। अलभ्य-स्वाभादित्यादि एतेनार्थितोक्ता। विस्मय आश्चर्यम्। पूर्वमिति 'वसुदेवगृहे साक्षाद् भगवान् प्रकृतेः परः जनिष्यतं' इति वाक्ये श्वत् । विद्वत्ता सुतविषयकञ्चानवत्ता। गीतायां ज्ञानी। नसु कर्मविद्वानधिकारी, न तु हर्षद्वारा निमित्तसुतं विद्वानित्यत आहुः निमित्तज्ञानेवैति। निमित्तं सुतं तज्ज्ञानेवैत, न तु प्रक्तिया। नैमित्तिकं सवनकर्म

ज्ञातम् । करणात् ज्ञानेन स्पष्टं भविष्यति । ततो निमित्तसुतविद्वान् कर्मविद्वानिषकारी । नेतुरिति तेन गीतायामार्तोधिकारी । 'अतम्रतनुर्न तदामोऽश्वत' इतिश्वतेः । सम्यक् भ्रमो यस्येति अत्र दिप्पण्याम् भगवच्छास्त्रेणापर्युदस्त इति श्रीमागवतेन अपर्युद्धः, अतोधिकमस्तः। कारागृहेपि । स्मृतिज्ञास्त्रे न त्वधिकाराभावाद्धिकमस्तः। पर्यनर्थकः 'अपपर्यनर्थकः' वितिस्त्रात् । सुचोधिन्याम् । तथाधिकार इति कारागृहे स्मृतिज्ञास्त्रेणाधिकाराभावेपि हर्षकृतोऽधिकारः। एवमज्ञचतुष्टयं विवृत्योक्तश्रद्धाः विवृण्यन्ति स सुदेतीति । स्चितार्थो सुदेत्यस्य भक्तिस्त्रयेत्यर्थः । 'श्रद्धा रितर्भिक्तरनुक्रमिष्यती'ति वाक्याच्छद्धा भक्तेः पूर्वरूपम् । 'अयुत'मित्यस्थार्थः दशसहस्त्रमिति । एवमेवेति स्नानं विनेव । हर्षज्ञस्त्रेनेवेति न तु नेत्रजस्मात्रेण ।

१०-३-(२२. अथैनमित्यत्र इत्यादाक्क्योति तेनाशक्कायन्थे कारागृहेऽप्राप्तापि जातसंस्कारोक्तिर्न विरुद्धा । प्राकृत इति प्राकृत एव पुत्रे जाते तस्य पुत्रस्य संस्कारः । कृतधीत्वात्। कर्मसमाप्तिमिति हर्पजलाष्ट्रवनान्तं कर्म मानसम् । अवभृथान्तकर्मवत् । तदनन्तरमित्यथशब्दार्थः । पुत्रत्वेनेति 'देवक्या'मितिश्लोके प्रद्यम्नाविर्मावस्थोक्तत्वादिन्त्यर्थः । पूर्वोक्तिति 'त'मित्यादिपूर्वश्लोकद्वयोक्तवर्णनमकारेण । तथात्विमिति अमिनन्दननताङ्गे कृतधीत्वम् । प्रमाणसिद्धमिति शास्तिद्धम् । द्वेषुराग्रुष्मिकानिष्टजननम् । अप्रिं प्रत्युक्तिर्या धोरा तत्तुः तथा तान् प्रति गच्छ योसान् द्वेष्टि यं च वयं द्विष्म इतिशास्त्रं वेदः । भारतेति भरतोऽत्यगान् मायामिति । कायव्यामावाद् विश्वासः, तद्र्थम् ।

१०-३-१३. विदितोसीत्यत्र द्वादशात्मेत्यादि, अत्र टिप्पणी, द्वादशधा मादुर्भाव इति क्रमेणेत्युक्तम्। तद्र्पेति भगवद्र्पे दशो ययोस्ताम्याम्। पूर्वविदिति 'त'मित्यादिश्लोकहयवत्। चियेति दशशोकैर्वमुदेवः अष्टिमिदेवकीत्यष्टादश् श्लोकाः स्तृतौ, तदग्रे स्पष्टम्। स्तृत्योरिति दशिमरष्टिमश्र कृतयोरित्यर्थः। वैदिको लौकिक इत्यत्रा-कृत्या विशेषणं स्मृतेलींकवेदात्मकत्वादित्यादुः वैदिको लौकिक उच्यत इत्यनेनेति। आहुरिति कारिकाहयेनादुः। 'भगवा'नित्यसार्थमादुः षड्गुणैश्वर्यवानिति। षड्गुणाः तदाता धर्माप्युक्तः ऐश्वर्यकृतः। शेषं प्रयति स साकारेति। ऐश्वर्यकृतः। तन्त्रे पश्चराते। कालितमित्यादि अवान्तराभासः। इदमेवेति न नवविधोपदेशोक्तं, वेदमार्गत्वेन तत्रात्यापापत्तेः। नित्विति अवान्तराभासः। हदमेवेति न नवविधोपदेशोक्तं, वेदमार्गत्वेन तत्रात्यापापतेः। नित्विति अवान्तराभासः। तत्रोति वेदे। अत्र त्विति तत्रे त्वित्यर्थः। तथिति भाव इति तन्त्रं वेदेन सम्मितमित्यर्थः। त्रिधात्व इति अष्टश्लोकैः कृता-यास्थित्व। लौकिको हरिर्यस्त्रिगुण इत्यत्र गुणपदार्थमादुः अत्र गुणेति। प्राकृतेति प्राकृतयाचा। सा तथिति तत्रकृता स्मृतिलौंकिकी लोकैर्थमवद्भातिरिक्तैः ऋषिमिः प्रणीतेत्यर्थः। अत आधिदैविकादिक्पपरो गुणशब्दोष्टश्लोकेषु। त्रिथेति ग्रुक्यव्यवहार

इति भावः। लौकिकस्यैवेति शास्त्रदृष्ट्या दर्शनविषयस्रेति क्षेयम्। अत एवेति त्रित्वा-देव। अनुवदन्तीति भक्त्यानुवदन्ति। मुख्येति त्रिधाऽष्टधयोर्मुख्या। एकेन प्रार्थन-मिति कारिकायां एकेनेत्यादेरर्थ उक्तः। चिचेत्यत्र पश्चत्वाय देवकीस्तुतौ द्वयमाहुः द्वाभ्यां चेति। तदर्थमाहुः मत्यों मृत्यिवत्यादि। पर्यवसानत इति प्रपत्तिः विरोधपरिहास्य तत्र प्रतीयते पर्यवसानतः स्तुतिरूपं अपरमित्यर्थः। पर्यवसानतः स्तुतिमतिपादकास्यामिति चकारार्थः। एवं च एकेन वसुदेवस्तुतौ प्रार्थनं, पूर्वं नविसः श्लोकैः पूर्वम्। तेन वसुदेवस्तुतौ दश श्लोकाः इत्यर्थः। त्रिधा देवकीस्तुतौ त्रिमिराधि-दैविकादिमिः द्वाभ्यां श्लोकाभ्यां च पर्यवसानतः स्तावकाभ्यां अपरं पार्थनात् तथा अपरं स्तुतिरूपमेव न तु प्रपत्तिविरोधपरिहाराभ्यां परिसमाप्तार्थों श्लोकौ। सिद्धमाहुः दशभिरित्यादि। पञ्चभिरिति द्वौ स्त्रोकौ आधिदैविकादित्रयं चेति पञ्च तैरिति कारि-कार्थः। फलितमिति 'अपि संराधने प्रत्यक्षानुमानाभ्या'मिति व्यासद्वत्रम् । उ भाभ्यामिति शास्त्रप्रत्यक्षाभ्याम्। तथेति दढीकृतः। आवद्यकत्वमिति दश्यमानस्य ब्रह्मत्वार्थम्। बाधकमितीति अन्यथाज्ञानं प्राकृतत्वेन ज्ञानं, अज्ञानं ब्रह्मत्वेन, एतदुभयं ब्रह्मत्वे वाधकम् । ब्रह्मसाक्षात्कारे हाज्ञानमन्यथाज्ञानं च न तिष्ठतीति भावः। शास्त्रप्रत्यक्षाभ्यां तिन्न-रूपणाभावे एतयोरन्यथाज्ञानमज्ञानं वा शुक्कोत, तथा च दश्यमानस्य ब्रह्मतवं न सिध्ये-दित्यर्थः । हेतुत इत्यसार्थमाहुः उभयो हेंतुरिति । अज्ञानान्यथाभावयोहेंतुः । आदिना प्राकृतत्वज्ञानम् । तस्मादिति हेतुतः । सुबोधिन्याम् । तत्रेति त्रह्मत्वे साधनीये । प्रथममिति वाधकशङ्काभ्यः प्रथमम्। बाधकधर्मेरिति ब्रह्मत्वे वाधकमज्ञानमन्यथा-ज्ञानं च तद्धेतुभूतैर्धमैरित्यर्थः। चाक्षुषत्वनिमित्तेति चाक्षुपत्वस्य निमित्तं लोकद्वारा च्यवहार्यो भविष्यामीतीच्छा तदन्तर्भता ज्ञातस्वरूपो भविष्यामीतीच्छा तस्या अज्ञानात् । ज्ञातस्वरूपेति ज्ञातस्वरूपो भनिष्यामीतीन्छयेह ज्ञातस्वरूपाभ्यां कृते स्तोत्रे इत्यर्थः । जानातीच्छति यतत इत्यनुक्रमात् । ताभ्यां ज्ञातस्त्ररूपस्य स्तोत्रे इति वा । विदिन इति पुरुषोत्तमत्वेन समृतः । सम्यगिति ज्ञाने सम्यग् यथा भवति तथा । अयं परः पुमान् कुक्षिंगतो यञ्छान्दोग्याष्टमोपदेशोक्तोतो भक्तानुब्रहाय चतुर्भुजः । धर्मग्लानि-र्भक्तदुःखादिजन्या कारणम्। भक्तमनीरथपूरकत्वात्। बहव इति शङ्कराचार्यप्रभृतयः। ज्ञातस्यरूपत्वं न्युत्पादयन्ति स यस्तिवत्यादि । अत्र टिप्पणी । सुबोधिनी । चतुर्भुज इति तेनात्रावतारविषये माध्वमतेन भागत्यागलक्षणेति भावः । सिद्धान्ते विरुद्धधर्माश्रयः। अद्भुतः। इत्यर्था स्फुटेति न ख्याता, यस्त्वित्यारभ्य प्रयोगान्तं व्याख्यायते अञ्जैवं क्रेयमिति । छान्दसः प्रथमपुरुपस्थाने मध्यमपुरुषप्रयोग इत्यनुक्त्वा व्याकरणोक्तरीत्या वाक्यभेददीवेण यत् सुबोधिन्यां व्याख्यातं तिसन् प्रत्यक्षव्याख्याने एवं वस्यमाण-

प्रकारेण ब्रेयमित्यर्थः । छान्दसत्वकल्पनापेक्षया शब्दबलविचारकाणा 'मवान् असी'ति-पदाभ्यां वाक्यभेदपक्षो ज्यायान् बाह्याभ्यन्तररूपनिरूपक इति व्याकरणस्पृतिः प्रवलेति हेतोः । किश्च भवान् उत्पत्तिसामयिको विदितः । भवतेरुत्पत्त्यर्थकस्य पद्भावनिकारेषु प्रथमस्य वाक्यभेदेनोक्तिः। असिपदेन द्वितीयभावविकारः। स स्थितौ अस्तिपदवाच्याया-मिति न वाक्यभेदो दोष इत्याशयेनाहुः असीति व्यवहार इति। 'व्यवहारस्त्वहमिति ममेत्युद्धव या मतिः'। स्थितावपीति द्वितीयभावविकारेपि। व्यवहारमात्रोक्तिरिति न तु युष्मच्छब्देनोपस्थितोक्तिः । स युष्मच्छब्देनोपस्थितः । तेन विना असीतिव्यव-हारेण विना । तमिति युष्मच्छब्दंनोपस्थितम् । अत एवेति स्थितौ अर्थाक्षेपादेव । सुबोधिनी । य इति चेतनस्थानीय इत्येवं स्फुटेति तां विहाय अध्याहारापेक्षाभावात् तद्पेक्षाकथनारुच्या पक्षान्तरमाहुः वस्तुतहित्वति । पुरुषत्रयरूपो वेत्यारम्य पदत्रय-मिलन्ता सुबोधिन्यत्र न्याख्याता। सुबोधिन्याम्। अतः शास्त्रत इत्यादि बाह्याभ्य-न्तरभेदेन वेदनापेक्षणाञ्छान्दसत्वस्थानावश्यकत्वात् । शास्त्रतः आभ्यन्तररूपः लोकतः लोकु द्रश्ने प्रत्यक्षतो बाह्यरूपः यः । अधुना भवान् विदितोसीति छान्दसप्रयोगेपि बाह्याभ्यन्तरभेदोपपत्तिरन्यथा पूर्वेण चारितार्थ्यमित्याञ्चयेनाहुः अनेनेत्यादि । अङ्ग-ग्रन्थेन । भवत्पदस्य देधा व्युत्पादनेनेत्यर्थः । य इति भातीति भवानिति व्युत्पत्त्या यो भवानित्यर्थः । 'चतुर्भुज' इत्यत्र भवत्यत्पद्यत इति भवान् । अता लोकतो चेतनः । इत्युक्तमिति वेदोवयवीतिपक्षेप्युक्तम् । अथ वेति अत्र टिप्पणी, भवच्छव्द-सङ्गतीति आवृत्तिं विना तथा। देहरूपेणेति 'यथा दशमस्त्वमसी'त्यत्र। तदभीति भातेईवतौ तथा । अग्रिमेणेति पुरुषपदेन । भवानिति वेदाङ्गनिष्पत्रात् पश्चात् पुरि शेत इति पुरुष इति तथा। तेनेति भवत्पुरुषपदाभ्यामेकरूपत्वेनोभयोक्तिसारितकृत्स्वत्वेन। प्रतिज्ञायेति प्रतिज्ञाहेत्दाहरणोपनयनानि गमनानि पश्चावयवा इतिवत् । स्रवोधिन्याम् । सैन्धवदृष्टान्तन्यायम्छान्दोग्ये। उपसंहरिष्यन्निति वसुदेवः विशुद्धसन्त्वेऽवतारकारणे स्वसिञ्चपसंहरिष्यन् । 'एवं भवान् बुद्ध्यनुमेयलक्षणै'रितिक्षोकेनोपसंहरिष्यन् । तत्र स्वरूपमात्रमुक्तम्, बहिरन्तररूपोपसंहार उक्तः । अस्मिन् पक्षे एकेन प्रार्थनं पूर्वं बोध्यम् । असीतिक्रियायाः प्रतिज्ञायां निवेशात् सर्वदगस्तिति पार्थने लोडन्तिक्रयाध्याहारात्। यद्वा । विदिते प्रतिज्ञाते त्रक्षत्वं विराइत्वाद्यपसंहरिष्यन् प्राययन् । 'उपसंहारोर्थामेदा'दि-त्यादिन्याससूत्रात्। भवान् पुरुष इति भवान् विराद् पुरुषस्त्वण्डसंश्वितः अतः सर्वत्वं माप्तः । 'तृतीयं सर्वभृतस्य'मितिवाक्यात् । तेन पूर्वोक्तः भवान् चतुर्भुजः महतः स्रष्टा बोध्यः । भारते सारं गीता । गीतायामपि विश्वरूपदर्शनाध्यायः सारमिति । उपसंडार्या-चिभौतिकरूपमुक्त्वाध्यात्मिकं रूपमाहुः प्रत्यक्ष इति। खेळ्या प्रत्यक्षः आध्यात्मिकः

रूपो भवान् अमत्यक्षः पुरुष इति । आधिदैविकं रूपमाहुः सम्मुख इति । भक्तसम्मुखः भक्त्या प्रकटः भनान् । असम्मुखः पुरुषः च्यापकः । वेदान्तसारभागवतपश्चमुक्त्वा वेदसार-भागवतपक्षमाहुः पुरुषन्त्रयेति । टिप्पण्यां व्याख्यातम् । असि भवानिति अत्रापि टिप्पणी समस्तं पदमिति असीति विभक्तिप्रतिरूपकमन्ययम्। तेन सह समासं प्राप्तमेकं पदम् । यथास्ति श्रीरा गौरित्यादावस्तीत्यन्ययं प्रथमपुरुषार्थे । तथासीत्यन्ययमपि मध्यम्-पुरुषार्थे । संहितायामापस्तम्बादि'रसि विष्णव' इत्याह,'अश्वस्तमसि विष्णवे त्वे'त्याह,'यज्ञो वै विष्णुः यज्ञायैवैनददस्तं करोती'त्यनेन । तेन सुबोधिन्यामसि भवान् साक्षात्पुरुष इति पदत्रयं न व्याख्येयविरोधापादकम् । 'यस्यामतं तस्य मत'मितिश्चतेरिति द्योतितम् । सुचोधिन्याम् । पुरुषपद्कृत्यमाहुः पुरुषप्रवेशादिति । पुरुष आनन्दमयः पुरा आसेति पुरुषपदच्युत्पत्तेः। तस्य प्रवेशादित्यर्थः। त इति अन्नमयादयः। न त्वात्मस्फूर्तावित्यादिः 'प्रकृतेः पर' इत्यस्याभासः । प्रकृत्तीति तेन परत्वं नियन्तृत्वं इत्युक्तम् । गुप्तानामिति त्र्यंशेष्वेकप्राधान्यं द्वयोत्तिरोभावः प्राकृतसन्वादिश्र तैर्गुप्तानाम् । मायाजीवेति 'आत्मानं त्रिगुणात्मकं परोपि मनुत' इति समाधिभाषायां मायाजीवाः, तेषां, आदिना जडानाम्। माकट्यकरणादिति कौस्तुभपीताम्बराभ्यां प्राकट्यकरणात् । प्रत्यक्षदोषस्त्वत्यादि अत्र टिप्पणी मत्यक्षविषय इति 'भवा'नित्यत्र भवतेरुत्पन्यर्थकस्य शृत्यत्ययान्तस्य प्रहणात तथा। 'असी'ति पद्भावविकारेषु द्वितीय इत्येवकारः। उक्तव्यवहारेति प्रत्यक्ष-व्यवहारविषयसः। उक्तरूपत्वमिति असि भवानित्युक्तरूपत्वम्। तत्परिहार इति इच्छया प्रत्यक्षदोषपरिहारः। शारीरप्रत्यक्षात् 'लोकद्वारा व्यवहार्यो भविष्यामी'ति भाष्ये सन्वात । तयोरिति विदिताविदितयोः । अन्यदितिपदेन मेदमाह । वदह्वाचात इति शब्देन विदिते भगवति विदितभेदे वदक्र्याधातः। यदादृश्यमिति अदृश्यमिति पदच्छेदः। उभयेति इन्द्रियसामर्थ्येनादृश्यत्वसिद्ध्या प्रश्विच्छालक्ष्मोन दृश्यत्वधर्मसिद्ध्या। भाष्येनैकदेशियतम्। सुबोधिन्याम्, तथा भविष्यामीति। प्रकृतेः परो भविष्यामी-त्यर्थः। अनुभवानन्द इति ज्ञानानन्तानन्दः। अयोगोलके विद्विरिवेति पूर्व उत्तरं चान्वेति चिदित्यनुभवविवरणम् । नन्त्रपरीक्ष उक्तदेह इति पड्विधत्वभङ्गमाशुक्रवाहः आत्मा नोक्त इति बुद्धीः पश्च ज्ञानेन्द्रियाणि, ज्ञानकारणानि वा । षड्विध इति द्विग्रण-सिचदानन्दः। अयमिति वसुदेवज्ञानविषयः। प्रत्यक्षेति आदिशब्देनाप्रत्यक्षव्यवहारः।

१०-२-१४. स एवेत्यत्र तत्रेति उदरे । दर्शनमात्रेणेति 'ततो जगन्मझरु'मिति-स्रोके समाघौ देवर्की भावियत्वा 'देवक्यां' भगवन्तं 'खापितवा'नित्युक्तम् । तथा च दर्शन-मात्रेणेत्यस्य मानसप्रत्यक्षमात्रेणेत्यर्थः । स्थित्यर्थमिति यावजीवं खित्यर्थमिति मथम-श्रुतौ । कार्यार्थं भूभारहरणादिकार्यार्थमिति द्वितीयश्रुतौ । क्षुरोसिः। विश्वमभरो भगवान । दृष्टान्तयोः कार्ये ऊह्ये, विश्वस्भरः कीटविशेषः । अनेकरूप भवनार्थमिति सृष्टाना-मनेकरूपत्वात् । अन्यमचेदानार्थम् आतपादन्या छाया तस्याः प्रवेशनार्थम् । त्रिभ्योऽन्य-द्वा प्रवेशनं तदर्थं वा। छायाप्रवेशनार्थमित्यर्थः। कश्चनेति द्वितीयः। दक्षिणायां वेति इवार्थे वाश्वन्दः। ''जातो रुचेरजनयत् सुयमान् सुयझ आकृतिस्तुरमरानथ दक्षिणायां'-मित्यत्र द्वितीयस्कन्ये सिद्धः। चतुर्थस्कन्धारम्मेपि वर्तते । 'यस्तयोः पुरुषः साक्षातः विष्णुर्यज्ञस्वरूपपृक्, या स्त्री सा दक्षिणाभृतेरंशभृतानपायिनी'त्यादिना दक्षिणाप्रसङ्गः। तथेति सोपाधिकः कार्यामिनिविष्टश्र वा । तथा चानुपाधिकत्वं कार्यार्थतया प्रवेशभावना चोपपद्यत इत्यर्थः । इत इति दक्षिणायाः । इदं शुक्रं कर्त्र । तामिति दक्षिणाम् । अवतार-प्रवेश उक्तः। सामान्यप्रवेशप्रकारप्रश्नमवतारिविषयकमाहः तहींत्यादि इत्यर्थ इत्यन्तम्। प्रकार इति सामान्यप्रकारः । पूर्वमिति सृष्टेः पूर्वम् । स्वप्रकृत्येत्यादि स्वस्य भगवतः मकतिः स्वभावः। आधिदैविकेति अत्र टिप्पणी तथोक्तमिति आधिदैविकस्वभावेनेति च्याख्यातम् । स्रवोधिन्याम् अपेक्ष्यत इति स्वभोगार्थम् । अन्यार्थसृष्टावन्येषां माया-जीवानां भोगात । यद्वा । साक्षित्वप्रकाशननियमनाद्यर्थमपेश्वते । न तु स्वार्थेति स्वार्थसृष्टौ कारणतया विद्यमानेनैव रूपेणान्तर्यामिकार्यस्य च कारणात् नापेक्षते । कारणत्वेनैवेति आधिदैविकरूपेणैव। आधिदैविकादिभेदस्य सर्वत्र सन्तादेवकारः। सृष्ट्यन्तरमिति पुरुषद्वारा सृष्टिः । सृष्ट्यन्तरन्यायेनेति ना पाठः । अग्रे तथोक्तेः । प्रकार इति उक्त-सामान्यप्रकारः । नतु 'तमद्भुत'मित्यत्र लीलोपयोगिप्रपञ्चस त्रह्मात्मकत्वमिषेरेतमित्यु-क्तम् , इह तु त्रिगुणात्मकत्वमुच्यत इत्यत आहुः यथेत्यादि ज्ञेयेत्यन्तम् । प्रवेशभाव-नेति प्रवेशसरणम् । तेषामेवेति साच्चिकादीनामेव । एवकारोन्ययोगव्यवच्छेदकः । मायासाम्यस्य दौर्बल्यममित्रेत्य पक्षान्तरमाहः अत्रिगुणात्मकमिति । अकारप्रश्लेष-मप्रतीतमनङ्गीकृत्य पक्षान्तरहयमाहुः चह्नेत्यारम्य उक्तरीत्येत्यन्तम्। अत्रैव 'खं'पदानर्थ-क्यपरिहारः।'तद'न्वितिपदव्यर्थत्वपरिहारश्च । योग्र इदं प्रकृत्याऽश्वरद्वारा त्रिगुणात्मकं सष्टा तद्तु स एव स्त्रकृत्याऽत्रिगुणात्मकं सृष्ट्रा अग्रे पूर्ववत् । तदन्विति 'असुकृतेस्तस वे'ति-सन्नादिदम्रक्तम्। अत्र युक्तिपाहुः अन्यथेति । 'अनाविष्कुर्वनन्वया'दितिसन्नादाहुः। यद्वानन्तरमिति रूढमिति यौगिकशक्तिसङ्कोचात्मकरूढिसद्यक्तम्। वेदे योगरूढिः वेदान्ते ईद्यशी रूढिः प्रस्थानरत्नाकरे प्रन्थे उक्ता। उक्तदोषः इति आनन्तर्थस्य शान्दत्व-दोषः । त्रिगुणात्मकत्वदोषो वा प्रपश्चस्य । अनन्यरुभ्यस्य शब्दार्थत्वात् । अत एवेति अनुप्रवेशस्य रुढत्वादेव । अन्विति यथा भ्रुवत्वा व्रजतीत्यत्रानुप्रसर्गाभावेग्यानन्तर्यस्य क्त्वामत्ययेनैव सिद्धेर्नानुपसर्गः। उक्तरीत्या इति अतः पूर्वव्याख्यानोक्तरीत्या।

१०-३-१५, यथेमे इत्यत्र दूषणान्तरमिति प्राक्ठततुल्यत्वम् । तथैवेति ताद्दवै-

रिक्ठतसहयोः । मुलस्थ'तथा तै'रित्यस विवरणम्। 'तेः' इति वश्यमाणा ये विकृतास्तैः । तेन विराजि आध्यात्मिकानि चतुर्विश्वति तत्त्वानि । रूपरसादीति पूर्वमादिपदेन गन्धा-दयः । अभिलिला इति चिक्रीडिषया विशेषपदार्थना-मिलिताः । विनापि 'सह'पदप्रयोगं सहार्थे तृतीयिति व्यवस्थापितत्वात् , अत्र सहपदप्रयोगं विनापि 'विकृतै'रिति तृतीयया सहार्थलाभेपि 'सह'पदप्रयोगादन्योन्यमपि सहभावो विवक्षित इत्याशयेनाहुः सर्वे संहत्येति । तेनार्थिकान्यपूरणयोरङ्गप्रन्थाप्राप्तौ प्रसङ्गो बोध्यः । हिश्चव्दार्थमाहुः युक्तस्त्रेति । कार्ये इति देहे । सर्वांशा इति अत्र सर्वांशा भगवानित्यंशसम्बन्धिन एते भावाः । माकृताः प्रतीयन्त इत्यर्थः । अञ्चानां चतुर्विशति-तत्त्वानां सत्त्वव्यवहितत्वात् सत्त्वनिष्ठा विराइदेहजनकाः कारणभूता भावास्त्र प्रतीयन्ते । पुरुषोत्तमस्य त्वानन्दमयत्वात् तत्र शिरआदयः प्रियादिरूपा एव, न हि ते कारणभूताः। 'कारणत्वं न चैवास्ति चिदानन्दांशयोः स्वत' इति सिद्धान्तात् । न कोपीति पृथिव्यादिभृतदर्शनकृतो यः स्ररूपेऽनित्यत्विकृतत्वादिप्रतीतिरूपो दोषः सोपि नेत्यर्थः । किश्चानन्दमयः लीलास्थकालः । तथा दुःखादिलीला अप्यानन्दमय्यः । यतः सुखात्मके जगति ईर्थादिमिश्रणे मुखं दुःखायते । भगवदिच्छाननुक्कुलत्वे च दुःखम् , न तु स्वत इति न कोपीत्यक्तम् ।

१०-३-१६. सिन्नपत्येत्यत्र 'नैश्विन्त्यं वाचि पूर्वव'दिति पूर्वश्चोकेवतारिविषयोऽवतारेप्युक्तप्रायः। अवतारेप्यन्यद्ण्युच्यते सिन्नपत्येति । सिन्नपातोवतारिणि
सिद्धः। अवतारे त्वाहुः मिलित्वेति। मायाजविकां द्रीकृत्योद्घाटितांशे मिलित्वा।
'यदेकमव्यक्तमनन्तरूप'मितिश्चतेः। दर्शनाच । यद्वा, विराजि त्वाहुः मिलित्वेति।
दार्ष्टोन्विक्तसात्रे कथनात्। विराजि मिलित्वा। पूर्वेति विराजिमिव सम्यक्। 'सौन्दर्यं
प्रकटीकरिष्यामी'तीच्छानुक्लम् । प्रद्युम्नव्युद्दमुत्पाद्येति पूर्वस्य वैराजस्यानुवादः। सिद्धस्य
कथनमनुवादः। कारणेव्विवेति विराजि विराज्याध्यात्मिकं रूपं तथाप्यवतार्यभेदादाधिदैविकमित्युक्तम् । विराज्यपि युक्तम्। 'यस्तु आध्यात्मिकः प्रोक्तः सोसावेवाधिदैविक'
इतिवाक्ये आधिदैविकाध्यात्मिकयोरमेदोक्तेः। अनुगता इति अग्रिमव्याख्यानुरोधात्
यतो दृश्यन्तेऽतोनुगता इव सन्तीत्यन्वयः। यटे तन्तव इव। पूर्वोक्ता अविकृता भावाः
पूर्वे विराजि तन्वरूपेण दृशाः पुनः कार्यरूपव्यद्यौ तन्वकार्यत्वक् चर्मादिरूपेण दृश्यन्तेऽतः
कार्येनुगता इव सन्तीत्यर्थः। अनुगतत्वं विश्वद्यन्ति स पृथिवीति। सङ्घातरूपेसदादिदेहे। कारणभूता आधिदैविकी पृथिच्यनुगतेव। विराज्यावरणरूपादौ रूपे आनन्दः पृथिवीरूपेण प्रतीयते। वायवीयदेहे वायुः पृथ्वीव प्रतीयते यथा। सर्वसङ्गहार्थमादुः तत्त्वकृपा

848

वेति। घटादौ सर्वत्र तत्तत्कारणरूपा घटत्वादिरूपाधिदैविकी पृथिव्यत्गतेव। रुधिरादीति असादादिसमष्टौ देहरूपायां जलं रुघिरस्वेदादिरूपम् । विशाजि जलमावरणरूपम् । हिम-करकादौ च तत्त्वत्कारणरूपमनुगतिमन । अदोंरूपे तु वायुर्जलमिन वायवीयदेहे तदः-दानन्दरूपं जलम्। अवतारे तु वैराजं जलम्। अन्यदपीति तेजआदि सन्वान्तरम्। अतः परं तन्त्रानां कृत्स्नप्रसक्तिवारणाय वीजाङ्करन्यायमवतारयन्ति स तर्हीत्यादि । अत्रापीति शेषः । भन्नन्त्वित उत्पद्यन्ताम् । प्रागैवेति अवतारिदशायाम् । कारणत्वेनेति न तु कार्यत्वेन । 'एतकानावताराणां निधानं वीजमन्यय'मितिवाक्यात् । इहेति खरूपे, ब्रह्माण्डोपरि च। इहोत्पत्तिरिति कार्ये पुनरुत्पत्तिः। विलक्ष्मणत्वादिति आधिदैविक-त्वादिना। 'तत् सृष्ट्वा तदेवानु प्राविश'दिति श्रुतिविरोधं वास्यन्ति स साक्षादिति । एव-कारेण न तु श्रुत्या। श्रुतिबोधितः कृष्णत्वप्रवेशस्तु वर्तते श्रुतिप्रामाण्यात् । पूर्ववत् तेषामपीति अवतारिदशावत् तेषां त्वक्चर्मादीनाम्। अत्रेत्यवतारे। न कोपीति शास्त्रसिद्धत्वात् तद्विसंवादिप्रतीतिकृतो विरोधोकिश्चित्करत्वानेत्यर्थः।

१०-३-१७. एवमित्यत्र दृष्टान्तद्वयमिति अनतारि विरादृषं द्वयम्। दार्षान्त-कोक्तिस्तु प्रासिक्षकी मुखनोधायेति ज्ञेयम् । भेद इति आधाराधेयसम्बन्धे भेद आयातीति तिभराकरणार्थमतिदिशति, अन्यत्रैव प्रतीतायाः कृत्स्नाया धर्मसन्ततेः अन्यत्र कार्यतः प्राप्तावतिदेशः,सं कथ्यत इति । अत्रान्यच्च दृष्टान्तद्वये । अन्यच्चावतारे । अतिदेशयुक्तिमाहः अन्यथेति । एतस्य विवरणं मूलस्येत्यादि । विराजी मूलस्येत्यर्थः । कार्यं कृष्णावतारः रूपमत्र । तथा च व्यावहारिकः प्रपञ्चः स्वसत्तोत्कृष्टसत्ताकप्रपञ्चपूर्वकः मायिकप्रपञ्चत्वात , ऐन्द्रजालिकप्रपश्चवदितिन्यायेन पारमार्थिकप्रपश्चसिद्धौ पश्चात तत्स्वरूपे विचार्यमाणे 'यदेक-मन्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परला'दिति 'यदश्चरे परमे प्रजा' इत्यादिजातीयक-श्रुतिभिः द्वितीयस्कन्धचतुः श्लोक्युक्तश्रकारेण च त्रह्मरूपत्वं पर्यवस्रति । एवं तमःपरत्व-लिङ्गेनाश्वरप्रतिष्ठत्वलिङ्गेन च ब्रह्मणः सर्वाकारत्वे सर्वात्मकत्वे च सिद्धे नाद्वैतश्रुतिविरोघः। अविद्यादिवद भेदस्थापि मेदविरुद्धसम्पद्भपत्वात् । इदं चा'दृश्यत्वादिगुणको धर्मोक्ते'रित्यधि-करणे स्पष्टम् । अन्यथेति दृश्यत्वे । 'तमेव विदित्वा अतिमृत्युमेती'तिश्रुतेः । बाघक-द्वयमन्यदाहुः बाह्यत्वेन भिन्नत्वेन चेति । आनन्दमयस सर्वान्तरत्वात् । व्यापकाद् मिम्नत्वेन । दोषम्रयेति प्रतीतित्रयविषयत्वानि दोषाः तेषां त्रयम् । तत्र्वाहेति तादृश्या-माश्रङ्कायामिन्द्रियसामध्येनाग्राह्मादिकमाहेत्यर्थः। बुद्ध्येत्यादि तत्र तैजसाहङ्कारोपादेयत्वे सति ज्ञानक्रियान्यतरकारणत्वमिन्द्रियत्वम् । इदं साक्षात्सृष्टावच्याप्तमिति देहसंयुक्तत्वे सति खफलेनात्म्यद्वापकत्वं लक्षणम् । इदं क्रमसृष्टौ नान्याप्तम् । 'सर्वं खल्विदं ब्रक्षे'ति श्रुते-र्नसङ्गानिनं प्रति राक्षणस्य मुख्यस्वात्। कालिकसम्बन्धेनाव्याप्तेरदृष्टस्वात्। परं स्विद्यांश्व-

मेदेन विरुद्धवर्मसमाधानात् सैद्धान्तिकमतमिति यत् सम्प्रयुक्तेथें विशदावभासं हानं जनयति तदिन्द्रियमिति मीमांसकलक्षणम् । अथवा शब्देतरोद्ध्वविशेषगुणानाश्रयत्वे सति **ञ्चानकारणमनःसंयोगाश्रयत्वमिति** नैयायिकलक्षणमादर्तव्यम् । उद्भृतविषयगुणानाश्रयत्वे सति ज्ञानकारणमनःसंयोगाश्रयत्वं श्रोत्रेन्द्रिये व्याप्तमिति शब्देतरेति । विशेषणद्रलं घटादावति व्याप्तमिति विशेष्यदलम् । तद्पि व्यापकात्मकालादावति व्याप्तमिति विशेषण-दलम्। सर्यग्राहकमिन्द्रियं चक्षुरित्यादिलक्षणानि च बुद्धाः विचारणानुमेयानि न तु कम्बुग्रीवादिमस्ववत् प्रत्यक्षत् उपलम्यन्त इत्यर्थः । तन्नेति आनन्दमये गह्वरे । अत्रोक्तं दृष्टान्तद्वयमनुसन्धेयम् । तेन विराज्यपि विद्यमानी गृह्यते, तेन तश्चेत्यस्य तयो-रित्यर्थः । अपीन्द्रियसंयुक्तोपि इति सर्वे मां पश्यन्तिवतीच्छयेन्द्रियसंयुक्तः । दृष्टान्तीय-विराद् तु साधारणेच्छयेन्द्रियसंयुक्तः । ननु विषयता काचिद्तिः तथेन्द्रियसंयुक्तोस्त्वित चेत् तत्राहुः सम्नपीति । विषयता मायिक्ययं तु समित्यर्थः । सर्वे मां पश्यन्तिती-च्छया विषयतास्त्वयं तु विषयतानिष्ठः सिम्नत्यर्थः। व्यावहारिकी सत्तेत्युच्यते। तद्-गुणिति तहुणैरिन्द्रियसामध्यैः। वर्तत इति व्यावहारिकी सत्तारूपेण वर्तते। न भगव-दिति दिन्यचक्षुराद्यभावादवतारिवन्नेत्यादिः। इन्द्रियैरग्रहणेप्याधिदैविकैः स्र्योदिमिरेवा-वतारिवद् ग्रहणं भवत्वित्याशङ्क्षाहुः न वाघिदैविकानामिति। अन्यार्थमिति विषयः ग्रहणार्थम् । निविष्ठानां न भवद्ग्राहकत्वमित्यन्वयः। ग्राह्मेति इन्द्रियैर्यद् ग्राह्मरूपादि तत्स्वरूपत्वादित्यर्थः । न वा इति ग्राहकेति स्त्रीनष्ठग्राह्यत्वनिरूपितग्राहकत्वसम्बन्धः । ग्राहकेति भावप्रधानम्। इन्द्रियेस्तु वर्तते इति भावः। अत इति यत आधिदैविकाना-मन्यार्थत्वप्राह्यत्वाभ्यां न प्राहकत्वं मायात्मिकानां तु सिक्किषराहित्याच तथात्वमतो-वतारिवत् त्वं न गृह्यस इत्यर्थः। विद्यमानोवतारिवत् रूपभूतो विराद्वत्। 'एवं भवा'नित्युपपाद्य दोषत्रये दश्यत्वेनात्रक्षत्वं निराकरोतीत्याशयेन पूर्वार्धं व्याकुर्वन्ति स इन्द्रियाणामित्यादि । बुद्धातुमेयत्वं साधियतुं प्रथमतः प्रत्यक्षतामुपस्थितां नारयन्ति . स प्रत्यक्षतेति। अर्पआद्यच् । प्रत्यक्षविषयता । प्रत्यक्षं चक्षुत्तत्त्वं न निषेधार्हमिन्द्रियेषु । प्रत्यक्षं ज्ञानं तत्ता ज्ञानेन्द्रियेषु नास्ति । तत्तद्रव्यरूपत्वात् , आत्माग्राहकत्वात् । ज्ञान-रूपाणीन्द्रियाणि ज्ञानेन्द्रियाणीति न समासः आत्मग्राहकत्वापत्तेः । 'खयमेवात्मनात्मानं वेत्थ त्वं पुरुषोत्तम' इतिवाक्यात्। अतः स्विवयरूपादिग्राहकाणीन्द्रियाणि ज्ञानेन्द्रियाणि। अतः इति 'अणवश्चे'ति सूत्रेणेन्द्रियाणां प्रत्यक्षविषयत्वाभावात्। बुद्धिरन्तुमानज्ञानजनिका। बुद्धिमानयं पदार्थाञ् जानातीति प्रत्ययात्। बुद्धिस्तन्तान्तरम्। क्रियात्वादिति साध्यता-वच्छेदकसम्बन्धो ग्राहकता । हेतुतावच्छेदकसम्बन्धः समवायः। नतु खरूपासिद्धो हेतुरिति

१≈स्वमात्मा ।

चेन्न, वेदवेदान्तसारत्वेनोपरुब्धेः क्रियात्वेन विवक्षितत्वात् । तथा च पश्चरात्रशास्त्रं ज्ञानं क्रियेति। छिदि क्रियायां दात्रं करणम्। नेन्नेत्यादि यत्र यत्र क्रियात्वं तत्र तत्र नेत्रगोलके इत्यन्वयव्याप्तिः। यत्र यत्र नेत्रगोलकाभावस्तत्र तत्र क्रियात्वाभावः। 'यस्त ह्याध्यात्मिकः प्रोक्तः सोसावेवाधिदैविक' इति द्वयम्रुपात्तम् । आधिदैविकस्याध्यात्मिकाभेदात् । इत्यादीति शब्दोपल्रविधः स्पर्शोपल्रविधः। एतेन मृलस्थं 'बुद्ध्यसुमेयलक्षणैरिन्द्रियै'रितिपदं न्यूनपूरणेन व्याख्यातं ज्ञेयम्। न च यथामृरुं व्याख्यानमस्त्विति शङ्क्यम्। दृष्टान्तोपात्तेन्द्रियवदत्रापि न्युनपूरणे कर्त्रभित्रायात् । तेन सिद्धमाहुः अनेनेत्यादि । निरस्तमिति तेन विदिते-प्यप्राकृतत्विमिति भावः । युक्तिरिति दश्यस्य प्राकृतत्वकथनेऽदश्यस्थाप्राकृतत्वं यदङ्गीकृतं सा अक्तिरज्ञकलतर्कशुन्येत्वर्थः। एवमप्रत्यक्षत्वेनाप्राकृतत्वेन न्याप्तौ द्षितायां पुनराज्ञङ्का-न्तरमवतारयन्ति स नन्वित्यादि। प्रसिद्धानुमाने यथा व्यापकस्य वह्नेरयोगोलकादौ हेतुः व्यभिचारः हेत्वभाववद् वृत्तित्वं न दोषाय,तद्वदत्र अप्राकृतोऽप्रत्यक्षत्वादित्यनुमानेप्यप्रत्यक्ष-त्वस्य व्यभिचारो न दोषाय । मया प्राकृतः प्रत्यक्षत्वादित्यनुमानाङ्गीकारात् । तथा सति यत् मत्यक्षं तत् प्राकृतमेवेति न्यासौ न दोप इत्याशङ्का चेत् यदीत्यर्थः। सर्वन्नेति तेन शाहीर्राणैः सह समिप प्राकृतं विदितत्वात् प्रत्यक्षत्वात् घटवदित्यत्र विदितत्वहेतः सत्प्रतिपक्ष इति भावः। अजुमानं तु रूपादिषु भगवानप्राकृतः अप्रत्यक्षत्वात् भक्तनिष्ठभगवद्भत् । साध्याभावसाधकं हेत्वन्तरं यस स सत्प्रतिपक्षः । चक्षुषाऽग्रहणादिति अग्रहणादिति छेदः । पुनराग्रङ्कते कचिदपीति। प्राकृतः कचित्प्रत्यक्षत्वादित्यनुमानं वाधकं प्रत्यनुमानसत्प्रतिपक्षत्वेन मृला-नमानसत्प्रतिपक्षत्वविघटकमित्यर्थः । तत्राहेति आग्रङ्कायां बाधकानुमानसाप्रयोजकत्व-माहेत्यर्थः । चक्कुषः सामध्वेंनेति तद्भुणैर्ग्रहो यसेत्यत्र तद्भुणान्तर्गतेनानेन । इदानी-मिलादि न हि ग्रहो यसेल्यसार्थः। अञापीति जनम्यानेपि। न दुष्टं भवतीति उक्तक्षिन त्प्रत्यक्षत्वहेतोः सोपाधिकत्वात् दृष्टम् । इन्द्रियसामध्येष्ठपाधिः । यत्र यत्र प्राकृतत्वं तत्र तत्र इन्द्रियसामध्यम् । यत्र यत्र क्रचित्प्रत्यक्षत्वं तत्र तत्र इन्द्रियसामध्यमिति नास्ति, किन्त स्नेच्छपैव कचित्प्रत्यक्षम् । तथा कचित्प्रत्यक्षत्वहेतोर्व्यमिचारित्वं साध्यामानवद्वचित्वम् । धीरप्रत्यकृते दर्शने विषये प्राकृतत्वाभावनति कचित्प्रत्यक्षत्वहेतोः सन्वात् । अत एवा-प्रयोजकरवं च हेतोः । इन्द्रियग्रहणदोषेण न दृष्टं भवतीति पाठः । अत्रेन्द्रियग्रहणेन दोषः प्राकृतत्वं तेन सह न धीरदृष्टं भवतीत्यर्थः। यद्वा। इन्द्रियभगवद्भहणे इन्द्रियाणां दोषः पराक्द्रपृत्वं विषयदोषस्त्वपराक्त्वम्, तेन पूर्वोक्तस्तु करणदोषः। दोषं व्युत्पादियतुं प्रमाणमाहुः पराश्चीति । खानीन्द्रियाणि । अन्तरात्मिन्नस्त्रामोछक् । प्रत्यक्जीवः। तथा च पराक्पदादिन्द्रियसामध्येंन सीपाधिकत्वम् । ऐक्षदित्यनेन व्यमिचारः श्रुत्या श्रदृश्यते । तत एवाप्रयोजकत्वमपि सिध्यतीति श्रुतिरेवात्र मानमित्यर्थः । सिद्धमाहः

तस्मादित्यादि । तस्मादिति श्रुत्या प्रतिपक्षहेतौ दोषप्रदर्शनात् । उत्तरार्धमवतारयन्ति स भिन्नत्वेनेत्यादि । पूर्वमिति तृतीयस्कन्धे कापिलेये आकाशलक्षणे बहिरन्तरमेव वेत्यत्र । तदपीति आकाशकृतं वाद्याभ्यन्तरत्वम् । अन्यस्मात् द्रष्टुः गृहमध्यस्थितान्तर्गतात् । स्वस्य गृहसा। स्वयं गृहम्। दार्शन्तिके योजयन्ति स व्यापको भवानिति। उपपा-दयन्ति स तत इति। व्यापकाद् भगवतः । अग्र इति उत्स्रखलबन्धन इत्यनेनान्वेति। तदुः इवैरिति रुणशैवालादिभिरित्यर्थः । तावदिति अनाच्छन्नप्रकटत्रडागमात्रत्वम् । जगदुद्भवानामिति तदुद्भवन्यतिरिक्तानां पुरुषद्वारोद्भवानामिति बोध्यम्। अवच्छेद-कत्वम् । अन्यूनधृत्तित्वं अनितिरिक्तपृत्तित्वम् । न संभवतीति तादश्यापकत्वात् । एकदेशे इति कारागृहे भक्तहृदये च तावन्मायादूरीकरणेन प्रकटस्येत्यर्थः । उक्तदृष्टान्तेन प्राकृतेन प्रतीतत्वं न सेत्स्यतीत्यत आहुः प्रतीतिस्त्वित। दृष्टान्तीयाशेषधर्मापत्त्या माभृत् व्रतीतिः। उपपादिताऽलौकिकी पर्तीतिस्तु सादेवेत्यर्थः। पराश्चि सानि इत्युक्त-श्रुतेरेत्रकारः। तथा च न बाह्यत्वप्रतीतिकृत आनन्दमयत्ववाध इति भावः। एतेनैवाभिन्न-त्वकृतस्थापि परिहारमाहुः परीत्यादि। अनेनैचेति 'अनावृतत्वाद् बहिरन्तरं न त' इति विशेषणेनैव । परिछिन्नत्वे हि भिन्नत्वं व्यापकत्वेन तस्मिन् परिहृते भिन्नत्वमपि परिहृत-प्रायमेवेत्यर्थः । कथमित्याकाङ्मायां तत्र हेतुत्रयमवतार्य च्याक्ववन्ति स अस्मित्रित्यादि विवेचनीय इत्यन्तम्। अस्मिचिति तृतीयपादोक्तेर्ये। प्रथमतो वेदान्तशास्त्रीयं हेतुमाहुः सचिदिति। सचिदानन्दरूपो भवान् सर्वः अंशत्रययुक्तः। गवर्णलोपः 'सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्में'ति श्रुतेः। भगवानित्युत्तरत्राप्यन्वेति । 'सदेव सोम्येदमग्र आसी'दितिश्रुतेः। जीवा-त्मेति द्वितीयनवमाध्याये स्पष्टम् । 'यतो वाचो निवर्तन्त' इत्युपक्रम्या'नन्दमेतजीवस्थे'-तिश्रुत्युक्तमानन्दं च्यावर्तयन्ति सा न आनन्दरूप इति । किन्तु 'यतो वाची निवर्तन्त' इत्युपक्रम्या'नन्दं ब्रह्मणो विद्वा'नित्युक्त आनन्दमयः। काल आनन्दमयश्रेष्टा सधर्मक आनन्दमय इति, 'आनन्दरूपममृतं यद् विभाती'तिश्रुतेः। अचेति एकसिन् सर्वरूपे। व्यावर्तकत्वं भेदकत्वम् । जगत इत्यादि जगतो जडस कर्ममयस, जीवानां ज्ञानानां, फलस्य कर्मद्वारा जीवफलस्य । यथा जगदाश्रये सति जगद् भेदकम् । आश्रयो मिद्यते जगद्वत्वात् । घटत्ववान् घट इत्यत्र घटत्वजगद्वति घटे पटमेदवत् । पृथिवी इतरेम्यो मिद्यते गन्धवस्वादित्यत्र गन्धजगद्धत्यां पृथिव्यामवादिमेदवत् । जगदाश्रयो मिद्यते जीवेभ्यः, कौस्तुभवत्। जडाश्रयाद् भिद्यते। एवं फलस्य भेदकत्वं, कृष्णाश्रयः भिद्यते आनन्दमयत्वात्। आनन्दमयजीववत्। एवं न सम्भवति भेदकत्वम्। त्रयाणां मतीति 'सत्यं ज्ञानमनन्तं त्रक्षे'ति ज्ञानखरूपम् । 'ज्ञानमात्रं परं त्रक्षे'तिवाक्यात् । अपि स्त्ररूप-मिति पाठे स्वरूपं समष्टिः। एवकारस्तु व्यावर्तकाभावे समष्टित्वेन सित ज्ञानरूपत्वात्।

सर्वरूपस्येति सर्वं त्रयं तद्रुपखेत्यर्थः। 'सर्वातमन' इत्यसार्थमाहुः सर्वेषामिति। तेन पष्टीतत्पुरुषः। 'आत्मवस्तुन' इत्यसार्थमाहुः सर्वातमनामिति। आत्मनेति सखरूपेण। महत इति अवतारस्य। अंद्यान्तरेरिति सदानन्दरूपैः। भगवता आकाशस्वरीरेण। ज्युचरणे सित 'छिद्रा व्योग्नीव चेतना' जीवा भवन्तीति। आत्मनैचेति सखरूपेणेव। इतर्व्यावर्तक एवकारः। अग्र इति उल्लल्खन्यनस्थले। तथा चपरिछित्रतया भिन्नत्वसापि स्वीयेच्छया स्वेच्छाकृतत्वान्न तत्प्रतीत्याप्यानन्दमयत्ववाध इत्यर्थः। एवमेतैः श्लोकैविदितत्वे न्नस्नत्ववाधकदोषपरिहारेण विदितोसीति प्रतिज्ञा समर्थिता। उपसंहरन्ति स एवमित्यादि। पश्चात्मक इति पृथिव्याद्यात्मकः। कालात्मकः पश्चनित्ययागात्मकः इति शास्त्रद्वयम्। वेदवेदान्तरूपम्। पश्चरात्रशास्त्रीयम्। 'पश्चात्मकः स भगवा'निति पश्चरात्रात् । तीति इत्येवं निरूपितोवतारः।

१०-३-१८, य आत्मन इत्यत्र पञ्चात्मक इति पृथिव्याद्यात्मकः। 'तसाद्वा एतसा-दात्मन आकाशः संभृत' इत्यादिश्रुतेश्रतुर्श्वजः। उक्तरूपश्च । तन्त्रेत्यादि'गहना कर्मणो गति'-रिति बोधयन् अनुकर्णं वैदिकप्रकारानन्तरं 'पश्चात्मकः स भगवा'निति पश्चरात्रं तद्र्पेण वेद-मेदेन तमस्योक्तत्वात तत्रत्यचतुरूपो निरूप्यते भयाभावाय। 'सोविभे'दिति बृहदारण्योक्तं भयमेकस्थेति । प्रथम इति परब्रह्मरूपः । यत् प्रवदन्तीति 'इत्थं विचिन्त्य परमः स तु वासदेवनामा बभव निजकारणमुक्तिदाता, तस्याञ्चयैव नियता परमापि रूपं वत्रे द्वितीयमिव यत् प्रवदन्ति माया'मितिपश्चरात्रवाक्यात् । केवलयेति सदस्पृष्टया । न मुच्यत इति 'योन्यथासन्त'मितिश्चत्यक्तपापापस्या मर्यादाभक्तिप्रतिबन्धान् न मुच्यते। सदुबुद्धिरस-अन्ये जगति या बुद्धिः सा तामसी । तमोऽज्ञानजमित्यज्ञानाच न ग्रुच्यते । वदनेवेत्यस्य प्रथममाहेत्यनेनान्त्रयः। अन्तरेवेत्यादि खान्तरेव खसाद् बहिः पराक्देशे। वासुदेव-पदात स्वस्य वसुदेवस्थान्तरे खसाद वसुदेवाद वहिः। केवलचिदानन्देति चित् श्रीरा-नन्दो ब्रह्मानन्दः तद्रुपः । श्रीकार्य उत्पन्नत्वात् । आत्मभूतस्येति केवलचिदानन्दरूपस्य। हरूचे िचति लौकिकेन्द्रियसामध्येन दृश्येषु । आत्मनैचेति अन्तर्वर्तिनानुभवरूपभगवता । तेषामित्यादि सङ्घातरूपाणाम्। सत्त्वाभावात् व्यावहारिकसत्त्वसाप्यभावः कारणे सत्त्वाभावात् । बन्धकेश्विति सर्जकत्वेनेच्छाविषयत्वात् । व्यवस्यति निश्चिनोति । तादशस्य अनुधत्वं न्युत्पादयन्ति अस्तीति । परमार्थीसीत्यन्वयः । तेन तात्रिकोवस्यति । तन्त्रं वेदविरुद्धांश इति परमार्थः । आत्मन्यतिरेकेणेति तसिल् तृतीयार्थे न्याख्याय ष्ट्यार्थे तसीव व्याख्यानं आत्मसम्बन्धेत्यादि । मोहित इति मुद्द वैचित्ये, मायाधर्मो मोहः। आत्म सम्बन्धादिति अनुभवसम्बन्धात्। 'आत्ममायामृते राजन् परस्यानु-भवात्मनः न घटेतार्थतम्बन्धं इतिवाक्यात्। तस्येति श्रीकार्यसः । वैराज्यार्थमिति

अस्ति सन्वं तथापि प्रपञ्चे वैराग्यार्थं केवलया जगत् सृज्यत इति मतम्, अनुवादात्। अस्येति मतस्यानुवादः । तत्रोक्तत्वादिति भावः। नोपपद्येतेति खपुष्पत्यागायोगात । अनुवादेनेति सिद्धस अथनमनुवादस्तेन । सिद्धं वैदिकमतम् , तस्तानुवादसान्ने पुनरुक्ति-दोषरहितः । सम्बन्ध इति अज्ञातः । प्रतीखतीति अनुभवातिरिक्तः । सङ्घात इति 'अत्र मां मार्गयन्त्यद्वे'तिवाक्यात्। ज्ञानमार्गीयज्ञानानन्तरम्। आत्मघ्यतिरिक्तमिति 'कामं कामं पुरुषो निर्मिमाण' इतिश्चत्युक्तात्मन्यतिरिक्तम् । गृह्वातीति सच्वेन गृह्वाति । सत्त्वसिद्धिच्यतिरेकेणेति पाठे । खत्वसिद्धिच्यतिरेकेणेति पाठे खत्वेन गृह्णाति । पुरुषोपि भूत्वेति पुरमुपति दहतीति पुरुषः। 'सूर्य आत्मा जगतस्तस्युपश्चे'ति श्रुतेः। पुरा आसेति ब्रह्मणि पुरुषपदन्युत्पत्तिः। पुरि शेत इति स्त्रीपश्चसाधारणी न्युत्पत्तिः। निवृत्त तर्षें'रित्यत्र स्पष्टः। पूर्वेणैवेति भवतीत्यादि क्रियापदम्। एवकार इतरयोगन्यवच्छेदकः। समीप इति गृह्यत इति शेषः। न्यूनपूरणं स्पष्टम्। तथा चादरेण ब्रहणाद्बुध एव स इति भावः। अन्योपेति दत्तात्रेयगुरुवत् । आत्मसम्बन्धात् सस्वानुवादेन । ग्रहणमिति आदरेण महणम् । येनैव प्रकारेणेति आत्मव्यतिरिक्तत्वेन प्रकारेण । गृह्यातीतीति इति हेतोर्न्यो-पदेशार्थमनुवादेनापि ग्रहणसम्भवन्यतिरेक इत्यर्थः। एवं 'निगमो वसुदेवोसु'दितिश्चत्या वसुदेवनिगमस्य वैदिकप्रकारेणोक्त्वा स्तुतिं तद्गौणतत्रप्रकारेणोक्तौ 'वेदान्तरूपवेदेन स्तुतिं प्रभुचरणा आहु: अथवेत्यादि । व्यतिरेकमिति व्यतिरिक्तत्वं प्राप्य सन् व्यावहारिकः सन् । धर्मित्राहकेति उभयन्यपदेशसूत्रोक्तेन। न हीति हि युक्तश्रायमर्थः । मक्तिमन्तरा सरुपाज्ञानात्। तस्यैवेति तैः सह सम्बन्धस्य । तदसम्भव इति व्यावहारिकसन्त्रो-त्यस्यसम्भवः। इति भाव इति इति हेतोस्तादशसुपादददबुध एवेति भाव इत्यर्थः। तथा च तश्रेपि मिन्नस्य जगत एव वैराग्यार्थमसत्त्वं सार्थते न तु खरूपात्मकस्रोति तत्रमपि वेदेन समानम् । मोक्षघमें पश्चरात्रस्य तथात्वनिश्वायनादिति बोधनार्थमेवं व्याख्यातमतो न कोपि दोप इत्यर्थः। श्रीधरीये व्यवस्थत इत्यात्मनेपद्पाठदर्शनात् तस्मिन् पाठे जीव-ब्रह्मवादानुक्तेः। किश्व। 'स्वन्यतिरेकत' इत्यस्य स्वपदघटितस्य स्वस्मिन् यदमाने व्यतिरेक इति व्यतिरेकलक्षणासम्भवात् इत्यरुव्या पश्चान्तरमाहुः अथवेत्यादि । आत्मनो द्रष्ट्रिरिति आत्मपदार्थः द्रष्ट्रिरिति । अनुभवेन सन्वकर्तुः स्वस्यात्मीयस्य जीवस्य हरुयेषु स्रोन्द्रियसामर्थ्येन दृश्येषु भगवदीयकरपादादिषु । वर्तमानः न्याप्य श्चितः । त्यवस्यत इति जीवत्रहावादेन जनविम्रुखकरणनिश्चयं कुरुते इत्यर्थः । अत्र फलमात्मने भवतीत्यात्मने-पदम् । स्वात्मत्वेनेति अखव्यतिरेकपद्विवरणम् । विवर्तवादे आत्मानात्मविभागाभावा-दात्मत्वमपि न वक्तुः श्रवयते इत्यमिमतादित्युक्तम्। सिद्धान्ते कराम्बुजं पदाम्बुजमित्यत्र विशेषमाहुः अव्ययान्तेति । तसिलन्तमव्ययम् । कोषि त्वचीति व्युहत्रयं गुणप्रययक्तं

वासदेवी गुणातीत इति तन्त्रे सिद्धान्तादिति भावः । एवमनुवादपदस्वारस्येन तन्त्रमतम् । १०-३-१९, त्वत्तोस्येत्यत्र प्रयुक्तरूपमिति यो भवान प्रत्यक्षगोचरः परज्ञक्षतया वासुदेवत्वेन निरूपितः गुणातीतस्तमेवेश्वरत्वहिरण्यगर्भत्वाभ्यां प्रद्यस्ररूपत्वेन निरूपय-तीत्यर्थः । स हीति प्रद्युप्तः, हिहेंतौ, राजसन्वात्। निरूपित इति पश्चरात्रे निरूपितः। प्रकृतिमिति रजःसच्वतमोमयीं भृतप्रकृतिम् । प्रकृतौ रुघेवेत्यादि । सामीप्ये सप्तमी । प्रकृतिसमीपे शाक्तमते रुयेव ग्रुख्या। नतु राजसाजनम भवतु स्थितिप्रलयौ कृत इत्यत आहुः सङ्कर्षणादिति । न प्रद्युम्नमात्रात सृष्टिः, किन्तु ब्रह्मोपाधिरजोरूपात प्रद्युमात । एवं चेश्वरवत् प्रद्युमोप्यनुस्यतः। एवं च वासुदेवात् सङ्कर्षणः, सङ्कर्षणात् प्रद्युमः, प्रद्यु-सादनिरुद्ध इति । सङ्कर्षणादुत्पन्नेनैव सत्रनामा तस्यां जगत पुरुषो वोत्पाद्यत इत्यर्थः । जगदुत्पत्तीत्यादि प्रद्युम्नादुत्पत्तिः, प्रद्युम्नानुस्यृतवामुदेवात् स्थितिः । प्रद्युम्नसङ्कर्षणात् प्रलय दति । तन्माञ्चेणैवेति सन्निधिमात्रेणैव । एवकारव्यावर्त्यमाहः न त्वित्यादि । वासुदेवचदिति विम्मप्रतिविस्यन्यायेन,प्रेरकत्वेनापीत्यर्थो वा। तदत्रेति तन् मतं अत्र स्तुतौ । त्वत्तः प्रशुक्तरूपादिति नतु वामुदेवादिति कृतो नोक्तं तत्रत्वादिति चेत्र । गौणम्रख्यन्यायात् 'वदन्ती'ति वचनेन तन्त्रे लोकमतस्य प्रवलत्वात्। शब्दवलविचारक-त्वादाचार्याणाम् । किञ्च, युष्मच्छन्दस्य गर्भसम्बद्धे प्रद्यसे पर्योगः दशमस्त्वमसीत्यत्र तथा दर्शनात । लोका चदन्तीति तश्रेपि लोकमतत्वादस्वरसः । अतो 'वदन्ती'तिपदेना-म्बरसार्थं प्रश्नेस्हणादिति व्याख्यातम् । प्रश्नुस्नेन रूपं यस्य, प्रश्नुस्ने रूपं यस्येति वा, प्रश्नुस्नो रूपं व्यवहार्यं यस्त्रेति वा, प्रद्युन्नेन रूप्यते व्यवहियत इति वा। ननु सङ्कर्षणत्यागे किं मानमिति चेस । शब्दवलविचारकत्वादाचार्याणाम् । तन्त्रे तथाशब्दः । अस्तु तथैनेति सामध्यति साक्षात्कर्तृत्वमस्तु । महदैश्वर्यादीति महतां ऐश्वर्यं मृदपूजनाश्रयत्वं तदादि समत्वं सुन्वं सत्यवस्य च । एतेषां गुणानां पालनकर्तृत्वं च्युत्पादयन्ति स आज्ञयैवेति । विकारनियमाभावेष्याज्ञानियमस्तु वर्तत एवेति भावः। आज्ञायैवेति पाठोपि। तथा चागुण-पदस्यैश्वर्यादिगुणानाश्रय इत्यर्थः। अयं चेति वासुदेवः च पुनरयं प्रह्यस्नः । मायागुणानां ज्ञानिनां प्रत्युदत्तानामभावाद् गुणातीतः। अस्येति प्रद्यस्य । विकिया गुणानामिति मावः। अत इति गुणादर्शनात् । अधटमानमिति कर्तृत्वमघटमानमेव । तर्हि विरोध इति सामध्यसत्तायां विद्यमानायामप्यकर्तृत्वे कर्तृत्वकाले, कर्नृत्वाकर्तृत्वयोविरोधः। अन्त-रक्षेति खल्पापेक्षमन्तरङ्गं बह्वपेशं बहिरङ्गम् । चलिष्ठा इति तेन त्वत्तः अनीहात् अगुणात् अविक्रियादेषां सामानाधिकरण्यमिति भावः। पक्ष इति प्रद्यस्रपक्षे । वास्त्रदेवादिति गुणातीतात् । तन्नाहेति वासुदेवाद् भेदं वक्तं कर्तृत्वाकर्तृत्वयोविरोधाभावे हेतुमाहेत्यर्थः। एवमारोपवादसङ्गत्या कर्तृत्वाकर्तृत्वविरोधः परिहतः । सिद्धान्ते तु निर्वाहकसङ्गत्याऽ-

विरोधमाहुः विरोधे ह्येकतरेति । नैवंकल्पनेति नैकतरपरित्यागकल्पना। देशमेदेनेति श्चेयम्। नन् ज्ञाप्तत्वेन सर्वभवनसामध्येपि विकृतत्वस्य विद्यमानत्वाज् जगदकरणेम्त्येवी-भयोविरोध इत्यत आहुः किञ्च नेति । ब्रह्मरूप एवेति विशेष्यत्वात् पूर्वम्रुपादानम् । 'त्वयी'ति युष्मच्छब्दार्थः, प्रधुम्नो वा विशेष्यम् । जगत्कर्तृत्वमिति अन्यथाकर्तृत्व-सामध्येंन, रजो विनापि कर्तृत्वम्, जगत इति वोध्यम् । नापेक्ष्यन्त इति कर्तृत्वार्थं नापेक्ष्यन्ते । ईश्वरत्वादिति कर्तुमकर्तुमन्यथाकर्तुं समर्थो यः स पूज्यते महैरितीश्वरः। विरोधाभावम्पपादयन्ति स आज्ञाकाक्तिरिति। एकतरेति कर्तृत्वाकर्तृ-त्वयोरेकतरपरित्यागः । प्रकारान्तरेणाष्य्रपपादयन्ति स किञ्चेत्यादि । इयमिति कर्तृत्वा-कर्तृत्वविषयिणी । ज्ञास्त्रीयेति शास्त्रं वेदान्तरूपम्, 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्त' इति 'निष्कलं निष्क्रयं शान्त'मित्यादि च । शास्त्रशब्दाद 'बृद्धाच्छः'। समभवतीति विरोधाभावाय सम्भवति । यथेति सिंहत्वमाणवकत्वे विरुद्धे, सिंहपदस्य गौण्या वृत्या कौर्यादिगुणवाचकत्वम्, "लक्ष्यमाणगुणैर्योगात् वृत्तेरुक्ता तु गौणते"ति, सिंहपदेन कौर्यादिगुणाः लक्ष्यन्ते, आधेयतासम्बन्धो लक्षणा, तथा च सिंहनिष्ठकौर्यादिगुण-विशिष्टो माणवक इत्यर्थः, तथा जगरकर्ताऽविकृत इत्यन्न, वस्यमाणरीत्या च, तथा च निर्वोहकसङ्गतिप्रकारादन्यः प्रकारः प्रकारान्तरम् । चतुर्थपादं व्याक्कवन्ति स्। तथैत्यादि । यथा दृष्टान्ते सिंहस्तथा। कर्तृत्वाधारभूतो भगवानेव। 'परात त तच्छते'रिति सन्ना-देवकारः। आधारत्वे सिद्ध इत्यन्वयः। तत्र हेतः निराश्रयस्येति। त्रिगुणात्मकं जगत् कचिदाश्रितं गुणत्वात् रूपवत्। तद्वारेति आधारत्वद्वारेत्यर्थः। कर्तृत्वमाधारत्व-समानाधिकरणं गुणेषुपचर्यते । 'गुणै'रिति सप्तम्यथे तृतीया । भगवान् सगुणः कर्तत्यत्र भगविश्वष्टगुणेषु भगवच्छब्दं कर्नुत्वलक्षकं कृत्वा तद्वान् (तद्विशिष्टः) सगुणः, अर्थात् गुणाः कर्तत्ववनत इति गुणेषुपचर्यते । यहा । गुणैः सह वर्तमाने त्वरयुपचर्यते, सहार्थे तृतीयान्तस्य क्रियायामन्वयो दृष्टः, पुत्रेण सहागतः पितेत्यत्रेतीहापि तथा । तेन वेदान्तगुणेषुपचार इति लभ्यते, न तु 'गुणै'रिति सप्तम्यथें तृतीया। ननु पूर्वोक्तहेतुद्वयेन कर्तृत्वाकर्तृत्वयोरविरोधे सिद्धे पुनरुपचारेणाविरोधसाधनस्य किं मयोजनिमत्याकाङ्कायां तत्वयोजनं टिप्पण्यामाहः अविरोध इत्यादि। द्वितीयकोटीति कर्तृत्वकोद्युपश्चितिः। न प्रामाणिकीति श्रुकौ रजतोपस्थितिवत् । हेत्वन्तरमिति 'त्वदाश्रयत्वा'दिति हेत्वन्तरम् । पूर्वेणेति पक्षेण । तच्छञ्जयेति विरोधशङ्कया। तथा च मुलानुसरणं प्रयोजनमिति भावः। ननु मुले उपचार-पक्षः किमित्युक्तः सहार्थतृतीयान्तपदेन इत्याकाङ्कायां यत् सुवीधिन्यां वस्तुत्तरिस्व-त्यादिनोपपचात इत्यन्तेनोक्तं तदुक्तवेदान्तपक्षेपीत्याशयेन तदु विष्टुण्यन्ति स वस्तुत्ति स्तिवः त्यादि ज्ञेयमित्यन्तम्। तथा च मृले गुणेषु कर्तृत्वोपचार इत्याशयो न तु भगवति वह-

पचारो वेदान्तपक्षे, एवं च सुबोधिन्यां गुणा एव कर्तार इत्यस्य अभिमानेन कर्तारः। अत एवेत्यसाभिमानादेवेत्यथां ह्येयः। अतो न वेदान्तपक्षे विरोधः। सुबोधिन्याम्, प्रद्युम्नस्य स्मृतिरूपश्रीद्वारा सृष्टो मायिकत्वात् साङ्क्ष्यावरुम्बनं स्पष्टमेव। अत एव साङ्क्ष्यादय इत्यादिश्वदः। सुबोधिन्याम्। अप्ययमाश्रय इति अपिनोक्तवेदान्तमतीयकर्तृत्वस्य। अयमिति भगवान्। कार्यकारणेति कार्यकर्तृत्वं कारणानि गुणाः तेषामिमानाःभावेष्याधारत्वात्। तथा चोपचारो रुक्षणापि। आधाराध्यभावरुक्षणा। कर्तृत्वेति भगवित कर्तृत्वकथनं मायिकसृष्टावपि तश्रमतत्वादुपपयते इत्यर्थः। स्रोकार्थं निगमयन्ति एवं जगत इत्यादि। अमायिकत्वमिति स्मृत्यां प्रकृत्युत्पादकथनात् सार्ती सृष्टिरमायिकीति। अक्तर्तृत्वमित्यादि तृतीयचरणेनोभयम्। चकारेण पूर्वार्घं रोका वदन्तीति कथनादकर्तृत्वम्, चतुर्थचरणेन कर्तृत्वमिति विभागः।

१०-३-२०. सत्त्वमित्यत्र वामुदेवात् प्रद्युमतथ वैलक्षण्येनानिरुद्धं निरूपितंतुं पूर्वोक्तमनुवदन्तोनिरुद्धमवतारयन्ति स इदमित्यादिना । प्रद्युभे प्रकृतिजननद्वारा इदम्हत्पत्तिस्थितप्रलयात्मकत्वं आध्यात्मिकत्वेन 'अनीहा'दित्यादिवाक्यादध्यात्मभवत्वेनोपादानत्या निरूपितम् । उत्पत्तिस्थितीति उत्पत्तिस्थितिपलया आत्मिन्यस्थेति तथोक्तम् । 'अधिष्ठानं तथा कर्ते'ति वाक्यमनुसन्धेयम् । अतः परमधिदैवंभवत्वेन प्रयोजकत्यांशतः उपादानत्यात्रानिरुद्धं जगत्कर्तारमुपपादयति । तथा च वासुदेवः तद्यस्थत्वेन, प्रद्युम्न उपादानत्वेन, अनिरुद्धः प्रयोजकत्वादिना कारणमित्येवं मेदम्रपपादयत्तित्यर्थः। तद् व्युत्पादयन्ति स यथा वेत्यादि । उत्पादक इति वीजद्वाराप्रयोजकः। पृष्टिद्वारा इन्द्रादिः। आदिना मेद्यः। यथा वा ब्रह्मादयः। ग्रुणावतारा उच्यन्त इत्यन्वयः। जित्यमिति त्रयोवयवा यस तादश्क्ष्पम् । विष्णोः स्यामत्वादत्र ग्रुकुत्वं कथमुक्तमित्यत् आहुः उपाधीति । उपाधिक्ष्पो यः कालः कृतादिः तत्कृतानि त्रीण्यपि क्षाणीत्यर्थः । कालात्मत्वाद् भगवतः। अस्मिन् पक्ष इति ग्रुणावताररूपेषु सत्त्वस्य स्यामः तमसश्च ग्रुक्को वर्णो निरूपितः ततो विपरीतपक्षे । तद्यर्थमिति रूपनिरूपणार्थम् । गुणानिति स्थित्यादिगुणान् । रूपाणीति वर्णान् । त्रिलेकस्थितिपदेन पालकोनिरुद्धः उक्तः। तश्चे प्रशुम्भस्य सृष्टिकर्तृत्वेनानिरुद्धस्य पालकत्वेन प्रसिद्धेः ।

१०-३-२१. त्वमस्येत्यत्र सङ्कर्षणात्मकमिति वासुदेवकार्यम् । सङ्कर्षणकार्य-मिति रक्षणस्य तद्वेषिदैत्यहननजन्यत्वेन कार्यकारणयोरैक्यात् । सर्वज्ञतेति अनागतज्ञानं सर्वज्ञतान्तर्गतम् । तस्य वसुदेवस्य । आर्षज्ञानमिति ऋषेर्मन्त्रद्रष्टुरिदमार्षम् । मन्त्राः लीलामतिपादका अपि ।

१०-३-२२. अयं त्वित्यत्र लौकिकस्येति लौकिकः कंसकृतीपद्रवी बलिष्ठः

विश्वदसस्वत्वे श्रात्वेपि विद्योपमर्दोऽविद्ययेति भगवते ज्ञापनायेत्यर्थः। भयमविद्याकार्यं, तसात् । 'तु' राब्द इति पूर्वार्थव्यावर्तने शक्तः । अज्ञाप्य इति ज्ञापयितुमयोग्यः कंसो-सभ्यत्वात् । न इति बहुवचनं सर्वामिश्रायेण । वर्तमानेतिफिकिका नातिप्रयोजना। पूर्वंश्लोके आर्यज्ञानस्थोक्तत्वाद् वसुदेवसा। अस्येति वसुदेवसा। मारणीय इति शङ्खाद्यायुधः धारित्वात् । गन्तव्यमिति शिशुर्भृत्वा मां ग्रेरियत्वा गन्तव्यम् । लक्ष्यत इति अर्थाज् आयते। ग्रन्थाच् । न्यूनपूर्णाद् वा ज्ञायते।

१०-३-२३. अधैनमित्यत्र पार्थियतुमिति 'प्रार्थिते वा ततः किं स्वात् स्वाम्यमि-प्रायसंशया'दिति योगविषयं भक्त्याविभृतपुरुषोत्तमस्य न तु त्रक्षविद्याविषयमिति ज्ञापितम् , देवक्या ब्रह्मविधात्वास्। प्रथमत इति शरणगमनात् प्रथमतः। पदचतुष्टयार्थमाहुः स्वस्यै-वेत्यादि । पह्मिः श्लोकैः विदितस्य ब्रह्मत्व उपपादिते आत्मजादिपदासङ्गतिर्बह्मविद्यादेवकीं प्रति तद्वारणाय मिन्नप्रक्रमार्थकाथशब्दाभिप्रायेण पदचतुष्टयं सहेतुकं विवृतम् । स्वस्यैवे-त्येवकारो'थ'शब्दस्य मिन्नप्रक्रमार्थत्वात् वेदादिरूपवसुदेवव्याष्ट्रस्यर्थः । 'वीक्ष्ये'त्यस्यार्थः भातवतीति । तथा बुद्धेरिति'वैष्णवीं व्यतनोन् मायां पुत्रस्नेहमयी'मिति वाक्यात् । तया तामसाऽपुत्रेपि पुत्रत्वज्ञानात्। न तु 'स्रीशुद्धद्विजजातीनां त्रयी न श्रुतिगोचरे'ति ज्ञाना-भावात्। 'महापुरुपे'त्यसाभासमादुः परमित्यादि। चतुर्भुजादीति आदिना श्रीवत्स-लक्ष्मादि । इति तदर्थमिति इत्येवं श्रीदेवक्याशयज्ञापनाय । देवक्याः स्मृतिप्रकारेण स्तुतौ हेतुमाहुः स्वबुद्धेति । स्त्रियाः श्रौतज्ञाने नाधिकार इति भावः । 'उपाधाव'दित्यस्य 'प्रपद्य' इति वक्ष्यमाणैकवाक्यतयार्थमाहुः दारणं गतेति । यथा प्रथमस्कन्धे पृथा उपधावनानन्तरं शरणं गता । तत्र शरणं कार्पण्यरूपम् । अत्रापि तदेव । शरणमुपोपसर्गार्थः। उप दाक्षिण्ये प्जायां वा विश्वकोक्षात्। दाक्षिण्यं पूजा वा शरणम्। धाव् गतिशुद्ध्योः। भ्वा॰ उ॰ से॰ । आभासोक्तवाक्यार्थम्रुपपादियतुं स्तुतिमाहुः स्तुत्वैवेति । ब्रह्मविद्यात्वा-देवकारः। गमिष्यतीति चतुर्थश्लोके । भीतेति ब्रह्मविद्यात्वादिति भावः। निवर्तयतीति मगवान् अभयं मोक्षं कथं न ददातीत्यर्थः। येनेति साधनेन। विसाय आश्चर्यरसः। 'तमद्भुत'मित्यत्रोक्तोद्भुतरसोत्र सारितः। विसयः स्थायिभावः। चमत्कारदर्शनस्पर्शनसरण-जनितोऽपरिपूर्णो मनोविकारो विस्मयः। 'रतिर्हासथ शोकथ क्रोधोत्साहौ भयं तथा जुगु-प्सा विस्मयश्रेति स्थायिभावाः प्रकीर्तिताः'। 'स्थायिभावो रसः स्मृतः' परं तु परिपूर्णः। 'चित्रं महानेष बतावतारः क कान्तिरेषाभिनवैच भिक्षः, लोकोत्तरं धैर्यमहो प्रभावः काप्या-कृतिर्नृतन एष सर्गे इत्यत्र विभावादयः। नायकवचनम्। एष पुरुषः महान् विकाररहितः चित्रम् । बत हर्षे । एषा कान्तिः क्ष १ न कुत्रापि । प्रकारोभिनव एव । चैर्यं लोकोत्कृष्टम् । अहो प्रमावः । आकृतिरिप का ? अपूर्वेव । ब्रह्मण एप विषयसर्गः विषयसृष्टिर्नृतनः । अत्र

४६५

लोकोचरवस्तुदर्शनादिविभावः। नेत्रविकासाद्यनुभावः। हर्षादि व्यमिचारी । विस्रयस्यायि-भावोद्भुतरसः । इतिसरस्वतीतीर्थः । एवं प्रकृतेषि । भक्षिः, तत्र गमनोपवेशनदर्शनादिगत-सौन्दर्गतिशयस्थेति विस्तारिकाकृत्। तस्याश्रया । 'खायिभावी रसः स्मृतः' इति रसशास्त्रे। 'अभिसरत्युदायुघ' इत्युक्तं ततश्चो'पाधावत्कंसा'दित्येकं पदमतः क्रियापदाकाङ्गाया'मथ'-शुब्दमन्ते धृत्वा भिन्नप्रक्रमस्तवनभिन्नप्रक्रमस्तस्मिन् सत्य'स्तौ'दितिक्रियापदमर्थोछञ्घमिति तेनान्वयो न तु भिन्नपक्रमे वेदादिशकारेण तत्र स्त्रिया नाधिकार इति । अन्यथेति 'उपा-धावत्कंसा'दित्येकपदामावे 'उपाधाव'दित्यस्या'थैनमस्तौदवधार्य प्रुप'मित्यत्रोक्तेना'स्तौ'-दित्यनेन पौनरुक्त्यं सात्।

श्रीमा.द.स्क.जन्मप्रकरणसुबोधिन्याः

१०-२-२४. रूपं यत् तदित्यत्र अष्टभिरिति श्लोकैः। 'पश्चमि'रर्थैः। अर्थानां संनिवेशादन्यत्र । अष्टानां स्वरूपमाहुः आधिदैविकमित्यादिना। रूपच्चयं क्रमतस्त्रयाणां स्रोकानाम् । तुरीयसार्थमाद्गः कारणागमने हेतुमिति । हेतुस्तुरीयसा 'मर्त्यो मृत्यु व्यालभीत'इत्यस 'पञ्चिम'रित्यत्रापि तुरीयसार्थसः। प्रकृत इत्यारभ्य पञ्चमसः। 'पञ्चिमे' रित्यत्राधिदैविकार्थसः। इदानीमित्यारम्य सिध्येदित्यन्तं षष्टसः।'पश्चमि'रित्यत्राध्यात्मिः कसार्थसः । 'मधुमुद्दने'तिपदात् । 'कृष्णस्तु भगवान् खय'मित्युक्तसाधिदैविकसाधिभौतिक-वसुदेवमनःसम्बन्धात् आध्यात्मिकत्वम् । अत्र टिप्पण्याम् , तन्मारणेति आकाशवाणी-प्रामाण्यात् कंसमारणसंभवे । पूर्वज्ञानेति सुबोधिनीं विवृण्वन्ति स पूर्वसुद्यतेति। ताहकातदर्भानमिति उद्यतायुधकंसदर्शनम् । आकाशादिकृतं मायिकं वा । तथेत्यर्थ इति प्राणा न स्थासन्तीत्यर्थं इत्यर्थः । सुनोधिनी, प्रकारान्तरेणेत्यादिः प्रकारान्तरं जन्माज्ञानरूपं, तेन । प्रार्थयन्ती देवकी । अज्ञानं 'मा विद्या'दित्यनेन पष्टे श्लोके प्रार्थयत इत्येवं स्पष्टार्थेत्यन्यथेतिसुबोघिनीं विवृण्वन्ति स अन्यथेतीति। जनमाज्ञानेति'मा विद्या'-दित्यनेन जन्माज्ञानोपस्थित्या तदभाव उक्तः, न तु जन्मज्ञान इत्युक्तं शक्यतावच्छेदक-लाधवेषि। प्राणास्थितिरिति भगवतो युद्धार्थं प्रवृत्तावित्येव। अयमेव प्रथमपक्षः। रक्षेति इदानीग्रुभयोरेकतरस्य कंसस्य । सुबोधिन्याम् , रूपेत्यादि सप्तमस्य श्लोकस्य । 'पञ्चमि'रित्यत्राधिभौतिकस्यार्थस्य । तंत्रैव सुवोधिन्यां स्पष्टम् । अत्राप्याधिभौतिकत्वं स्पष्ट-यन्ति सम सर्वाधिक्य इत्यादिना। अलीकिक इति प्रार्थनाविषयेऽलीकिकत्व उपसंहते लौकिकसमानेऽलौकिक इत्यर्थः। श्लीघमिति संस्काराभावेषि । चे इत्यत्र इ इत्यस्याश्रर्यार्थः कस्य छेदः। स्वार्थमिति स्वस्याः ब्रक्षविद्याया विषयत्वार्थम् । आधिभौतिकम् । वसुदेव-मनोपि ब्रह्मविद्या । मन ज्ञान इति धातुपाठात् । 'यतो वाचो निवर्तन्त' इतिश्रुतेः । द्वयमिति 'स त्वं घोरा'दिति 'जन्म त' इति श्लोकद्वयोक्तं द्वयम् । प्रकृतेति प्रकृतायां भयकृतस्तुतौ ।

खस्येत्यादिकोष्टमस श्लोकस । 'पश्चिम'रित्यत्र पश्चमसार्थस । स्वस्येति देवक्याः । भगवत्सेवातुकुलत्वलक्षणं पुंस्त्वं विविधितम्। तदेतत् कारिकायां सङ्गृह्गन्ति सम रूप-त्रयमित्यादि । रूपत्रयमाधिदैविकादि । प्रार्थनात्रितयम् श्लोकत्रयोक्तम् । विज्ञान-मित्यादिकं चतुष्टये प्रत्येकमन्वेति। स्वस्येति देवक्याः, पुंस्त्वं भगवत्सेवानुकूलत्वलक्षणम्। याद्दगिति ब्रह्मविद्यासामग्रीं न्यूनां कृत्वा भक्तिमार्गीयसामग्रीप्रवलविषयकम् । तेन चतु-र्भुजादिरूपोपसंहारप्रार्थनेपि न चतुर्भुजादिरूपे गोपालतापिनीयादिश्रद्धविद्यानिरूपिते काचित् क्षतिः। स्वाभीति 'स त्वं साक्षाद्विष्णु' रित्यभिज्ञानम् । 'अध्यात्मदीप' इत्यनेन प्रमाणम् । आधिदैविक इत्यर्थात्। आधिदैविको भगवान् प्रमाणं, 'अत्र प्रमाणं भगवा'निति वाक्यात्। अन्यत्र ज्ञानमात्रं शाब्दं वा भवत्, न त्वभिज्ञानं, उक्तश्चतेः। प्रसिद्ध्येति प्रसिद्ध्या सह इत्यर्थः । 'यत् तत् प्राहु'रित्यनेन प्रसिद्धिरुक्ता । द्वयमिति आध्यात्मिक-माधिभौतिकं च । आध्यात्मिकस्याथिदैविकाथिभौतिकसम्बन्धजन्यत्वात । अन्यथेति असापि लोकसिद्धत्वे, 'योध्यात्मिकोयं पुरुष' इतिवाक्यात् । प्रमाणानामिति आधि-दैविकादिश्रव्दानाम् । अनुवादकत्विमिति सिद्धस्य कथकत्वम् । तदेवेति प्रत्यिमिञ्चा । आमुपूट्येंणेत्यादि यत्तदोर्नित्यसम्बन्ध इत्यानुपूर्वेण। आकाङ्कावैपरीत्यं 'रूपं तत् यत् प्राहु'स्तद्र्पमित्येवम्। स्वस्य देवनया अनुभवः सबुद्ध्या स्मृतिजनकः तस्य दार्ख्या-र्थम् । अनुभवदाख्यें स्मृतिर्देदा भवति भगवद्विषयिणी । वैलक्षणयादिति आधिदैविका-दस वैलक्षण्यात्। अन्त्रैचेति जगत्सलक्षणत्वेन प्रतीयमान एवासिन् रूपे। नवधा हि जगदिति पृथिन्यप्तेजोनाय्याकाशमनोबुद्ध्यहंकारजीया इति नवधा, 'भूमिरापोनलो वायु'-रित्यादिवाक्यात्। 'तत्त्वान्युक्तानि मे नवे'ति श्रीभागवते। आत्ममायागुणास्त्रयः, विस्तारे नव, एकैकस्य त्रैविध्यात इति वा। यद्वा। सचिदानन्दानां त्रयाणां विस्तारो नव। सूल-रूपमिति 'अक्षरात् सौम्य विविधा भावाः प्रजायन्त' इति श्चतः। 'पुरुषोत्तमेऽन्यक्तरनं समाक्रपी'दित्यधिकरणोक्तम् । आन्यमिति सत्यज्ञानानन्तानन्दम् । जगचेति इदं त्वा-धनिकमिति लोकप्रतीतिरित्यनेनान्वयः। उक्तमिति अन्यक्तं खरूपलक्षणकं द्वेधापि आद्यं कालकृतं परमित्येवमुक्तं 'अदृश्यत्वादिगुणको धर्मोक्ते'रित्यधिकरणे च । वदन परिमाणेनेति शब्दो वदन् परममहत्परिमाणेन । तथैष रूपमिति इति लोक-प्रतीतिरित्यन्त्रयः। तदिति प्रसिद्धं सूर्योदिनिष्ठम्। सूर्योदिनिष्ठतेजसो भगवदीयत्वे यक्ति-माहः अन्यथेति । तेजसो भगवदीयत्वाभावे जगन्वावच्छेदेन जगदिभव्यक्तिर्न स्थात । दशाङ्गलं विम्यमिति। तथा च तेजो भगवदीयं न स्थात जगदभिव्यक्तिर्न स्थान दित्यन्यथाज्ञानरूपा युक्तिः। नतु कारणवैजात्ये कार्यं कथं त्रिगुणमित्याकाङ्कायां समवायि-कारणवैजात्ये तथा न तु कर्तृत्वे इत्याहुः ग्रुणानामित्यादि । ग्रुणानां कारणत्वं साङ्ग्यमते ।

मधुसुद्दनसरस्वतीतीर्थ इति प्रतिभाति ।

सिद्धान्तेपि 'आत्ममायामृते' इति वाक्यात । भगवत्कारणतेति भगवतः कर्त्ता । तत्र हेतुः स्वातन्त्रयेति। गुणाधीनत्वेन तथा। 'खतन्त्रः कर्ते'ति पाणिनिस्त्रात्। त्रक्षविद्या-रूपदेवक्याः स्तुतिर्वेदान्तरूपापि । तथा च गुणानां कारणत्वे वेदान्तश्चतिविरोध इति गुणा-तीतमेव कारणमित्यर्थः । निर्भूणं विवृष्यन्ति स्म सदंशा इति । न चितीति ज्योतिरित्य-नेन चिद्रपत्वम्रुक्तम् । तद्विरुद्धा गुणा नात्र तत्र सम्भवन्तीति गुणातीतमेव कारणमित्यर्थः । कारणस्य स्वमतेन निर्गुणत्वमाहुः तदेवेति । प्रपञ्चविरुक्षणमिति निर्गुणमित्यर्थः । रूपं त्वाधिदैविकभृतेन्द्रियादिरूपम् । निर्विकारं विवृण्वन्ति स्म प्रपश्चस्त्वित । भावविकाराः षद्, जायतेऽस्ति विपरिणमते वर्धतेऽपक्षीयते नश्यतीति । अत इति प्रपञ्चविलक्षणत्वातः । तदेवाहुः लौकिकानीति । इदं तु प्रपञ्चविलक्ष्यम् । इन्द्रियादिभिरिति । आदिपदेन सूर्यादिचक्षुराद्याधिदैविकसङ्गहः । नन्वानन्दमात्रे वक्तन्ये 'सत्तामात्र'मिति किमित्यक्त-मित्याकाङ्कायामाहुः विषयकृतमित्यादि । यद्वा । प्रपश्चवैलक्षण्येङ्गीकृते आनन्दवैलक्षण्यं प्राप्तं वारयन्ति सेत्याहेत्याहुः विषयकृतमिति। निराकरणीयमिति 'आनन्दं ब्रह्मणी विद्वान्' इति 'आनन्दमेतज् जीवस्थे'ति श्रुतिद्वयदर्शनादिति भावः । मात्रच्यात्रस्यः कारस्न्यें इत्याहः सर्वमेवेति। कृत्स्नमेव। अपीति अपिना चिद्रपं आनन्दरूपं च। तेनानन्देपि न विषयकृतं वैलक्षण्यमिति भावः। आद्यएदेनानन्दमयस्य मूलभूतत्वात् । 'सत्ता-मात्र'मित्यपलक्षणम् । 'सत्यात्मकं त्वां श्ररणं प्रपन्ना' इत्यत्र सत्यपदवत् । तेन व्यष्टिसत्तार्या कारणत्वभरः । 'सदेव सोम्येदमग्र आसी'दिति छान्दोभ्यात् । तेन स्रीत्वेन स्मृत्या स्तुतिः, विद्यात्वेनोपनिषद् तुसारिणी स्तुतिः । आनन्दांशे जगद्वैलक्षण्यं निराकृतं, अधुना जगद्वैल-क्षण्यार्थं जगति बैलक्षण्यं विशेषरूपमग्रिमविशेषणप्रतियोगिरूपमाहुः विशेषनामेति । व्या-वर्तकविशेषपदार्थनामरूपधर्मवद् भवति परमाण्वंशे । बृहदारण्यकात् पष्टस्कन्धार्थेन विशेषदर्शनं भगवति पष्टस्कन्यार्थवैलक्षण्यार्थम् । पष्टस्कन्ये प्रकरणत्रयम्, नामप्रकरणं रूपप्रकरणं क्रियाप्रकरणं च, षष्ठस्कन्धार्थः पोषणम् , 'पोषणं तद्सुग्रह' इतिवाक्याद् विषयतासम्बन्धेन जगद्वन्यनुग्रहात आश्रयतासम्बन्धेन नामरूपकर्मवान मगवान विल-क्षणः । जीवे विशेषकर्म भगवति सामान्यं कर्मेति बोध्यम् । एवं सर्वमित्यादिफिकका-भासे तात्पर्यार्थाभावदर्शनाद् व्याख्याता जगदानन्दस्यावैरुक्षण्यार्थम् । आवृत्त्या व्याख्या-यते। तर्हि मात्रचोवधारणार्थत्वमपीति तस्याङ्गीकारे निर्विशेषपदस्य कि प्रयोजनिमत्यतो 'निर्विशेष'पदमवतारयन्ति सम सर्विमित्यादि । स्तामान्यमिति सत्तारूपं नित्यमेकः मनेकानुगतं सामान्यं न भवति किन्तु ब्रह्म । इयं व्याप्तिरिति सामान्यत्वेन विशेषवस्येन व्याप्तिः। सत्ता विशेषवती,सामान्यत्वात् ,घटसत्तावदिःखनुमानम् । इतीति एतज्ज्ञापनार्थम् । साध्यतावच्छेदकसम्बन्धभेदात् । सत्तामात्रं सामान्यत्वहेतुमदपि साध्याभाववदित्या-

हेत्यर्थः। अन्ययेत्यादि अन्यथा उक्तव्याख्यानाभावे। सत्तामात्रनिर्विशेषयोः पौन-रुक्त्यं स्यात्। साध्याभावोपि सत्तामात्र एवेत्याहुः विद्योषा हीति। नामरूपधर्मरूपाः। हीति 'चरमः सद्विशेषाणां' इत्यत्रापि विशेषा च्यावर्तकाः। मूलसत्तायामिति आत्म-रूपायां सत्तायाम् । तथा च विशेषवस्त्वं चित्यानन्दे चेति भावः । च्यावर्त्वसस्त्वात् । सत्ता-वन्तस्त्रयस्त्वाद्या इति सामान्ये सत्ताभावाद् धर्माभावप्रयुक्तो नामरूपाभावः । वाङ्किवृत्ति-श्रुतेः । आद्याः द्रव्यगुणकर्मपदार्थाः सामान्यसमवायविशेषाभावेषु । विद्रोषेणेति व्या-वर्तकेन। कार्यं न ज्यावर्तनीयमिति सत्तया कार्यं न ज्यावर्तनीयम् । घटत्वद्रज्यत्वादिना तु च्यावर्तनीयम् । क्वचित् कार्यं न कर्तेच्यवर्तयमिति पङ्किः। सा यथा लिखितपाठकस्य भाष्ये पाठकाधमेषु पाठात् बाहुलकाद् च्याकृता । अधुना जन्मप्रकरणे फले परोक्षाति-परोक्षनादानुक्तेः परोक्षनादमाहुः कर्तव्यवर्तयमिति । अतिपरोक्षनादः। कर्तं छिन्नं तसान् न व्यावर्तनीयमित्यर्थः। काना-न्यक्षरयोरहुखरति(१)परोक्षवादार्थम्। कर्तव्यवर्त् वृत वर्तने किए। इ अम् अन्ययद्वयं आश्चर्ये प्रसिद्धौ चेति परोक्षवादः । कर्तन्ये वर्तनीय-मित्यसः। अन्यथेति सत्तायाः कार्यवैलक्षण्ये। तस्य कारणेति मूलसन्वसमवायिता। 'निरीइ'पदं व्याक्कवेन्ति सा पूर्णमित्यादि । चेष्टमानमिति 'अचेतनत्वेपि क्षीरवचेष्टितं प्रधानसे'ति साक्ष्यस्त्रात् प्रधानचेष्टा । नतु कार्येपि न चेष्टा नियता, आकाशादी व्यभि-चारादित्यत आहुः आकाशेत्यादि।आदिना जडलोहादिकमभिमत्रितम्। चेष्टा व्यापारः। महाभाष्येपि । नतु नैयायिकैश्रेष्टात्मधर्मी व्यापारी जडधर्म इत्युच्यत इत्याकाशे चेष्टा-राहित्यं न कारणासाधारणलक्षणमित्यत आहुः आवरणेति । घटाद्याकाशावरणस्य घटादे-र्गमने सर्विकियारूपे गमने कार्यापगमे घटादिनाशे तिम्रष्टाकाशे साकारे साकारत्वापगमवत्। तथा च चेष्टात्वव्यापारत्वजातिद्वयकल्पने गौरविमिति भावः । अयं दृष्टान्त उत्तरत्र । आकाशापगमस्यापीति आवरणनिवृत्ताविति द्रष्टन्यम् । अन्धकारवदिति सप्तम्यः न्ताद् वतिः । दीपचलनेन्धकारवत् । तथा च दीपचलनेन्धकारचलनवदाकाशेपि घटाकारे दृष्टातुरोघान् नैमित्तिकी चेष्टाङ्गीकार्या । अन्यथा घटाद्याकाराकाशमतीतेर्निविषयत्वापत्तेः। न च सा अम इति वाच्यम् । अमत्वेषि सविषयत्वस्यावश्यकत्वात् । आकाशस्य सर्वगत-त्वात् । न च विषयोऽसन्नेव प्रतीयत इति वाच्यम्। श्रौते मते आकासस्य कार्यत्ववद्-व्यापकत्वस्यापि सन्तात् । अन्यथा 'ज्यायानाकाश्चा'दितिश्चतिविरोधापत्तेः । एवं सिद्धे-ऽच्यापकत्वे तत्र क्रियाङ्गीकारोपि युक्त एवेति पूर्वोक्तप्रतीतेरआन्तत्वमेव युक्तम्। घियां बाधकं विनौत्सर्गिकत्वादिति। नन्वेवं सति ब्रह्मण्यप्याकाशश्चरीरे चेष्टास्तु, मिषत्वस्य तत्रापि श्रौतत्वादित्यत आहुः व्रह्मणीत्यादि। आवरकेति आकाशवद् घटाद्यावरका-सम्भवात् । 'आकाशवत् सर्वगत' इत्याकाश्चरष्टान्तादावरणसम्भवादाहुः अञ्चवेति ।

जगजन्मादिकर्तृत्वेन वेदान्ते न्यवहार्यत्वं, साङ्को तु 'असङ्गोयं पुरुष इती'ति सन्ना-दन्यवहार्यत्वात् । 'प्रधानाञ्जगञ्जायत इती'ति साङ्ख्यसूत्रात् । प्रधानस्य न्यवहार्यत्वात् । एक-स्मिनिति यथाऽव्यक्ते नवधर्माणां क्रोडीकरणं पातङ्किकरणम् । 'क्रोडः शुकरपातक्क्यो'-रिति विश्वः। पतदङ्गः पतङ्गः शकंध्वादिः। तस्यापत्यं पातङ्गिः अत इञ् । पतङ्गार्भकः-करणम् । पृथिन्यामिदं सर्वमिति । अन्यक्तं प्रकृतिः पृथ्वीः । १। एवमाद्ये नवधर्माणां क्रोडी-करणं मुलकारणत्वात् सत्तारूपाणाम् । आद्यः बुद्धिः । आत्मत्वात् ॥१॥ एवं त्रक्षणि नव-धर्माणां कोडीकरणम्। 'मनोमात्रमिदं ज्ञात्वे'ति वाक्यात्। ब्रह्म मनः। 'आत्मा देहमनी-ब्रह्मस्वभावधृतिबुद्धिं वित्रति विश्वात् ।२। एवं ज्योतिपि नवधर्माणां क्रोडीकरणम् । 'ब्रह्म तर्हि अग्निः' इति सुनोधिन्याम् ।४। एवं निर्शुणे, नवधर्माणां क्रोडीकरणम् । 'सर्वाण इमानि भुतानि आकाशात् सम्रत्पद्यन्ते आकाशं प्रत्यक्तं यन्ति आकाशः परायण'मिति छान्दोग्यात् । निर्धुणं आकाशः । 'आकाशशरीरं ब्रह्मे'ति श्रुतेः। 'नीरूपो नील आकाश्च' इति प्रस्थानरत्नाकरप्रनथे । है। तृतीयपञ्चमाङ्कव्यत्ययो वा । एवं निर्विकारे नवधर्माणां क्रोडी-करणम् । 'आपमापामपः सर्वा' इति श्रुतेः । आपः विकारो श्रुद्धिः तद्रहिताः ।६। एवं सत्तामात्रे नवधर्मक्रोडीकरणम् । अतिदेशाधिकरणे प्राणश्चतेः प्राणभूयत इति भावप्रत्य-यात् ।७। एवं निर्विशेषे नवधर्मकोडीकरणम् । निर्विशेषा निराकारा जीवाः । नामरूपधर्म-रहिता वा। तत्र नवधर्माः शरीरद्वारा प्रसिद्धाः । 'नैव किञ्चित करोमी'ति वाक्यात्। ९। एवं निरीहे नवधर्मक्रोडीकरणम् । निरीहोऽहंकारः । अहंकारी सर्वत्र न गच्छतीति। 'ततोहं नामाभव'दिति पुरुषविधवाह्मणश्चतेः प्रथमकार्ये नवधर्मकोडीकरणं युक्तम् ।८। अत्र 'भूमि-रापो नलो वायुः खं मनोबुद्धिरेव च अहंकार इतीयं मे मिन्ना प्रकृतिरष्टधा, अपरेय-मितस्त्वन्यां प्रकृतिं विद्धि मे पराम् , जीवभूतां महाबाहो यथेदं धार्यते जग'दिति सप्तमे ज्ञानविज्ञानयोगाध्याये । वाक्ये अनुसन्धेये । इमे पुरुषोत्तमयोगाध्याये योक्तव्ये । पुरुषोत्तमजन्मप्रकरणात् । तथाहि । 'यो मामेवमसंमृहो जानाति पुरुषोत्तमम् , स सर्व-विदु भजति मां सर्वभावेन भारते'त्यत्र । 'एवं' नाम क्षराक्षरोत्तमत्वेन । तत्र क्षराक्षरयोर्नव-धात्वं, इति पुरुपोत्तमसम्बन्धस्तयोः । प्रकृतिर्यदि खरूपम् , तदात्मसृष्टिः । यदा तु माया तदा पौराणी क्रमसृष्टिरिति ह्रेयम् । बैलक्षण्यस्येति जगद्वैलक्षण्यस्य । वक्तव्यत्वादिति अत्रैवाग्रे वक्तव्यत्वात् । तादृशमिति नवविशेषणविशिष्टम्, स्वदोषेणैवेति इच्छामावात दिव्यचक्षराद्यदानाच करणदोषेण । सर्वभोग्यसुधाया अपि तादश्चविषयत्वेनाभावादेवकारः। नन्वेकसिचापि विशेषणे सर्वधर्मसङ्ग्रहसिद्धौ किमिति नवानाम्रुक्तिरित्यत आहुः नवविध-त्वेति । इयं अमरूपा । आनन्दमात्रे गीतोक्तभूमित्वादिप्रकारेण ज्ञानात् । भ्रमरिकेति दृष्टिरूपकरणदोषः। तस्यैवेति करणविषयान्यतरदोषदृष्टस्यैव । इत्रयोग्वयवस्येदकैवकारः।

एचेति न तु नवधात्वविशिष्टः। नतु भवत्वेवम्, तथाप्यत्रोक्तानां खरूपे प्रतीत्यभावात् कर्यं सिद्धिरित्याकाङ्गायां वक्ष्यमाणव्याप्तिमूलभूतवर्कानुगृहीतानुमानात् सिद्धिरित्याशये-नाहुः एवमत्रापीत्यादि । अन्यथेतिपद्मग्रेपि सम्बध्यते । तथा च मगवान् अव्यक्तः शक्कादिमिस्तद्मिव्यक्त्यर्थे प्रयत्नकरणात्, यनैवम् तनैवम्, घटादिवत्। भगवान् आदः पश्चादुत्पन्नत्वेपि ब्रह्मादिमिस्तन्तमस्करणात्। यन्नैवं तन्नैवम्, घटादिवत्। अगवान् ब्रह्म, श्रक्षादीनां तत्र सायुज्यपाप्तेः। यञ्चैवं तन्नैवं,मायिकघटादिवत्। भगवान् ज्योतिः तज्ज्ञानेन मसादीनां सार्वत्रयभवनात् । यदेवं तदेवं धूर्जिटिवत् । यत्रैवं तत्रैवं, विष्णुमित्रवत् । मगनान् गुणातीतः तिसिष्ठानां निर्गुणभवनात्, यदेवं तदेवं व्रजभक्तवत्, यसैवं तसैवं घटादिवत्, भगवान् निर्विकारः तद्भजने सर्वविकारराहित्यात् । यदेवं इत्यादि पूर्ववत् । भगवान् सत्तामात्रः सर्वेषु पदार्थेषु तेषां तद्दर्शनात्। यन्त्रेवं तन्त्रेवं घटसामान्यवत्। भगवान् निर्विशेषः, तज्ज्ञानेन प्रपञ्चनिष्ठचेः। यन्नैवं तन्नैवं घटादिवत्। आनन्दमात्रो निरीहः एतत्क्रपया तेषां त्रम्मनिष्ठत्वभवनात्। यन्नैवं तन्नैवं प्रेरितघटादिवत् । अतः इति उक्त-विधानुमानेस्यः। सम्भवतीति किन्तु भक्तभजनीयत्व एव सम्भवति। 'यो मामेव-मसंमूढो जानाति पुरुषोत्तमं स सर्वविद् भजति मां सर्वभावेन भारत, इति गुह्यतमं शास्त्र-मिदमुक्तं मयानघ एतद् बुद्धा बुद्धिमान् स्थात् कृतकृत्यश्र भारते'ति पुरुषोत्तमयोगा-ध्यायवाक्याभ्याम् । 'सर्वमावेने'त्यसः सर्वात्मभावेनेत्यप्यर्थः । कालिकप्पमिचारमाशक्का परिहरतीत्याशयेनाहुः नन्विदानीमित्यादि । न त्वनवतारकालिकस्वरूपस्पेति तद्योग-व्यवच्छेदक एवकारः। आविभृतस्येति कालात्मनः। शक्यत इति तथा च कालिका-त्मनि सङ्कर्षणव्युहेषु नैतादशत्वस्य व्यमिचारः । विशेषेणाभितश्चरणम्। कालिकानवतार-रूपे ज्योतिराद्यधिकरणोक्ते कसिंश्चित् मसिद्धव्यमिचारः साध्वाभाववद्वतित्वरूपः। तत्त्वमेवेति प्रत्यभिज्ञा। सेयं दीपमालिकेतिवत्। तत्ताइदंताप्रकारकं ज्ञानं प्रत्यभिज्ञा। अयमर्थः । श्रन्दार्थयोद्धितीयाध्यायोक्तयोः कालात्मनारैक्यं औत्पत्तिकसम्बन्धात् । युष्मच्छन्दार्थः प्रद्युम्नः न्यूहत्रयेयं प्रत्यक्षः । सः तत् इति पूर्वोक्तेति विष्णुः पुरुषोत्तम-समानधर्मत्वेन पुराणे प्रसिद्धः। अत उक्तं पूर्वोक्तप्रकारेणेति । ब्रह्मवाक्यादिति 'दिष्ट्याम्म ते कृक्षिगतः परः पुमान्' इति 'विष्णुः सर्वगुहाश्चय आविरासी'दिति वाक्यैक-वाक्यतया 'स त्वं विष्णु'रिति ब्रह्मविद्यात्वाद् देवक्या ज्ञानम्। तथा च ब्रह्मवाक्या-दित्यस शुक्तवाक्ये 'विष्णुः सर्वगुहाश्चय' इत्यसिन् ब्राह्मे भगवद्वाक्यादित्यर्थः। 'वैया-सिकः समगवान्' इत्यत्र शुक्रवाक्ये भगवद्वाक्यत्वोक्तेः। अंशावतार इति सत्त्वावतारः। बाक्यमिति 'स त्वं विष्णुः साक्षा'दितिवाक्यम् । अध्याहतक्रियया 'एकतिङ् वाक्यम्'। अध्यात्ममिति पूर्वमाधिदैविकमगवन्मनःसम्बन्धाद् वसुदेवमनसः । वस्तुत इति

खरूपतः। तदेवास्येति त्वत्सानिध्यमेवास्य प्रकाशस्य कारणम् । मदनुभावेनेति ममा-नुभावः त्वत्कृतः तेन । अनुभावो वस्तुत इत्यारभ्य प्रकादायुक्त इत्यन्तेनोक्तः। कार्य-मिति एवं प्रकाशरूपम् । लिङ्गमिति आधिदैविकत्वे ।

१०-३-२५, नष्टे लोके इत्यत्र आध्यात्मिकं रूपमिति अध्यात्मनि भवमाध्यात्मिकम् । तत्र भव इति ढक् । लयम् । 'अशेषसंझः' च । उपपादयन्ति आधि भौतिकस्येत्यादि । 'अत्रात्मा खयंज्योतिर्भवती'ति श्रुत्युक्तस्यैव । 'अत्रे'ति खप्ने । तथा सुषुप्तिसाक्षिप्राञ्जस्यैव । मुक्तावप्यात्मा तस्यैव । तत्र रुयेऽनुभवं प्रमाणयन्ति स हरूयते चेत्यादि । अध्यात्मनीति अन्ययीभानभ्रमो न कर्तन्यः । सर्वस लोकसा-रमनि लयाभावात । अतोधिक आत्माध्यातमा तसिनित्यर्थः । स्रकारणे इत्यर्थः । एवकार आत्मसृष्टावप्येवमिति प्रकारान्तरयोगव्यवछेदकः। तस्यैवेति अभिमन्तुः। एवकार इन्द्रियादियोगं च्यवछिनत्ति ।स्वप्नादाविति आदिना मुषुप्तिः । 'सुषुप्तिकाले सकले विलीने तमोभिभृतः सुलक्र्पमेती'ति श्रुत्याध्यात्मिकस्यामिमन्तुर्झानस्य तमोरूपाज्ञानामि-भवेन लय उच्यते । सोप्यच्यात्मके । सुखमाधिदैविकमन्तर्यामिश्रुखे आधिमौतिके मिलितं सुखरूपमाध्यात्मिकमित्यर्थः। अयमिति 'अत्रात्मा खयज्योतिर्भवती'ति श्रुत्युक्त आध्या-त्मिकः अयं प्रत्यक्षः । श्रुता'वत्रे'ति खप्ने । अयमात्माधिक इत्यर्थः। अन्यस्येति खप्न-द्रष्टुर्जीवस्य । स लयेवधिर्न भवति किन्तु खप्नमात्र इत्यर्थः। लयाचधित्वमिति लयाधि-करणत्वेषि 'जन्माद्यस्य त्यत' इत्यारम्भे व्यासस्त्रे चेति लयावधित्वम्। पश्चमीश्रवणात्। आहेति 'नष्टे लोक' इत्यनेनाहेत्यन्वयः। लोकस्य सविषयत्वाल् लोकश्रब्दसार्थद्वय-ममिप्रेतमित्याहुः लोक इत्यादि । लोक्यतैनेनेति लोकः बाह्यपकाशः। लोक्यन्त इति लोका इति कर्मव्युत्पत्तौ ते चतुर्दश । सर्वनादा इति न तु यस कस्यचित् सामिकः। परार्धद्वय इति द्वे परार्घ द्विपरार्घ द्विगुः। लोक इति ब्रह्मकार्ये । ब्रह्मण उत्तरेति एवकार इवार्थे। ब्रह्माण्डस्थानामिति पूर्वायुष्ये विषयासक्त्या बन्धः । पश्चाशृद्धर्षपर्यन्तम् । उत्तरोत्तर-मिमवृद्धितः । उत्तरायुषि सृष्टेरुत्तरोत्तरं हासोतोधिकारिणामपि क्रमेण वन्धनिष्ट्त्या मोक्ष इति ज्ञापनार्थम् । प्रस्रय इति पाकृतिकप्रस्यः 'त्रक्षणा सह ते सर्वे सम्प्राप्ते प्रतिसश्चरे, परस्थान्ते कृतात्मानः प्रविश्चन्ति परं पद'मिति विशिष्टजीवानाम् । प्रस्तय इति प्राकृतिकः। तत्त्वानीति ब्रह्माण्डकारणानि । तदैवेति एतेनावान्तरकल्पेषु त्रिलोक्या इव शतमहा-कल्पेषु सप्तलोक्याः प्रलयः । चतुर्दश लोकाः सान्विकपक्षे । त्रिलोकीपक्षस्तामसः । सप्त-लोकीपक्षो राजसः। शेषा तु ब्रह्माण्डरूपा भृत्तिष्ठतीत्यनुसन्धेयमिति झापितम् । तत्त्वानीति ब्रह्माण्डकारणानि । अग्र इति अत्रैवाग्रे । आदी भूत इति अस्मिन् पक्षेऽहङ्कारो नायातीति मुलस्थे'गते'ब्बिति पदेऽहङ्कारद्वारा गतेब्बिति व्याख्यानं बोध्यम् । प्रकृतिमिति अञ्यक्तम् । व्यक्ताव्यक्तिति महत्त्तवे प्रकृतिमित्यस्य खले व्यक्ताव्यक्तपदाभ्याम् । एतदिति एकस्यैव भगवतः स्थितिसंहास्काले वदन्ती देवकी व्याख्यायमानां प्रवेशिक्रयां स्वयति । अक्षरा-दिति साक्षात्सृष्टिः क्रमसृष्टिः सुण्डकेऽक्षरात् सृष्टिः । 'आसीज् ज्ञानमयो ह्यर्थः केवलं निर्विकिल्पतं वाष्प्रनोगोचरातीतं द्विधा समभवद् वृहत्' हत्यादि श्रीभागवते । पुरुषो-क्तामिस्र इति अत्र टिप्पणी । अक्षरस्य रूपद्वयं वस्तुन एव तथात्वात् जातिव्यक्तिमेदेन । जातिश्वरणौ वाक्यपदीये जातेरात्मत्वोक्तेः। जातिगुणयोरक्षराक्षरत्वयोभेदः स्पष्ट एवं स्पष्टार्था । इदं ह्वयं आभासोक्तमध्यात्मरूपद्वयम् । तेना दृश्यत्वादिगुणको धर्मोक्ते'-रित्यधिकरणेऽक्षरामिन्नपुरुषोत्तम उक्तः, स चरणरूपाक्षरामिन्न इति न्नेयम् । स्वरूपणिति 'यदेकमव्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्ता'दिति महानारायणोक्तानि । आधीति तमःपरत्विलङ्गात् । तक्षित्रृच्यर्थं लयनिष्ट्रपर्यम् । संज्ञा इति 'श्रीकृष्णः सिन्नदानन्दो नित्यलीलाविनोदकृत् सर्वागमविनोदी च लक्ष्मीशः पुरुषोत्तम् हत्यादिपुरुषोत्तमसहस्ननामस्तोत्रोक्ताः । त्रक्षविद्यात्वात् देवक्या अशेषपदे तात्पर्यस्तकम् । तत्प्रसङ्गेन शेषपदच्छिदे त्वाद्वः सर्वश्ववद्वति । शेषाशेषादिश्चव्यव्यः । शेषः शब्दः वेदेऽशेषोर्थो वेदान्ते मक्षविद्यायाम् । वेदं । श्रुतिस्तु 'स शयानमसृजते'ति तृतीयाष्टके 'तसात् समानाः मजाः प्रजायन्त' इति श्रुतिश्व ।

१०-३-२६. योगं काल इत्यत्र अध्यातमेति अधिक आत्मा। आधि मौतिकं रूपमिति रूप्यते व्यवद्वियते येनाधिमौतिकत्वेन तदाधिमौतिकत्वं रूपम् । आधिभौतिकत्मम् इति आधिमौतिकत्वजातिरूपात्मा। अधिमौतिकत्वजातिरूपात्मा। अधिमौतिकत्वजातिरूपात्मा। अधिमौतिकत्वजातिरूपात्मा। अधिमौतिकत्वजातिरूपात्मा। अधिमौतिकत्वज्ञापिकः आधिमौतिकानामाधिमौतिकः काल आधिमौतिको मगवाञ् जातिरूपः। तथात्वेत्यादि आधिमौतिकः वेष्टा यस्य तत्सम्बन्धिनस्ते तव वेष्टामाहुरिति सम्बन्धः। कालरूप इत्यस्य वेष्टात्मकर्मपदार्थसामेदो यथा तथात्रेवाये वाच्यः। कालरूति आधिमौतिकवच् वेष्टारूपो भगवानिनो 'निमेषादिर्वत्सरान्त्यं स्तत्येरितानि। वेष्टारूपकर्मपदार्थरूपतं पकाशाश्रयन्यायेन। सामान्यत्व- वलादिप्रतिपाद्यजातिरूपत्वं 'तत् सृष्ट्वा तदेवानुपाविद्यं'दिति छान्दोग्येन। 'योय'मित्याधिमौतिकः 'निमेषादिर्वत्सरान्तः'। तस्येति व्याक्येयम्। सर्वेषामित्याधिमौतिकानामित्यर्थः। मूलभूतस्येति आधिमौतिकस्य जातिरूपस्य तव 'वेष्टामाहु'रित्यन्वयः। तत्र हेतुः स एवति। 'पकृतेर्गुणसाम्यस्य निर्विशेषस्य मानवि वेष्टा यतः स भमवान् काल इत्युपलक्षित' इति तृतीयस्कन्धे कपिलवाक्यात्। स एव भवानिति हेतोः। तन्नेति तादशे विचारे मानमिति शब्दरूपं मानम्। 'तं वेष्टामाहु'रिति मूले योजना। यत्तदोर्नित्य-सम्बन्धत्। वेष्टासत्वग्रुपपाद्यन्ति स न हीत्यादि। अस्तिभातिप्रियत्ववत्। समन्वया-

विकरणे स्पष्टम् । 'आहु'रित्यन्यमुखेनाखरसेन चेष्टायाः कालत्वमुक्तम्। 'चेष्टते येन विश्व'मित्यनेन खमतमित्याशयेनाहुः कालवशाचेति । चकारः 'आहु'रित्युक्तमभेदपञ्च-माह । चेष्टायाः कालत्वे 'आहु'रिति यन् मानम्रक्तम् , तदस्वरसयस्तमिति द्वितीयं यत् तदूषपादयन्ति स काले कमेंति। 'दर्शपूर्णमासाम्यां यजेते'त्यत्र। अत इति यो यजनकः स तदात्मक इति व्याप्तेः। प्रकृतीति वश्यमाणैकादश्रवाक्योक्तपक्षे। द्वितीयस्कन्धे तु 'बात्ममायामृत' इत्यत्र मायाद्वारा कार्यपक्षस्तसिन् । सर्वकार्यकर्तेति तस्य सम्बोधनं 'अव्यक्तवन्ध'विति । प्राकृतेति 'प्रकृतिर्यस्योपादानमाधारः पुरुषः परः सतोमिन्यझकः कालो त्रक्ष तत्त्रितयं त्वह'मित्येकादशस्कन्धवाक्यादित्यर्थः। अत्र कालः सतोभिन्यञ्जकः। द्वितीयपक्षे चेष्टा कालस्तअनको वा। देहरूपस कालस चेष्टात्मकसरूपभृतकर्मरूपस च ब्यवस्थामाहुः आघिदैविककालस्येति। भगवद्युपत्वं शब्दार्थयोरमेदात् साधनप्रकरणे कर्मेश्वरवादाच । तद्भ्याष्ट्रच्यर्थमिति 'अय'मिति मृलपदिवरोधात् तद्भ्याष्ट्रच्यर्थम् । तत्नो-प्याहेति ततोप्यधिकमाह । एवमिति संवत्सरतो महीयान । अविशाष्यत इति काल इत्यन्वयः। आधिदैविकः कालः। प्रपद्य इति प्रपत्तिः श्ररणमार्गः। अनेनेति चेष्टा-कालरूपत्वादिना। प्रमाणमिति 'आहु'रित्यादिशब्दात्मकम्। स ईदृश एवेति शरणा-गतेरमयोजकत्वनिवर्तकः परिदृश्यमान एव । देववयुदाहरणमत्रेत्याहुः ऐश्वर्यमित्यादि। आधाररूपधर्मस्येति आधारभृतस्य धर्मरूपस्य सन्तस्य । क्षेमधामेति लिङ्गव्यत्ययः । सन्तस्य नपुंसकत्वादिति भावः।

१०-३-२७. मर्त्य इत्यत्र रूपत्रयं प्रपत्ति चेति उक्तश्लोकचतुष्टयार्थाः।
प्रकृतिति सतुत्युपयोगित्वाय। हेतुमिति प्रपत्तिहेतुभूतं भयम्। अतीन्द्रिय इति
'कालोसि लोकस्थयकृत् प्रष्ट्वतं' इत्युक्तः। प्रत्यक्षस्तु दत्तदिव्यचक्षुमा। प्रकृतिं सम्रुत्पादित्तवान् 'सोनन्तोन्तकरः कालोनादिरादिकु'दिति वाक्यात्। 'आदिः' प्रकृतित्तस्याः
कृत्। अयं कालो मृत्युभावुरूपभयजनकत्वात् मृत्युप्रसङ्ग उक्तः। कालोयं मृत्युवालजनकः
त्वात् कृण्डिलिनीरूपप्रकृतिसमुत्पादकत्वाच सङ्कर्षणः श्रेषः गृब्दात्मा । अतोर्थामेदात्
सृष्टिरसान् न विरुद्धा। कालश्रेष्टा इतिपक्षे निर्धर्मकत्ववारकः वेदार्थं इति वेदार्थेनामेदः।
नतु न सङ्कर्षणस्य शेषत्त्वेन प्रतीतिः, किन्तु 'देवप्रवर'त्वेनिति चेत् तत्राहुः लीकिकास्त्विति।
दत्तदिव्यदृष्टिरहिताः। अलौकिकद्वारा वा । प्रतिपद्यन्ते जानन्ति। प्रतिकृत्या वादशपदार्थान्तरप्रतिपत्तौ दृष्टान्तानाहुः यथा सिंहेत्यादिना। सिंहो हिसकः। व्याग्रो द्वीपीति

मेदः। कालः स्वभक्ष्यमिति कालस सृष्टिकर्तृत्वं तृतीयस्कन्धे 'सोनन्तोन्तकरः कालोनादिरादिकृदव्ययः, जनं जनेन जनयन् मारयन् मृत्युनान्तक' इत्यत्र । अयमर्थः। मर्त्यासिविधाः। असन्मृत्युर्वृहदारण्यकोक्ताधिदैविकः कामरूपत्वात्। असन् कामी। सदासक्त्यभावात् ते मर्त्याः। झानिनो झानिभक्ताथ, तेत्र श्लोके। अत्यन्तविस्मृतिर्मृत्यु-राघिभौतिकः । अत्रानुभूयमानत्वात् , पाप्मा मृत्युराध्यात्मिकः । असदत्यन्तविस्मृतिरूप-मृत्युभ्यां मिश्रः। स बृहदारण्यकोक्तोऽग्यादिचन्द्रान्तानाम्। द्वितीयस्त्वत्रत्यमत्यीनाम्। लौकिकभाषोक्तत्वादत्र। एतेन पूर्वश्लोकसङ्गतिरप्युक्ता।तत्र गमकमाहुः अतः इत्यादि। मर्त्या इति मृत्युपसेचनयुक्ता ब्रह्मक्षत्राः ते शीघं भक्षणार्थं स्थापिताः उपसेचनयुक्तत्वाच् छीवम् । शब्दसृष्टौ तदुपपादयन्ति स तस्येत्यादि । तस्येति कालात्मकस्य सर्पस्य । तदु-द्योधक इति कुण्डिलिन्युद्वोधकः । तच्छरणमिति कुण्डिलिनीशरणगतः यदा भवति तदा तया कुण्डिलिन्या प्रार्थितोतीन्द्रियः कालः शीघ्रं न भक्षयति । मृत्युभातृ-भयप्रेषणेन मृत्युजनकं भक्षणं न करोति । खजन्यमृत्युरतुक्लो यतः अर्थसृष्टिः वैदय-शुद्रौ सेवकावतः शीघं नेत्युक्तम्। 'यस ब्रह्म च क्षत्रं चोमे भवत ओदनं मृत्युर्थस्थोप-सेचनं क इत्था नेद यत्र सं' इति श्रुतेः । तस्य चेति अतीन्द्रियस्य कालसाधिक आत्मा वेदः । 'स एष जीवो विवरप्रसृति'रित्यत्र 'मनोमयो' वेदः । अतीन्द्रियः कालः । 'छिद्रा व्योम्नीव चेतना' इत्यत्रोक्तार्थसंब्रितः शब्दः। छिद्रवदाकाशधर्मः। तदुक्तेति 'अन-भ्यासाच वेदानामाचारस्य च लङ्घनादालस्यादन्नदोषाच मृत्युर्विमान् जिघांसती'ति निब-न्धात्। अपिना कुण्डिलिनीप्रार्थनया। यादशमध्यात्मत्वं तदुक्त्वाधिभौतिकानाहुः अन्धे चेत्यादि । वेदोक्ता नित्यानित्यमिया नाधिभौतिकाः पुराणोक्तास्तु तथा । तस्याधि-भौतिकरूपाणीति अतीन्द्रियकालसः। जन्यमात्रसः कालरूपशब्दोपाधित्वात्। विलम्ब-हेतव इति मत्रौपष्यादिभिः। त्रिविधा इति योगिनः कर्मठाः देवोपासकाश्च। धर्म-मार्गेत्यादि यथासङ्ख्यम् । त्रितयमेकत्र वा । तत्प्रचणाः कालाधीनाः अपि सेवकाः 'चेतस्तत्प्रवर्णं सेवे'ति सिद्धान्तग्रुक्तावल्याः। द्वितीयान् मर्त्यानाहुः ये पुनरिति। लौकिका इति उक्तत्रितयभिकाः। दीाघमिति अमार्गवर्तिनां रक्षकाभावाच् छीघ्रम्। अग्रुग्रुभु-त्वादेवकारः। ओदन भूता इति उक्तश्रुतेः। धर्मानिति काम्यान् उपवेदोक्तीविक्रपा-नपीत्यर्थः। पलायनमिति काम्यधर्माचरणमन्याश्रयरूपम्। ग्रुख्यार्थेन द्वान्तः। सूचक-स्येवेति व्यालभीतस्य। पतितस्येति पलायनग्र्न्यसः। सृत्युः। सृत्युः कालसः म्रुखम् । भक्षणे उपायः उपसेचनरूपः । सोपीति मृत्युरपि । व्यालत्वग्रुपपादयन्ति स भयेत्यादि । विविधमालमनथोंऽसादिति श्रीरखामिना निरुक्तत्वाद् योगेन भयवाचको ज्यालश्रब्दः। तथापि तात्वर्यव्यया मुखं वक्त्रं तद्वेतुक एव । 'व्यालो दुष्टगजे सर्पे भठे श्वापदसिंहयो'रिति

प्रकृतिं समुत्पादितवान् इति श्रीयोगिगोपेश्वरिज्ञसुचोधिनीपाठः अन्यपुरतकेषु दु प्रतिकृतिं संपन्नत्पादितवान् इति पाठः।

४७४

विश्वे मुखवतामेवोक्तेः। तेषु योगरूढः। अन्यथा नदीमवाहपतद्भित्तिनिश्चिशादाविष योगस्य तुल्यत्वात् तत्रापि प्रयोगः सात् । गच्छन्निति काम्यकर्माणि कुर्वन् । क्षुत्पिपासे असन्मृत्योघोरे तन्। जरावलीपलितादि, आदिना अपस्मृतिः। भयेन मृतस्य देनादि-देहप्राप्ती भयं निवर्तत इत्याशङ्काहुः देवत्वेत्यादि। बहुकालः क्षितो धर्मी येषु तेषु। अभ्यासाद् भयं निवर्तते। लोकान् देहानि। निर्भयमिति निर्इत्यसामावोर्यः। वेदेङ्गविकल्पात् । अत इति कार्यकारणमृत्युन् प्राप्य । 'निरादयः क्रान्ताद्यर्थे द्वितीयये'ति मसिद्धेराहुः भयनिवर्तकेति । अभ्यासेन कुतो नाष्यगच्छदित्यत आहुः शास्त्रेत्यादि । शास्त्रं पश्रयटकेच्छाविषयोतुभवश्र जनकस्य। 'अभयं ह वै जनक प्राप्तोसी'ति श्रुतेः काम्य-कर्मिर्मानुभवः, किन्तु तत् तत् फलम् । नित्यकर्मभिस्तु चित्तशुद्धिद्वारा झानेऽमयं भवति । एवं लौकिकसाधारणविषये उक्त्वा उक्तत्रिविधविषय आहुः येपीति । पूर्वमिति अत्रैव पूर्वमुक्ताः। कालाधीना इति योगिनः समाधिकालाधीनाः। कर्मठा दर्शपूर्णमासा-दिकालाधीनाः। देवोपासकाः प्रातरादिकालाधीनाः। अवङ्य भक्ष्तकत्व इति सप्तम्यन्तम् । भगवतीवश्यमक्षकत्वनिमित्तं सामर्थ्ययुक्ता न भवन्तीत्यर्थः । काले प्राप्ते तु भवन्ति । तत्र हेतुः प्रार्थनेति । कुण्डिलिनीकृता । दुर्बेला ईश्वरस्य स्वातन्त्र्यात् । तर्हि कथं भय-निष्टचिरित्याकाङ्कायामयमर्थं इत्याद्युक्तप्रथमपक्षेणोत्तरार्धं व्याकुर्वन्ति स एवमित्यादि । भगवचरणप्राप्तिरिति छान्दोग्ये 'उपरि उपरि सश्चरन्तो न विन्दन्ति ब्रह्मे'त्युक्तं परितृष्टस्तु प्रतिबन्धनिवारणे प्रेरकः खचरणप्राप्तिकरो भवतीत्युक्तं सुनोधिन्याम् । अक्षरस्य चरणत्वे एकत्वं व्यापकत्वं च स्यात् , तद्वारणायाहुः सत्सङ्ग इत्यादि । शब्दार्थौ । पुष्टिमार्गस्य ग्रुख्यत्वात् सत्सङ्गरूपोर्थ उक्तः अर्थविशिष्टः शब्द एको व्यापकश्च । सत्सङ्गो भगवत्त्रापकश्चरणश्चेति सत्सङ्गस्य । सत्सङ्गत्वेन रूपेणाक्षरत्राप्तौ भगवत्त्राप्तिः अश्वरत्वेना-श्वरत्राप्तिरक्षरैक्यम्। भागवतं भगवत्त्रापकं प्रसिद्धम्। सत्सङ्गवाचकमपि। अक्षरं सर्वे यद्यपि तथापि प्रकृतोपयोगि चरणरूपं यत् तद् गृहीतम् । आध्यात्मिकमिति ज्ञानभक्ती भगवद्भौं सत्सङ्गे भागवते च मिलितौ आध्यात्मिकम्। चरणावेवेति झानभक्त्यो-राध्यात्मिकःवोक्त्या ज्ञानमिक्तास्यौ धर्मौ चरणौ, चरणयोरिव भगवत्त्रापकत्वात् । प्रस-न्नस्येति चरणविषयत्वार्थम् । तन्मध्य इति त्रिविधयोईयोः । पण्णां मध्ये द्वयोरन्यतरस्य प्राप्ताविति वा । पूर्वोक्तं स्फुटीकर्तुं 'त्वत्पादाङ्ग'मित्यत्र समासार्थमाहुः भगवत्सहित-मिति। समासे न समासघटकानां शब्दानां पृथक्शक्तिः। समसनं समासत्तद्वैयध्या-पत्तेः। अतस्त्वया(भगवता)सहितमिति च्युत्परया विशेषणस्याक्षरच्यावर्तकत्वात् तथार्थः स्फ्ररति । भगवचरणारविन्दमिति'त्वत्पादाज्ज'मित्यसार्थः । स्रोक एवेति सप्तम्यन्तं होकपदम्। ज्ञापको मगवज्ञापकः। शो भातिशयः नरण्योः। त्रितयेति कृष्डिलिनी-

वेददेवापेक्षया। ते च कालाधीनाः अक्षरात्मानः, इदं च तदतीतमिति ततोतिशयः। खस्यपदार्थमाहुः मृत्यिवत्यादि। तर्हि मृत्युः स्वतः क्रुतो न प्रवर्तत इत्यत आहुः मृत्युरित्यादि। निवर्तत इति प्राप्तचरणान् मत्यादि। भगवचरणारिवन्दमिति मृत्यु-त्रयप्रतियोगि। चिद्र्यत्वात् । निवर्तत इत्यनुक्त्वा'पति।'त्युक्तं तत्स्वरूपमाहुः अस्मा-दित्यादि। असाध्यत्वं त्वश्चरत्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्वक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्त्रक्षत्तिः मेवेति मृत्योरुपसेचनत्वाद् युक्तियुक्तम्। एवं सर्वं व्याख्याय सिद्धमर्थं निगमयन्ति स शास्त्रं त्वित्यादि । 'अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्मे'ति श्रुतौ 'नास्य जरयैतज् जीर्यति न वधेनास हन्यत' इति। तैतिरीये च 'यदा ह्येवैप एतसिन्नदृश्येऽना-त्म्येऽनिरुक्तेऽभयं प्रतिष्ठां विन्दते अथ सोऽभयं गतो' इति शास्त्रं प्रमाणम्। संवादस्तु खसालौकिकभावसिद्धिः। युक्तिस्तु 'सर्वस्य वशी सर्वस्येशान' इति। 'भीषासाद् वातः पवत' इत्युपक्रम्य'मृत्युर्धावति पश्चम' इतिश्चत्युत्युक्ता । कालनियन्ता च भगवान्। अत एम्यो हेतुम्यः अनुभवादिः । अञ्जैवेति साङ्क्षवेदान्ते । पूर्ववदिति वसुदेवोक्तवैदिक-मार्गवत । राङ्केति विदितत्वादिनाऽन्नसत्वशङ्कावन शङ्केत्यर्थः । नन् लोके व्यभिचारो दृश्यत इत्यत आहुः निःकपटेत्यादि । 'दासनद् यदमायये'त्येकादशस्कन्धात् । 'माया' कापट्यम् । तथा च यथा प्रह्लादस्य तथान्यस्यापि प्रवृत्तिश्चेत् तदा न व्यभिचार इत्यर्थः । अनुस्विदितत्वाद् घटवदित्यत्र शङ्का वसुदेवस्य नसत्वे भवेत् । अत्र तु 'रूपं यत् तत् प्राहु-रन्यक्तमाध'मित्यत्र श्लोकेन्यमुखेन सर्वेविदितेषि साक्षादविदितत्वात्।'यतो वाचो निवर्तन्त' इति श्रुतेः । तथा च ब्रह्मविदितत्वेपि साक्षादिविदेतत्वादक्षरविद्तस्यत्र न व्यमिचारः साध्या-. भाववद्वत्तित्वरूपः । अत्रक्षविदितत्वादित्यत्र घटे व्यमिचाराभावेपि नृसिंहादौ व्यमिचारात् ।

१०-३-२८. स त्वं घोरादित्यत्र हेतुमिति भयम् । त्रयमिति उग्रसेनात्मजात् पालनं, जन्माज्ञानं, रूपोपसंहारं च। वसुदेवनेदस्य गतभीत्वाद् देवक्या ब्रह्मविद्यात्वात् कंसस्य किनष्टत्वाद् भयाभावेऽविद्यया विद्यानाशे भयसम्भावनयादः अञ्चेति । अञ्च 'श्लोके। भयावसरे। तत्र मथमे 'प्रार्थनीये'त्यन्तेन रक्षाप्रार्थनतात्पर्यग्रक्तम्। तत्र ज्ञानः दापनयोरिति आकाशवाणीवान्यान् मारकत्वेनाष्टमगर्भज्ञानम् । 'तथेति सुतमादाये'ति दापनं तयोर्नियोगादवधारणात् । एतत् कंसस्य । श्लोकोत्तराधीयवार्थनातात्पर्यमाहः इदानीं वेति । इदं रूपमिति कंसमारकं रूपम् । प्रार्थनीयमिति 'कृपीष्ठा' इति लिङंतमिति तथा माङ्योगे छान्दसम् । एवमित्यारभ्य युक्तैवेत्यन्तेन तत्रैव पश्चान्तरोपपादनेन युक्त-त्वसमर्थनम् । एवं रूपेणेति दृश्यादृश्यरूपेण । अञ्जैव काराग्रह एव । यद्यपि सर्वदैव-ममारियत्वा स्थितौ कंसकंसपक्षपातिकृतम।रणदोपनिवृत्तिस्तथापि दोषान्तरं भवतीत्यादु-स्तदेति। भक्तिरसेति 'पुत्रभावेन' भक्तिरसानुभवः। मर्यादेति अलौकिकत्वेपि द्विश्वज-

त्वमर्यादा कपिलदेवादौ दृष्टेति तथा। द्वितीयश्लोकीयप्रार्थनातात्वर्यमाहुः एतदित्यादि। एतेषां पुत्रोंक्तानां सर्वेषां दोषाणां इदानीमेवान्त इत्याद्यक्तानां कंसकंसपक्षपातिप्राकृत-लोकासदादिनिष्ठानां मारणद्वेषशीघमुक्तिभक्तिरसाननुभवानाम् । प्रार्थनेति 'मा विद्या'-दिति प्रार्थना । 'ननु 'त्रयं प्रार्थयती'त्युक्तम् । चतुर्थीप्रार्थनोपसंहारविषयिणी कत इत्यतः 'शङ्खचके'त्यादिविशेषणात् इदानीं मारणे वेति पक्षान्तरे प्रार्थनाज्ञवाद इत्येवग्रपः संहारस प्रार्थ्यत्वं समर्थयन्ति स इदानीमित्यादि । स्वजीवनार्थमिति कंसपक्षपातिभ्यः। अत्र टिप्पणी । अस्मिन्निति अनुवादपक्षे। तत्कृत्वेति 'उपसंहरे'तिस्रोकोक्तं रूपोप-संहरणं द्वेषाभावादिभ्यः कृत्वेत्यर्थः । सुबोधिन्याम् । पूर्वोक्तपक्षेति अलौकिकं दृष्टे-त्याद्यक्तपक्षसम्भवात् । प्रार्थ्य इति अनुवादत्वेपि प्रार्थ्यः । प्रसङ्गादाहुः भगिनीपति-रिति । पक्षपातिमिर्न मारयेत । प्रार्थनीयेति अग्रेतनग्रन्थाभासः। पूर्वोक्तिति विरुद्धधर्मा-श्रयत्वादिति भावः । त्रैङ् पालने । स्वादिः आ अनिट् । त्रायखेति प्राप्तः आहः उभय-पदीति । प्रचुरेति उत्तरार्धे इदं द्रष्टव्यम् । इयं फिककाऽनिविष्टापि । निन्वत्यादि भगव-दिधिष्ठानत्वेन 'न मे भक्तः प्रणश्यति' इति वाक्यार्थज्ञानेन पर्यवसाने बाधस्य मार्णस्या-भावात । प्रार्थ्यत इति ज्ञानदापनयोर्नियोगे आकाशवाणीप्रामाण्यादु दापननियोगाभावात । सङ्कल्प इति 'कौन्तेय प्रतिजानीहि न मे भक्तः प्रणश्यती'ति वाक्यात् । स्थिताविति अन्यत्रापि कंसममारियत्वा स्थितौ । अयुक्तमिति कदाचिच चतुर्भुज' इति श्रुतिविरोधाद-यक्तम् । सर्वमिति अतिविरोधाभावः मुक्तिश्र अन्यद्पि । इत्यनेनेति छान्द्सप्रयोगेण । चकारात खरेण। 'मांसदशा'मित्यस विग्रहमाहुः मांसमेव पर्यन्तीति । पश्यन्तीति ह्याः मांसस्य ह्याः मांसह्याः । विहितमित्यादि 'कृष्णो ब्रह्मैय शाश्वत'मिति विहितम् । 'योन्यथा सन्तमात्मानमन्यथा प्रतिपद्यत' इति मांसदर्शनं निषद्धम्। उक्तसमुचयेति उक्ततात्पर्यसम्बयार्थः । आद्य उक्तीन्तेशी चकारः सर्वतात्पर्यसङ्गहार्थम् ।

१०-३-२९. जन्म त इत्यत्र अन्यतरेति अत्र टिप्पणी । तथात्वायेति करणाभागय । इदानीमेव मारणं अन्यत्र गमनेनैतद्भुपादर्शनम् , तसं । इदानीमेवामारणं लोके चैतद्भुपदर्शनं तसं च । इदानीं मारणमिति 'रूपं चेद'मित्यस्य व्याख्यानम् । दितीयः पक्षः मध्यमपक्षत्तसिन् । एवं सत्यपीत्यादि अयं प्रथमपक्षः । स्वत इति स्वसाद् भगवत इत्यर्थः । स्वस्य भगवत इति वार्थः । दोषानिवृत्तिरिति मारणदोषानिवृत्तिः। स दोष इत्यसाः सुनोधिन्या अर्थः मध्यमपक्षे स्वत इत्यादिनेति । मध्यमपक्षे पक्ष-द्वयम् । स्वत उपेत्य युद्धेन कंसस्य मारणमित्येकः पक्षः । स्वतो निवृत्तावि कंसो युद्धार्थ-मायाति चेत् तदा मारणमिति द्वितीयः । एवं पक्षद्वये सत्यपि स स्वतो नायाति तदा तममारयित्वैवान्यत्र गतिर्भवति । इत्युक्तम् । जनमाज्ञानस्येति मृत्वश्रोकोक्तस्य । सुनो-

घिन्याम्। स चेदित्यत्र सश्चेदिति पाठे सश्च गतौ । भ्वा० प० से०। अत इति ब्रह्म-विद्याकृतिविधात्। पापः जन्मज्ञानकारणमर्थादाभक्तिप्रतिवन्धकपापात्मा। मत्खरूप-मिति सर्वसामध्येसहितम्। अविद्ययोपमदो विद्याया द्वेयः। ममाकारकत्वाद्वा। मधुसद्दन इतीति अकारकस्य दूरात् सम्बोधनं सम्भवति। अतः प्रुतत्वम्। मधुसदनायुधकमः 'शङ्क-गदाद्यदायुध'मित्यस्य व्याख्यान उक्तः। अविश्वास इति सर्वसामध्ये विश्वात्मत्वे। विश्वास इति विश्वात्मत्वेनैकतमरक्षणाभावे। तथा। उचित इति एतादश्वानवत्यह-मधीरधीः। भवद्धेतोरिति भवान् हेतुस्तसात् सकाशात्। अतो 'जन्म ते मय्यसौ पापो मा विद्या'दिति जन्माञ्चानं प्रार्थित इति भावः।

१०-३-३०. उपसंहरेत्यत्र पूर्वमिति 'तथेति सुतमादाये'ति वाक्ये। 'अदसस्तु विप्रकृष्टे' इति कोशात् अदस्यु व्यायमाहुः अलौकिकरूपमिति। अलौकिकप्रकारकम्। श्रीश्चेति तथा च पद्मान्तैः श्रिया च जुष्टमिति मूले समासः। यद्यपीति अन्त्र टिप्पण्याम् तदभाव इति अलौकिकांशदर्शनाभावः। नान्यतरेति उक्तादर्शनयोरन्यतरस्य वैयध्ये न शङ्कतीयमित्यर्थः।

. १०-३-३१. विश्वं यदेतदित्यत्र विरोधं परिहरतीति फले समवायिरूपत्वरूप-विरोधं नृलोकस्य विडम्बनकथनेन परिहरतीत्यर्थः । विरोधीति विराह्युप्त्वम् । विरोधीति दीर्घान्तपाठे ई आश्वरों। अन्यतरस्येति विराहूपत्वनृहोकविडम्बनयोरन्यतरस्य कर्मा-दीनामपि सम्बन्धसामान्यविवश्चया षष्ठीप्रदर्शनपरत्वं विखम्बनपरत्वं तेनेत्यर्थः। उपपान दयनिति देवकीपदार्थः। देवकी भगवत्सेवानुक्लत्वलक्षणपुंस्त्ववतीत्वतः देवकी उपपाद-यिनत्यत्र पुरत्वविशिष्टोपपादनकर्त्रमित्रा स्नीत्वविशिष्टा एका देवकीति बोधः। विराजीति 'यथानकाश'मितिपदात् । 'यदेकमञ्यक्तमनन्तरूपं तत्रे'ति नोक्तम् । 'रूपं चेद'मितीदमः प्रयोगात्। पुनश्चा'दो रूप'मित्युक्तम्। तदकारकम्। स्तुत्यविषयम्। अत आहुः ब्रह्माण्डा-ख्य इति । 'कालात्मा भगवाञ् जात' इत्युक्तकारिकायामपि कालः समवायी विराद् आत्मा खरूपं यसेत्यपि ज्ञेयम्। गीताप्रसिद्धेः। चतुर्दशैति सास्विकपक्ष उक्तः। किमीरिततयेति सङ्कचिततया। पुरुष इति विराट्। विराट्त्वेनोपासनार्थमुक्तम् । तदत्र मृत्स्नाभक्षणविश्व-दर्शेने जातम्। 'सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशा'दिति सत्रभाष्य उक्तम्। सङ्गत्यर्थमिति समष्टिसङ्ग-त्यर्थम् । 'कृष्णस्तु भगवान् खय'मिति वाक्यात् । समाधानमिति प्रथमाभासोक्तविरोधस्य द्वितीयाभासे विरोधिगुणस्य च परिहार इत्यर्थः। विडालमिति विडालोनिन्छतीमपि मार्जारी अनक्तीति दृष्टान्तः। उपकारं कृत्वा अनक्तीति वा। गृहीव तिष्ठतीति वा। अनेनेति महत्पदेन। गर्वाभाव इति भगवती बोध्यः।

१०-३-३२. त्वमेवेत्यत्र स्तोत्रे इति कीर्तनभक्तिरूपे, भगवान् वद्कित्यत्र हेतुः।

जन्मप्रकरणत्वात् सङ्क्ष्यातात्पर्यमाहुः चतुर्दशेति। प्रामाण्यार्थमिति भगवद्याक्यत्वाद् वेदत्वेन प्रामाण्यार्थम् । अत्र टिप्पण्याम् । चतुर्दश्चिद्यासम्बन्धिप्रमाणार्थमिति स्वार्थे ष्यिज भवति तद्व्यावृत्त्यर्थमाहुः प्रमाणस्येति । व्याख्यानात्। सङ्काष्या इति तत्त्रतीती-च्छयोचिरितत्ववन्तरूपे तात्पर्यवन्त्वे । अतः पष्टी । वक्तरिच्छारूपतात्पर्यविषयत्वे सप्तमीप्रसङ्गः। मोक्षे इच्छास्तीतिवत् । वैश्वानरमिति वैश्वानरो देवतास्य पुरोडाञ्चस्य, 'सास्य देवते'त्यण् । तदवयवेति पुरोडाञ्चविशेषणभूतद्वादशकपालस्य सङ्ख्यायाः फलोक्त्या। तत्तत्कलेति सजातीयत्वं अष्टत्वादिना । त्रिष्ट्वित अस्थिमञ्जावाग्रूपम् । नवकपाल इत्युक्तत्वात् तेजस्त्रिष्ट्-इदनं त्रिवृत्। पुरीषमांसमनोरूपम् । एवमापः त्रिवृत्। मूत्ररुधिरप्राणरूपाः । यद्वा। 'तेज-स्तिवृ'दिन्युक्तेराधिदैविक।दिभेदान्नव । विराहिति छन्दः । फलसङ्कासजातीयत्वायाहुः अत्र विराडिति। 'पृथिवी वा अन्नमिति'श्रुतेः दश्या पृथिवी सान्विक्यादिमेदात्। श्रुति-भय इति न च वाच्यमिति पूर्वेणान्वयः। सुबोधिन्याम्। भगवद्वाक्यार्थानाहुः पूर्व-स्थितिरित्यादिकारिकामिः। त्रिगुणमित्यादि अत्र टिप्पण्याम्, सर्वाधिकमिति लौकिकाद् वैदिकान् महदित्यत्र महदित्यसार्थः। तथेति द्विगुणं सत्यम्। तेष्विति आघिदैविकादिसत्येषु। 'बहुषु बहुवचन'मिति स्त्रात्। सुवोधिन्याम्। इत इति सारस्वत-कल्पात्। प्रत्येवेति 'ष्टतिर्वाक् श्रीथ नारीणा'मितिनाक्याद् ष्टतेरेवकारः। 'कथिद्धीर आत्मानमैक्ष'दितिश्रुतेः। पृश्चित्वं सतीत्वं वा न भगवज्ज्ञाने जानातीच्छति यतत् इति प्रक्रियोक्ते प्रयोजकमिति हेत्वन्तरमाहुः तस्या दीनत्वेनेति। 'भक्तानां दैन्यमेकं हि हरि-तोपणसाधन'मिति वाक्यात्। अयमपीति वसुदेवोपीत्यर्थः।

१०-३-३३. युवां वा इत्यत्र एताह्यावित्यादी 'पुमान् स्त्रिये'त्यनेनैकशेषः। कचिदित्यादि न्यूनपूरणम्। सन्तापेति द्वितीयस्कन्धनवमाध्यायोक्तराद्धान्तीयसन्तापस्य वक्ष्यमाणकामस्फ्रत्येर्थं जननादित्यर्थः। भगवद्विषयकत्वादिति भगवन्तम्रहिश्य कृतत्वात्।

१०-२-३४, वर्षवातेत्यत्र अन्तरिक्ष इति वृक्षाद्यपरि । पञ्चाग्रीति चत्वारः

सर्वतः उपरि सर्थे इति पश्चाद्यययः। उभावपीति दम्पती।

१०-३-३५. शीर्णपर्णेत्यत्र 'सती'त्युक्तत्वाद् धर्मातिशयात् सेर्वा । द्वितीयत्व-मात्रविवक्षयाऽपर इति पुंस्त्वम् । पूर्ववद्वा । भगवत्सेवामाहेति अखण्डब्रह्मज्ञानस्य वसुदेवं प्रत्युत्तराधें वक्तव्यत्वाज् झानाङ्गभगवत्सेवां 'भक्त्याप्राह्ये भक्त्या जानाति चाव्यय'मिति वेदाद् वेदरूपवसुदेवस्याहेत्यर्थः । कियत्कालतपसेति कर्मविशेषेण । यथायिना हेम्ना मले त्यक्ते ध्माते हेम्नि पुनः स्वं रूपं भजते तद्वत् शुद्धसास्विकगुणाविभावके चित्त इत्यर्थः। काँग्यमिति भगवतः पुत्रत्वम् । सेवयैवेत्यत्रैवकारार्थमाद्धः नान्यथेति । सेवां विना केवलतपस्त्वेन प्रकारेण। वहिःसंवेदनेति वहिर्ज्ञानाभावे। परिचर्येति तपसा भवति। स विद्योष इति स तपोनिशेषः। वसुदेवस्य स्वरूपलाभो जात इत्याहुः शुद्धसान्त्रिकोति। यथा बुद्धिः सान्त्रिकी गीतोक्ता तथा। स्वभावत इति अधिष्ठानकृतो विशेषः। अन्येषां साधनकृत उपश्चमः। 'शीर्णपणें'त्यनेन स्नानादयो यमा आराधनशब्देनाराधनादयो नियमा इत्याशयेनाहुः एवमिति। सकामाविति अनेन झानाङ्गभक्तिः सकामा। अकामः सर्वकामो वे'ति वाक्यात्। न सगुणा भगवद्धिष्ठानत्वात्। भगवदाविर्मावाञ्च। सगुणत्वे मसहोमप्रसङ्कः।

१०-३-३६. एवं वामित्यत्र दिञ्यवर्षेति दिन्यं वर्षमसदादिपष्टिवर्षाधिकत्रिशतं वर्षाणि, एताद्द्यां सहस्रसङ्क्ष्याकानि । चतुर्युगमिति कृतयुगप्रमाणं १७२८०००, त्रेतायुग-प्रमाणं १२९६०००, द्वापरयुगप्रमाणं ८६४०००,कित्युगप्रमाणं ४२२०००, गतकिल-प्रमाणं ४९४२ भोग्यकिलप्रमाणं ४२७८ । अहमेवात्मनीति अत्र सप्तमी विशेषणे बहुत्रीहाविति ज्ञापकाद् व्यधिकरणपदे बहुत्रीहौ गड्डादेः परा सप्तमीति परनिपातः पद्मनाभ इतिवत् । आत्मपदं देहवाचकम् । आत्मोपपदा । तथा च परिछिन्नदेहस्य व्यापकात्मत्वेन नित्यकस्य स्थितिस्तावत्कालमित्याश्चर्यम् । द्रष्टव्यम् ।

१०-३-३७. तदा वामित्यत्र स्थापयतीति वं सुखं पुष्णातीति वपुरिति व्यु-त्यस्या स्थापयति । अन्यथेति सुख्योंगाभावे । पुत्रत्वस्थापनाभावें वा । परमेति स्नेहस्तु स्थादेवेत्यर्थः । इच्छेति काम इच्छा । तदिष च बालेति अम्रनेत्यस्य पदस्य तात्पर्यमिदम् । 'तमद्भुतं बालकमित्यत्र 'वालक'मिति विशेषणस्य पूर्वम्रक्तत्वात् । रूपस्येति उक्तेच्छापेक्षयेति बोध्यम् । तेन वात्सत्यरस्य उत्पन्नः । स्थानादिति करणच्युडन्तम् । पातिव्रत्यादित्यर्थः । चिति आधिदैविकाध्यात्मयोर्त्वयाच् छुद्धापरिचर्ये उक्ते, 'श्रद्धारितभिक्तिरनुक्रमिष्यती'ति वाक्यात्। बहिर्मुखानामिति बहिर्मुखास्तोषहेतुत्रयसिहताः तत्सम्बन्धी न परितुष्यति यथा मानसपूजादिना इति हेतोः । भावितः स्मृतः । अन्तर्मुखानामिष परितुष्यतीत्यर्थः।

१०-३-३८. प्रादुरासमित्यत्र पूर्वश्लोकोक्तभवसाधने तु हेतुत्रयमित्याशयेनाहुः चिन्तित हित। भावित हत्यसार्थो वा। भावत्वेनाविर्भावत्वेन कार्यकारणभावः। फलन्तेकट्येति फलस्य नैकट्यनियमार्थम् । आदिर्भावस्य फलस्यत्व्वयः। चैत्रस्य गुरुक्कल-मित्यत्रेव। याचिदिति ताध्वयाः कीडेच्छाया नियामकत्वात्। वरदराज हित वरदराद् वरदराज हित प्रयोगद्वयं छन्दिस समासान्तविकल्पात्। ताभ्यामिति अजुष्टग्राम्यविषयाभ्याम् । बालकेति 'सोविभेत् तसादेकाकी विभेती'ति पुरुषविधन्नाक्षणश्चतेः। भयं बालकलिङ्गमिति भाष्यप्रकाशे। प्रयमज्ञप्तिरूत्पितिरिति वोत्पत्तिमत्त्वं बालकत्वम्। 'जन्म त्वात्मत्वया पुंसः श्ररीरस्वीकृतिं प्राहु'रिति शरीरस्वीकृतिमत्त्वं बालकत्वम्। त्वाद्वश हित

१-२. गतश्लोकस्यप्रतीकद्वयम् । ३. 'भगवत्सेवयैव कार्यं नान्यया' इति श्रीयोगिगोपेश्वरजित्सुवोधिन्यां प्र इति माति ।

चरणस्तरूपम् । तत्रापि सङ्क्षेप इत्याशयेन निवृण्वन्ति वां युवाभ्यामित्यादि । पदद्वयं निवृत्य वृतपदं निवृण्वन्ति भूयादिति। आशीरुक्ताहिताशंसा ।

१०-३-३९. अजुष्टग्राम्येत्यत्र प्रीतीति प्रतिनिधिः। भगवद्धिष्ठानत्वब्रह्मविद्या-त्वाभ्याम् । स्थितैचेति 'मदाराधनमीहतु'रिति वाक्यात । सेवा न वा बृत्तेति जुप प्रीति सेवनयोरित्यत्रार्थयोर्विकल्पेन सेवान वृत्ता। प्रीत्या सेवायां 'प्रतिमुखस्य यथा मुखश्री'रिति सप्तमस्कन्धवाक्यान् न जुष्टो ग्राम्यविषयो याभ्यामिति अत्र टिप्पण्याम्। पाठान्तरं लौकिकप्रीतिः स्थितैव,सेवा न वृत्तेति। अजुष्टग्राम्यविषयो याभ्यामिति। द्वितीयमिति सेवनरूपम्। सुबोधिनी । तत्सम्भवेषि काम्यकर्मणां वैदिकेन ग्राम्य-विषयजोषसम्भवेषि। तन्निषेषेयेति लौकिकसिद्धापत्यनिषेधार्थम्। अलौकिकप्रकारकापत्य निषेधार्थकं वा। अतोपीति विशेषणत्रयात्। अपिना चिक्रीडिया। मोक्षस्यावरणं 'मोहिता'वित्यनेन मोह उक्तः। एवं स्पष्टेति न विवृता। तदिति अनपत्याविति विशेषणम्। रागस्येत्यादिसुबोधिनीं विवृष्यन्ति अजुष्टेत्यादीति । सुबोधिन्याम् । ऋणादीति देवर्णपितृर्णमनुष्यणेत्युणत्रयम्। आदिना पूर्णता पुत्रकृता। अनपत्यौ द्वौ मदाराधनमिति पश्चस त्रयं प्रत्रधनेन स्त इति । विरुद्धेति मोक्षविरुद्धगृहस्यात्रमनिष्ठत्वात । मोक्षस्येति 'मोहिता'वित्युक्तमोहस्तस्य तमोधर्मत्वादवरणम् । सर्वत इति चतुर्भिः। ज्ञास्त्रार्थेति विश्वद्धसन्त्रत्वाद् वेदत्वाच । शास्त्रं गीता 'सर्वेन्द्रियाणि संयम्ये'त्युपत्रम्य'मिध्याचारः स उच्यत' इति । शास्त्रं 'ऋणानि त्रीण्यपाकृत्ये'ति । शास्त्रं 'मनो मोक्षे निवेशये'दिति । जितय-मिति विशेषणत्रयोक्तम् । इयं विशेषेति अत्र टिप्पणी आभासे मोक्षावर्णेति मोहेन मोक्षावरणम् । एवमाधिक्यमिति भक्तिमार्गे मोहे मोक्षे मोहाभावादाधिक्यम् । तहीति मोक्षस्य लीलामृताब्धिफलकवरणानाधिक्यकाले। मदनुग्रहादिति अनुग्रहस्य दास्यरूपा-पवर्गे कारणत्वं, न तु साधारणापवर्ग इति । कारणमात्रोक्तिर्न तु साधारणापवर्गकारणोक्तिः । न त्वेचमिति मोक्षमतिबन्धकमायामोहितत्वेन 'न ववाथे' इति । ज्ञानका क्तेरिति भग-वत्साशिष्याद वसुदेवज्ञानशक्तेः । मोहमृते इति तथा च वसुदेवमोहोनुद्यते भगवता 'मोहिता'वित्यनेनेति भावः। तथेति ब्रह्मत्वेन भगवत्वफलत्वविराद्त्वैः। अधमिति ब्रह्म-त्वादिना ज्ञानाभावः। अनुग्रहादिति मक्तिमार्गीयत्वादिति भावः।(द्वितीयं)एवेति 'वैष्णर्वी च्यतनीन मार्या पुत्रस्नेहमथी'मिति वाक्यात्। एवंविध इति मोक्षरूपेथें। भक्तेति शास्त्रीयमक्तेत्यादिः। सर्वा इति शक्तयः। एतच्छक्तीति विशेषमायाशक्तिकार्येथें मोहे मोहत्वोक्तिरित्यर्थः। सर्वशक्तीति सर्वाः शक्तयः। प्रमाणेति शासीयज्ञानमार्गात । प्रमेघेति लीलारसाव्धिफलकवरणे विशेषमायामोहमार्गः । 'नैषा तर्केण मतिरापनेये'ति काठकात । 'आश्रयों वक्ते'तिकाठकः । बलिष्ठः खकार्यकरणात् । अतः एवेति लीलार्थं

मोहस्यावश्यकत्वादेव । अत एवेति विशुद्धज्ञानत्वादेव । अत एवेति अनिवृत्तौ कारणद्वया-देव । असमास इति समासशक्त्या निवृत्तावेककारणवोधकसमसनाभाव इत्यर्थः । दास्य-भावादिति ज्ञानकृतात्। पितृत्वादिभावो विशेषमायाकृतः तसः। न्यूनत्वं भक्ति-वात्सस्यरसकृतमपि बोध्यम्। एवं मोक्षस्य लीलारसाब्ध्यपेक्षया ग्रुख्यत्वमागतम्, मोहा-भावादित्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः यद्वेति । तथोक्तिरिति 'मोहितौ मम मायये'त्युक्तिः । तथा च परम्परया ज्ञानकार्यत्वात्र साक्षाज्ज्ञानकार्यमोक्षस्याधिक्यमिति भावः। अधुना तु रूट्यापवर्गपदार्थ उक्तः, अङ्गेन व्याकरणेन योगोपस्थित्यार्थमाहुर्योगरूट्या वस्तुत इति। म इतीति 'अदृश्यत्वादिगुणको धर्मोक्ते'रित्यधिकरणोक्तः पुरुषोत्तमः। तत्र निःसम्बोधो-पवर्गो व्याख्यातः प्रसिद्ध्या ससम्बोधोपवर्ग उच्यते तत्राक्षराधिकरणकाधेयतासम्बन्धेन तत्र स्थितः पुरुषोत्तमोत्र गृद्यते, न त्वक्षराभिन्नः पुरुषोत्तमः। दास्यरूप इति 'स्ररूप-लाभान्न परं विद्यत' इति श्रुतेः। 'य एवासि सन् यज' इति 'ब्रह्मदासा' इति श्रुतिभ्याम्। उच्यत इति योगरुढ्योच्यते। अप वर्जने। एजू वर्जने उमाभ्यां वर्जनाभ्यां उत्कृष्टाप-वर्गो मायावर्जनरूपो यौगिकार्थः, स च दास्यरूपः। तथेति यथाश्चतं मूलं तु 'गौणमुख्य-योर्मुख्ये कार्यसम्प्रत्यय' इतिन्यायविरोधि मूलमित्यर्थः । श्लोकासङ्गतिं शङ्कते ननु तदेवेति। तदवरणेति दासावरणोक्तिपयोजनम्। उपपत्तेरिति अर्थादुपपत्तेः। एत-दुक्तिरिति तदासवरणाभावोक्तिः। कुत इत्यत आहुः तया विनेति । दासावरणोक्त्या विना। दास्यरूपावर्गार्थेन विनापि प्रकृतो यः एतच्छ्रोकार्थस्तस्योपपत्तेर्भगवद्वचनैः। यथा 'तेपाथे परमं तप' इति वचनेना'जुष्टग्राम्यविषयां'वित्यस्थार्थस्थोपपत्तिः। नियते-च्छपैवेति आविर्भावे कारणत्वेन नियतेच्छया न तु ब्रक्षणादिष्टप्रजासर्गेच्छया। न देय-मिति अतो दासं परमं मोश्वरूपं न देयम् । काम्यत्वाभावादिति भावः । तथेति दास्यं न दत्तवानिति ज्ञापयितुं तदुक्तिः श्लोकोक्तिः। एवं कुत इति दास्रान्यलीलायामङ्गीकारम्। प्रागेवेति अत्रैव प्राक् । कामा भावस्येति दाखकामाभावस्य । तदनुवाद इति 'न वन्नाथे-पवर्गं में इति कामाभावस्थानुवादः। न तु श्लोकोनुवादक इति चेच्छृणु । अनुवादस्थो-त्कृष्टार्थत्ववोधकत्वादस्मार्थस्य । अन्यथेति दास्यकामाभावहेतुत्वाभावे । कृतवानिति स्वान धिष्ठाने विशुद्धसन्ते । सुचोधिन्याम् । समाप्तिरिति चरमावयवकथ्वंसः । स च दास्रोपि । यद्वा समाप्तिरभावमात्रं प्रतियोगिनोरुक्तत्वात् । जन्ममरणप्रतियोगिकाभावः । अपनर्गस्य मायानाञ्चरूपत्वेनाभेदसम्बन्धः । भक्तिमिति ज्ञानाङ्गम् । प्रमेयेति प्रमेयस्य भगवतो वर्लं साधनसन्ते तदकार्यं वलकृतम् । एवं वं वं इत्यस्यापवर्गेणान्वयमुक्त्वा सुख्यापवर्गार्थे त्वाहुः म इति पाठ इति।

एतदुक्तिमितिः मूले पाठः एतदुक्तिः देवि श्रीगोगिगोपेश्वराणां पाठः ।

१०-३-४०. गते मयीत्यत्र भोगा इति 'अकर्तरि च कारके संज्ञाया'मित्यत्र 'संज्ञाया'मित्यस्य प्रायिकत्वसिद्धान्तादत्रापि कर्मणि घञ् । लाभस्य भावित्वालुङ्वेति क्त्वा-श्रत्ययासम्भवमाशङ्क्षाहुः चरत्वेनेति । निर्धारं कृत्वेति साद्दश्यनिर्धारं कृत्वा । तन्नेति सद्यापासौ । अकृत्वेति किन्तु साक्षात्पासौ विष्ठशृङ्केति भावः । 'युवा'मिति पुनरुक्त-सार्थक्यायाहुः यत इत्यादि । एकतिङ्गक्यम् । तथापि 'युवा'मित्यधिकं मत्वाहुः पुनरिति । अयमर्थः । 'वरं लब्ध्वे'त्यनेनैव प्राप्तमनोरथत्वं जातम् , पुनः सारणजनकसंस्कारस्योद्धोधे 'युवा'सुद्धद्वसंस्कारौ इति । पूर्वे'युवा'मित्यस्य कृतनिर्धारावित्यर्थः । सम्मत्यर्थे इति । यथा युवागुद्धः संस्कारौ तथाहमिति वसुदेवसम्मत्यर्थः । अन्यथा 'ऽपरं भवतो जन्म परं जन्म विवखत' इति न्यायेनात्रापि वस्रदेवप्रश्नः स्यादिति ।

१०-३-४१. अर्ष्ट्रान्यतमित्यत्र भ्रमादिति 'न तत्सम' इति श्रुत्या सदश-सुतवरणे भ्रमः असद्देशे संसद्देशत्वज्ञानात्। मर्घादेति 'एक एवेश्वर' इति मर्यादाभङ्गः। अदानेपीति वरादाने सत्यसङ्कल्पत्वमर्यादाभङ्गः। ननु स्वसदशयाञ्जायां योगिवत स्व-दानेपि मर्यादाया भङ्गः सादेव वक्ष्यमाणज्ञानाङ्गभक्तिमन्वाद वसुदेवस्येत्यत आहः साहरूयेत्यादि । भगवतः सर्वभावेन सर्वेरंशैः साहरूपं साम्यं तस्य भेदः तत्सहिष्णुत्वं योगिवत खदाने खरूपं योगिवद गृहीतं रूपं नेत्येवं छान्दोग्यीयरूपेषु फलप्रकरणोक्तेषु सप्तसु वर्तत इति। सप्तसु साम्यं नेति भेदसाहिष्णुत्वं, तत्त्वेपि, धर्मधर्मिभावात । आकार एवेति एकरस आकार एव विशुद्धसन्वत्वादेवकारः। अभिधा तु वेदस्य विद्यायाम्। आकारे तात्पर्यस्य तत्प्रतीतीच्छ्योचरितत्वरूपस्य ज्ञाएकम् । वचनं त्वादशः पुत्रो भूयादिति वचनम् । त्वमाकारः दृश्यते यत्र त्वादृशः योगरूढः शब्दः । जीवेति भ्रान्तजीववसुदेववाक्यत्वात् । बाधित्वेति पूर्वतन्त्रे श्रुत्या स्मृतिवाधोक्तेः । अन्यतमं विशिषन्ति यद्यपीति । नास्तीति श्चास्त्र इति ज्ञेयम् । तथापि लोकेऽसतो मरुमरीचिकादेर्दर्शनादाहुः असत इति । खपुष्यादि-वदाकारस। क्रञ्जिम इति मिथ्यावासुदेवे। नोत्पादगीया इति कृत्रिमस्यासच्चात तत्र ते उत्पाद्यितुमशक्या इत्यर्थः। विशिष्टस्येत्यादि व्यावहारिकसत्ताविशिष्टस्य, उत्कृष्टस्य वा। आन्तरालिकसद्द्यो मुलसद्दयमिलितस्तस्य दर्शनं ज्ञानवतीपि प्राप्तं तस्याभावोऽदर्शन-मेव । अत्यन्तायोगवच्छेदक एवकारः । मानव इति प्रद्युम्नगर्भशब्दतात्पर्यार्थः । मृतु-रलौकिकः पुरुषविधन्नाह्मणात् । क्रमेणिति जन्मत्रयक्रमेण । 'आविवेशे'त्यत्रोक्तक्रमेणेति वार्थः। नत् तथापि जन्म तादशस्य न सङ्गच्छत एवेत्याशङ्काया मभव'मितिपदतात्पर्यमाहः स एकघेति। तथा तस्य भवन इति सुतत्वेन भगवती भवने। अनेकप्रकारे मध्ये तस्यापि सङ्ग्रहात् । जन्मैव सुरूयमिति उपक्रमोपसंहारयोः सञ्जातविरोधित्वेन प्रकरणार्थ

एव मुख्य इत्यर्थः। अध्यायार्थत्वात् । उभयोरव्याप्तिर्वारिता । तम्नाम्ना पृश्निनाम्ना। स्मृत इति 'पृक्षिगर्भस्तु ते बुद्धि'मिति पष्ठे स्मृतः। शब्दरूपं प्रमाणम्।

१०-३-४२. तयोर्वामित्यत्र तुल्यत्वादिति पुत्रत्वकामेन तौल्यम्, जन्मना

तौरयं ना। पुनरेवाहमिति मुलस्थपदानि न्याख्येयानि।

१०-३-४३. तृतीयेस्मित्रित्यत्र जात इति अहं जातः, अमःसुर्वा। भव इति वसुदेवदेवकीत्वेन भवः अहन्ताममता । अत्रेति तृतीये जन्मन्यपि । नामद्वयमिति राम-कृष्णश्रेत्यवतारद्वयस पृश्चिगर्भवामनरूपस नामद्वयम् । बहुनीति नामानि । चकारादु रामः कृष्ण इति । शब्दार्थयोरैकयात् । देवकीनन्दन इति अवतारान्तरे वक्तमशक्यमिति मुख्यम् । तदम्म इति देवक्यां पूर्णाविभावोतो न केनाप्यंशेन प्राकृतत्वमतो न दैवकेय इति भवतीत्यष्टमाध्याये वक्ष्यामः । रूपभेद इति 'तमङ्कृत'मित्युक्तं रूपं पूर्वभवयोनेति मेदः। प्रसन्नेनैवेति वृतेनैव एवकारः 'तदा वां परितुष्टोहमग्रुना वपुषानधे'ति वाक्यात्। 'मया प्रसन्नेने'ति गीतैकवाक्यतया प्रसन्तपदम् । वाक्यमिति 'अहं सुतो वामभव'मिति वाक्यम् । अहं जात इत्यत्रासच्छब्दप्रयोगतात्पर्यार्थमाहुः पूर्वदेहरुषेति 'आत्ममायामृत' इति वाक्यान् मायिकदेहत्यामः। तत्युत्र इति पूर्वदेहपुत्रः। कल्पादाविति कल्पो ब्रह्मणो दिनम् । दरास्त्र इति स्रीशास्त्रे वात्स्यायनस्त्रे तत्र स्त्रीशास्त्रपदप्रयोगात ।

१०-१-४४. एतद् वां दर्शितमित्यत्र हेतुमिति 'सत्यं मे व्याहत'मित्यनेन वाक्यं हेतुः। आविभावि हेतुमिति प्रथमज्ञसौ हेतुं विषयं रूपम्। आविभावि विद्रन्मण्ड-नोक्तो वा । तत्र हेतुं रूपमेव । अत्र प्रथमान्तविशेष्यको बोध इति स्च्यते । युवयोरधें इति अर्थे प्रयोजने मद्भवज्ञाने वैपयिकाधारे सप्तमी । मद्भवज्ञानविषयम् । भवनीति यथा हिसदिर्शने हिस्तपकस संबंधिनः सरणजनकः संस्कार उद्बुद्धो भवति तथा। एत-दिति समीपतस्वतिरूपविषयकः । ननु भगवत्सान्निध्यजनितसर्वज्ञतयाऽलौकिकप्रत्यक्षसिद्धेः प्राग्जनमादिविषयकमलौकिकमेव प्रत्यक्षं सेत्स्यतीत्येवं तत्सारणस्य कि प्रयोजनमत आहुः साम्निध्यादित्यादि । तथा च यथा साम्निध्यस सर्वज्ञताद्वारा प्राग्जनमसरणं फलं तथा वैराग्यमपीति वैराग्येणायमविहितभक्तिरसलीलानुभवप्रतिबन्धो दोषः स्यादिति सर्वज्ञतां प्रतिबद्धौतद्वालकरूपेणालौकिकप्रत्यक्षसारणमिति भावः। तदुद्बोधन इति 'सदशादृष्टचिन्ताद्याः स्मृतिवीजस्य वोधका' इत्युक्तसंस्कारोत्वोधे रूपं सदशत्वेनोद्वोधकम् । तत् प्राकारुजन्मनोः सरणजनकसंस्कारोद्वोधकम् । तथा च रूपप्रदर्शने । अदष्टिचिन्ताद्यैः संस्कारोद्बोधने तु, तुः सदशस रूपसोद्बोधनसाधनत्वं व्यावर्तयति । एवकारो रूप-योगव्यवच्छेदको मात्रचीवधारणार्थकत्वं कात्स्न्यीर्थव्यावर्तनेन निश्चिनीति । कालमात्रं स्मरणं यथा तदिदं जलं सेयं दीपमालिका सायंकाले दीपः इत्यादौ जलाधमावे काल-

 <sup>&#</sup>x27;शोगिवत स्वद्याने थोगिवत स्वदाने' इति द्विवारं आदर्शे उक्तमः

मात्रसरणम् । जलादिसन्वे तुमयसग्णम् । तद्वत् । ननु रूपप्रदर्शनामावेषि 'एतद् नां' पूर्वे वरदानकाले 'रूपं दर्शित'मिति वाक्याज् ज्ञानं शाब्दं रूपज्ञानम् । दुर्बलमित्युद्वोधकम् । न कापीति सान्निध्यस्य प्राधान्ये मोहकाभावाद् वाक्याज् ज्ञानं तथा भगवद्वाक्यत्वाद् वैदिकं प्रत्यक्षात् प्रवलं स्थात् । भगवांस्तु यावत् सेक्या मोहं ज्ञानं च सम्पादयतीति न वैदिकज्ञानेषि प्रत्यक्षस्य दुर्वलत्वमिति वैदिकीया शाब्दात् प्रत्यक्षं दुर्वलमित्यनुपपत्ति-नेत्यर्थः । कापीति शब्दाभ्यां 'अथवा शून्यवद् गाढं व्योमेव ब्रह्म तादशं प्रकाशते लोक-दृष्ट्या नान्यथा दक् स्पृशेत् पर'मिति शास्त्रार्थनिवन्धोक्तापि शङ्का नेत्यर्थः । रूपं दृष्टं वप्तदेवेन मायिकं भगवता स्वेच्छ्या रूपमाकाशश्चरीरं दर्शितमिति । सारणफलमाद्वः एता-विते । क्षेत्रेचेत्वा केवलवाक्यमेव कृतो नोक्तवानित्यत् आहुः केवलवाक्ये त्वित्यादि । लोकिकरीतिक-वालकरूपेणोक्ते वाक्ये । उत्तरार्धस्याभासोयम् । शास्त्रिति शास्त्रं वेदः । तदर्थपरं स्थात् । उत्तरार्थं व्याकुर्वन्ति अन्यथेत्यादिना । अनुभ्यवेति सद्देन स्मरणं यतः ।

१०-३-४५. युवामित्यत्र अधुनेति वाक्यार्थानुसन्धाने । सुक्तिर्भवतीति 'दश-पूर्वीन् दशापरा'निति वाक्यात् । 'अनिच्छतोपि गतिमण्वीं प्रयुद्ध' इति वाक्याच । नतु 'न वबाथेपवर्गं मं इति वाक्यादपवर्गे अप्रार्थितेप्येतच्छास्रस्य वेदरूपस्य मुख्यत्वात् कृतो मुक्तिः रित्याशक्काहुः प्रमेचेति। अप्रत्यक्षोपि प्रत्यक्ष इति प्रमेचवलम्। तस्य। ज्ञास्त्रस्येति 'दुर्दशींहं क्योगिना'मिति प्रथमस्कन्धशास्त्रवद् 'युवयोः कामदित्सये'ति शास्त्रस्य । धर्म्य-पेक्षया धर्मस्य गौणत्वात । तुरुयत्वादिति विशेष्यांशे तुरुयत्वात विहिताविहितस्वं विशे-षणांदोऽतौल्यमिति फलैक्यम् । प्रकारस्येति ब्रह्मभावरूपस्य ब्रह्मत्वस्य पुत्रभावरूपपुत्रत्वस्य च । प्रकारस्यात् प्रयोजकत्वादिति पाठे वैदिका वेदे हल्तकारं मध्ये पठन्ति । मद्गति-मिति मत्सम्बन्धिनीं गतिं फलम् । वयापिवैक्कण्ठाख्यामिति सालोक्यम्क्तिम् । अधि-ष्टानलीलायामङ्गीकारात् । ज्ञानाङ्गभक्तिमन्त्राच । नतु वश्यमाण उत्तरार्धे वसुदेवस्य ब्रह्म-भावे ब्रह्मभावपदस्मारिते सति 'परा'मिति विशेषणं न देयम् , ज्ञानमार्गीयत्वादित्याश्रद्ध समाधानमाहः माहात्म्यज्ञानेति । तुल्यत्वादिति ज्ञानमार्गे वक्ष्यमाणेत्रोक्तस्तेहे च तुल्यत्वात् । ज्ञानमार्गे ज्ञानाङ्गभनत्या श्रवणादिरूपयाच्युतविषयिण्या 'यथा यथात्मा परि-मुज्यतं इति वाक्योक्तया सक्ष्मज्ञानविषयस्याधाराधेयसम्बन्धे माहात्म्यज्ञानं देवत्यज्ञानं तिसमन् सित स्नेहः। 'ज्ञाते स्नेह' इति भाष्यादतस्तौल्यात्। ननु ब्रह्मभावाधिकारिणि वसदेवे वेदे स्नेहाय माहात्म्यज्ञाननिविशे किं वीजमित्याकाङ्कायामाहुः अत एवेति। माहात्म्यज्ञानपूर्वकस्नेहस्य मुख्यत्वादेव । तेन मुख्यत्वं वीजमुक्तम् । गोपिकादीनामिति ब्रानकाण्डीयत्रक्षभाववतीनाम् । उत्पादयिष्यतीति पुनः, 'ते तु ब्रह्मह्दं नीता' इति

वाक्ये ब्रह्महद्नयनानन्तरं कृष्णोद्धारकथनात् । अन्यथेति पुनर्माहात्म्यज्ञानप्रदेशामाचे । अन्त्र टिप्पणी। नतु ज्ञान एव विषयतया माहात्म्यं प्रविष्टं भक्तिमार्गे पुनर्माहात्म्यज्ञानस्य स्नेहाक्कत्वेन प्रतिपादने कावश्यकतेत्याकाङ्कार्या तदावश्यकत्वे युक्ति वदन्तीत्याशयेन टिप्प-ण्यामाहुः यदीति।स्वातन्त्र्येणेति उत्तरार्धे उपदेक्ष्यमाणज्ञानेन ज्ञानिनां ज्ञाने माहात्म्यस्था-पि विषयतया निवेशात् ज्ञानिकोटिनिविष्टस्यानुवादेपि स्वातन्त्र्येणेत्यर्थः। यथा कथिश्वदिति विविधहरिमावेषु येन केनापि भावेन । अत्रेति निरोधस्कन्धार्थे । सुबोधिन्यास् । योधांका इति पुनः क्रियमाणमाहात्म्यज्ञानांकः, वसुदेवज्ञानांको वा । विविधभावेषु एको भानोधिक इत्यापाद्यते । ज्ञानोपदेशे यो निरोधः स्कन्धार्थे निविशते तं प्रतिपादयन्ति भक्तानां प्रपञ्चेति । 'संस्था दशमार्थ' इति द्वादशस्कन्धे । संस्था प्रलयः प्रपञ्चविस्पृतिः प्रपञ्चाभाव इति यावत् । सरणात्मकः प्रपञ्चः । नन्वापादितभावः क दृष्ट इति चेत् , तत्राहुः अत एवेति । यतो विविधमावेष्वसापि निवेशीत एव । अत एव 'पार्थिवानि विममे रजासि न तु भगवद्भणा'निति श्रुतिः । उत्पत्तीति यथा प्रथमाध्याये मुद्युसे ब्रह्मविष्णुशिवकृत-स्नीत्वपुंस्त्वोभयत्वनिरूपणेन देवप्रसादयुक्तभक्तनिरूपणेन जीवस्वरूपतः। चतुर्विश्वतिधा निरूपिनाः। नतु तर्हि प्रपञ्चविस्मृतिपूर्वकमगवदासक्तिनिरोध इति प्रसिद्धभावे भगवदासक्तिः कदा जायत इत्यत आहुः प्रेम ज्ञानमिति । प्रेम प्रपञ्चविस्मृतिमताम्रत्पन्नानां भक्तानां भगवदासक्तिः । ज्ञानं माहात्म्यज्ञानमपि । निरोधो विविधहरिभावाः । अञ्जैवेति कारि-कासु,'एवंविधानन्तभावै'रित्येवम् । ननु मातृपार्थनयान्यत्र गमनस्यावश्यकत्वेषि तत्स्यला-दिकमनुक्त्वा कथमत्र भगवता वाक्यं समापितमित्याकाङ्कायां समापनतात्पर्यमाडुः आर्थिकमित्यादि । यदत्रार्थिश्छद्रेतरत्वादिवत् सिध्यति तदत्र कण्ठतो नोच्यत इति हेर्तोः भगवता वाक्यपरिसमाप्तिः कृतेत्यर्थः। आर्त्येति गीतोक्ताधिकाररूपया। अत एवेति अधिकाराभावादेव 'लोकवत्तु लीलाँकेवल्य'मितिस्त्रात्। अतः इति प्राकट्यात्पूर्वे। तद-नन्तरं च दुःस्तात् । निर्वन्धोग्रे वक्तव्यः । अयमिति दण्डः । एवं स्मरणे स्नेहातिशयो दुर्लभ इत्याशङ्काहुः अद्भुतेत्यादि । विस्मयकर्मत्वात् । अत एव 'स विस्मयोत्फुल्लविलोचन' इति वाक्यम् । तस्येति स्नेहातिशयस्य । स्नेहातिशयं कारिकामिराहुः आवि भीव इत्यादि । पुच्रतयेति न तु पुरुषोत्तमत्वेन । तप इति द्वितीयस्कन्धनवमाष्याये साध्यसाधनभावः स्पष्टः । आर्तिः सन्तापोधिकाररूपः। व्यापारेण व्यापारिणो नाथासिद्धत्वात् । मृग्यं साधन-माहुः भक्तिमार्गीयमिति । मार्गणे भगवत्साश्विष्यात् प्रमेयवले पुष्टिमार्गीयं भक्तिज्ञानम् । इत्यात्मेति इति हेतोः आत्मवियोगं खवित्रयोगं संयोगः नन्तरं लीलारसप्राह्यर्थम् । संयोगविप्रयोगयोर्विप्रयोगस्य विविधभावजनकत्वेन मुख्यत्वात् । तदा त्यिति प्राकृत-शिशुकाले । 'संयोगे विषयोगभावनं प्रेमे'ति मक्तिसूत्रात् संयोगे विषयोगभावानाडुः

४८६

एतावन्तीति । तन्नेति बृहद्दने । अत्पात्मेंत्यिधिकाररूपया । तयोर्वमुदेवदेवक्योः । मिथस्तथेति तयोरेव मिथस्तथामावपूर्वकमालापतथकारादन्तः स्थितमगवत्ममावतः इन्द्रि-याणामेकादशानां वृत्तयो हरिपरा आसिक्तयर्थः । अत्यातौं मगवद्रश्नं गुणमकरणे ऐश्वर्याध्याये निवन्धे विवृतम् । तादशातीविष जीवने उपपत्तिमाहुः स एवेति । दर्शनं कदायित् । इदये स्थितिरतु सत्तत्मित्यर्थः । तेनैकादश वर्षाणीति तृतीयस्कन्धे 'एकादश समास्त्र गृद्धार्थः सवलोवसं दिति । दशमस्कन्धे द्विचत्वारिशाध्याये एकादश-वार्षिकस्योपनयनम् । 'अथ श्रुरमुतो राजन् पुत्रयोः समकारयत् पुरोधसा माह्यग्रैथ यथावद् द्विजसंस्कृति'मिति वाक्यात् 'एकादशवर्षं क्षत्रियमुपनये'दिति गृद्धसूत्राद्विति तथा । नतु 'सर्वा दृरिपरा आसं कित्युक्त्या सर्वात्मभावको भवति स च प्रदानसाध्य इति कि प्रदानमिति चेत् तत्राद्धः युवां मामिति । एवेति 'प्रदानव'दितिव्यासम्बन्नादेवकारः। सस्वज्ञाते नेति कंसवधानन्तरम् । शाङ्किताविति व्रह्मत्वज्ञातात् । एवं स्नेहातिश्यः प्रासङ्गिक उक्तः।

१०-३-४६. इत्युक्त्वेत्यत्र एवसुक्त्वेति निरोधस्कन्धत्वात् कारिकोक्तनिरोध-वन्तौ प्रत्युक्त्वा कीर्तनभक्तित्वेन । रूपान्तरेति 'वभूवे'त्युत्पस्यर्थको धातुः घटो भवती-त्यनेन । उत्पत्तिर्जनमप्रकरणात् । 'जन्म त्वात्मतया श्वरीरस्वीकृति प्राहु'रितिवाक्यात । तादशकृत्यनुकुलो व्यापारः । अत्र कृतिव्यापारयोभेदः । ज्ञानस्यापीति कीर्तनजनकाः प्राकृतज्ञानस्यापि। जानातीच्छति यतत इति । ज्ञानसक्वे तत्कार्याभावः तृष्णीमभावो न स्यात । यहा ज्ञान क्रियेतिपश्चरात्राज्ज्ञानस्य क्रियायास्तिरोभावो बाले दृष्टा। सर्वदःखेति विहिताविहितभक्तिभतां सर्वेषां दुःखानां इन्ता । स्वरूपिमिति यथार्थज्ञानरूपं अन्यथा तिरोभावे सति ज्ञानस्य प्राकृतज्ञानस्वीकारात्। भगवानितीति ऐश्वर्येण तथा न करिष्य-तीत्यर्थः । रूपज्ञानेति रूपं चतुर्धुजं ज्ञानमखण्डनसञ्जानादि । तयोः कार्ययोः चतुर्धुजो-त्थापनमखण्डज्ञानोपदेशश्च । सर्व भवनेति उत्तैश्व पेन्यथाकर्तुं सामर्थ्यमुक्तम् । अत्र टिप्प-ण्यां यद्यात्मतुल्या तदास्या मायात्वं कृत उक्तमित्यत आहुः संसारेत्यादि । तथा चैतत्कार्ये किञ्चित्तद्वर्मसाम्येन तथोक्तम् । कौण्डिपायिनामयनेऽग्रिहोत्रशब्दवत्। तह्यात्मशब्दस्य कि भयोजनिमत्यतस्तदाहुः वस्तुत इत्यादि । एतमर्थं न्यायेनोपोद्बलयन्ति एवं सतीत्यादि । कर्मधारय इति आत्मा चासौ मायेति तेन भगवत्पदाव्यवधानस्य मायाया भगवदीय-त्वात्रापकत्वेष्यक्षतिः। भगवच्छक्रत्येति आत्ममायया। अनन्येति दर्शितरूपादनन्य-लभ्यत्वात । तद्विकद्वेति लीलाविकद्वाविषयकत्वं खत्य सर्वभवनेत्यादिषयद्वकस्यार्थे यदैव तृष्णीं स्थित इत्यादिसुनोधिन्या बालकत्वेद्धतरसं सारयन्त आहुः वस्तुतस्तिवत्यादि योजनेत्यन्तम् । शिशुरूप इति प्रथमस्कन्धवाक्यसुवोधिन्यां भगवानेवैवमवस्थो जात इतिसुवीधिन्याम् । नन्वेवं सति सर्वत्र पदेष्वासीदितिकियया सम्बद्धेषु सत्सु वभृवेति

क्रियान्तरं व्यर्थमसङ्गतं वा स्थादित्याकाङ्गायां तद्वैयध्यमाहुः अपरोक्षेत्यादि । सोंश इति अप्राकृतत्वांशा तथा च 'प्राकृतो वभूवे'ति भिन्नं वाक्यमतो न वैयथ्यीदिदोष इति भावः। लिखिति परोक्षार्थकलिट्प्रयोगः। प्राकृतो वभूवेति वेदविद्ययोर्दर्शनीप मुकारस्य कथनत्वमित्रेत्य पक्षान्तरमाहुः अपरं चेत्यादि। इत्याद्यक्तमिति प्रवहुकार्थत्वाह्यौकिके-त्यादिसुनोघिन्याष्टिष्पण्युक्तरीत्या लोकज्ञाने नैपुण्यं परमार्थस्य त्रक्षणो ज्ञाने नैपुण्यं च प्राथम्। 'युवां मा'मितिवाक्यात्। नतु 'प्राकृतो बभूवे'त्यस्य दर्शनप्रकारकथनत्वाङ्गीकारे भवनिक्रयां प्रति प्राकृत इत्यस्य कर्तृत्वमसङ्गतं स्थादित्यतः पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यारम्यो-क्तमेवेत्यन्तम् । 'युवां मा'मितिवाक्यादाहुः लौकिकालौकिकेति । अस्मिन् पक्षे कल्पना-क्केशादरुच्या पक्षान्तरमाद्रः यद्वेति । पूर्वचिदिति 'अथवे'त्याद्यक्तपक्षवत् । चतुर्थाध्याये तस्योत्पत्तिर्निरूपितेत्युक्तत्वादधुना तत्स्वीकार इत्याश्येनैतद्व्याख्याने प्राक्रतपदस्यार्था-न्तराण्युक्तानि । (मुबोधिन्याम् ।) लौकिकज्ञानेत्यादि । अत्र टिप्पणी । 'न भगवत्साम-र्थ्यस प्रतिबन्धक'मिति सुबोधिनीपाठः। पूर्वव्याकृतष्टिप्पण्यविरोधेनाधुना तु भगवत्सा-मध्यस्य प्रतिबन्धकमिति नञ्रहितपाठमप्यङ्गीकृत्याहुः सामध्यस्येत्यादिना । श्रीबल्लभ-लेखेप्ययं पाठः। लोकविद्वेदोति अलौकिकचतुर्धजरूपे तथा। मातुरिति लोकविद्वेष-भियेत्यादिनान्वेति। यथाश्रुत एवान्वयो वा । एत द्रूपेति चतुर्श्व जरूपोपसंहारः । न तदिति न भयम् । 'अभिसरत्युदायुध' इतिवाक्यात् । उक्तरूपस्येति 'अत्रैव वसुदेवदेवक्योः सामध्यस्ये'त्यादिग्रन्थेनोक्तरूपस्य भयहेतुत्वं सच्यते न तु अभिधीयते अभिधावृत्तेः 'पित्रोः सम्पत्रयतो'रित्यत्रोपक्षीणत्वात् । तथात्विमिति सामर्थ्यस्य प्रतिवन्धकत्वम्। सुनोघिन्याम् । उभयोरेकतरनैपुण्यस्य वक्ष्यमाणभगवछीलाप्रतिबन्धकत्वमित्याश्चयेनाहुः उभयमपीति । विद्यमानमिति 'ज्ञानं यथा न नश्येते'तिवाक्याज्ज्ञानमपि विद्यमानमेव मोक्षायेतिह्रेयम् । भगवत्क्रीडाया मोक्षरूपायाः । 'लोकवत् तु लीलाकैवस्य'मिति न्यास-सत्रादित्यर्थः ।

१०-३-४७. ततस्त्र द्यौरिरित्यत्र स्वीकृत्य रूपान्तरमिति तेन 'हेत्य्यमकापत्र्यस्वीकरणैः प्रथमो महा'नितिकारिकायां चहुष्वनियमोद्धचि । यथा हरिहरगुरवः गुरुहरिहराः इत्यत्र । तेन कापत्र्यं चतुर्थेष्याये । अयमपपाठो 'हेत्य्यमस्वीकरणकापत्र्यैः प्रथमो
महा'नित्येव पाठः । तन्त्रेति मथुरायाम् । तस्य चाज्ञानादिति तच्छब्देन प्रधानरूपस्य
शिशुमादिनः परामर्शः तस्य शिशोरज्ञानात् । तस्य रूपान्तरस्वीकारस्येति वा ज्ञानं
यथा स्त्रमे । एवं स्वीकारवैयध्यीवयध्यें ज्ञानाञ्चाने सर्वे तस्य समाधानार्थम् । तं
बोधियत्वेति वसुदेवं वोधियत्वा । मां नय कन्यामानयेत्यादिप्रकारं मनसा बोधियत्वेत्यर्थः । तृष्णीं भावस्योक्तरवात् । 'भगवत्प्रचोदित' इतिपदस्यार्थः । अयमर्थः । वसुदेवो
बुद्ध्वा तं बोधियत्वा मनसा मानसीनरूपेण व्यापकेन तस्य तृष्णीभावो नोक्तः ।

रूपान्तरस्वीकारज्ञानाज्ञानयोरेवम् । मूलनिष्ठज्ञानाज्ञानयोरप्येवम् । सम्रपसर्गस्यार्थमाद्यः उन्तमेति । इयेषेति इषु इच्छायाम् । भयाभाव इति श्रुत्स्य भयाभावः तत्सम्बन्धात पुत्रस्थापि । सं इति प्रसिद्धी भगवद्धिष्टानम् । सं इति भगवत्स्तोता भगवद्भाषण-योग्यश्रेति वार्थः । भगवद्गाक्य इति 'युवां मां पुत्रभावेने'तिवाक्ये । प्राकृते चेति च पुनः प्राकृते । प्राकृतेव जातेति श्रीवहुभलेखे । वकार इवार्थे इति च । आत्म-मायाकार्यम् । साधारणमायाकार्यं वा तामसत्वात् । अग्रेषि । साधारणमोहस्येति अत्र टिप्पण्यां तथेत्यर्थ इति साधारणेत्यादिः। साधारणत्वमिति चौरवसदेवयोर्ज्ञाने साधाः रणत्वम् । मोह एव भवेदिति मोहाभावप्रतियोगी मोहः अन्यथा कंसाभावे भवेदित्येव-कारः । अन्यत् स्पष्टम् । सुबोधिन्याम् । भगवतः कार्योपायाः । योगमायाकृतानाहुः गमन स्वाच्छन्यमित्यादि । आत्मन इवेति मोहे दृष्टान्तः । आत्मानं माया मोहयतीति स्पष्टम् । प्रस्वाप इति योगमायेतिनामतः प्रमादालस्यनिद्धं तत्कार्यसाम्यम् । सङ्घर्तानन्तर-मिति 'नवम्यां योगनिद्राया जन्माष्टम्यां हरेरतः नवमीसहितोपोध्या रोहिणीब्रधसंयुते'ति-भविष्योत्तरबाक्यान नवम्यां सा जातेतिज्ञायते । किञ्च 'अथ सर्वगुणोपेत' इति सन्दर्भे निरूपितस्याधिदैविककालात्मकपश्चचत्वारिंशन्छद्यत्वारिंशद्यदिकाद्वयरूपनिशीथस्यारमभे मथुरायां पुरुषोत्तमजनमाभृत , निशीथावसानसमये नन्दगृहे पुरुषोत्तमजनम । एव मथुरायां श्रीगोकले च पुरुषोत्तमजन्मनः एक एव निश्चीथकालः। तावत्येवाष्टमी तिथिः वश्यमाण-वाक्यात , तदनन्तरं नवमी प्रवृत्ता । तस्यां गोकुले मायाजन्म । भविष्ये 'नवम्यां योग-निहाया जनमाष्ट्रम्यां हरेरतः नवमीसहितोपोध्या रोहिणीब्धसंयते'त्यनेन, विष्णुपुराणे प्रथमाध्याये 'प्रावटकाले च नमसि कृष्णाष्टम्यां महानिशि उत्पत्स्यामि नवस्यां च प्रस्ति त्वमवाष्यसी'त्यनेन चाष्टम्यां प्ररुषोत्तमजन्म नवस्यां मायाजनमकथनात । एवं चोक्तम्रहतें आद्यन्तयोः कृष्णजन्माष्टम्यां महर्तानन्तरं नवम्यां माया जातेत्यपपन्नम् । रोहिणीति 'अथ सर्वगणोपेत' इत्यत्र'यहींवाजनजन्मर्थ'मितिनिशीयारम्भे रोहिण्यारम्भकथनाद रोहिणी त भगवन्मायाजन्मनोस्तुल्या । तेन रामानुजमतीयैर्यत् कृत्तिकाविद्धा रोहिणी नाद्रियते तदचारु उक्तवाक्यविरोधात । दोषायैवेति 'सक्तक्षापि न कर्तव्या सप्तमीसंयुताष्टमी अविद्वायां सरक्षायां जातो देवकीनन्दनः' इतिब्रह्मवैवर्तवाक्यात् । अन्तःस्थित इति कारागृहे स्थिते । न अवतीति ज्ञानरूपभगवता तमोरूपमायोद्भमो नाशान्त भवति । तहींव जातेति गमनखाच्छन्द्यादिखकार्यकाल एव । योगार्थमित्यस्य व्याख्यानं कार्यो-पायार्थमिति । कार्ये गमने उपायः मतिबन्धकाभावः तदर्थम् । लोकान् पौरान् व्या-मोहयति शाययतीत्वर्थः । खतन्त्रेति कार्योपायं जानातीच्छति यतत इत्यत्र माया यत्रे स्वतन्ना कर्त्रीत्वात् । इमं पक्षम् । नन्दजाययेति स्वतन्त्रकत्र्याः। 'स्वतन्तः कर्ते'तिस्त्रातः। भगवानिवेति 'विष्णुः सर्वग्रहाशयः आविरासी'दित्यक्तखतश्र इव ।

१०-३-४८. तया हृतेत्यत्र संशायादय इति आदिना विषयांसिनश्चयस्मृतयः। आमुराभिभवमाञ्ज्ञ सर्वपदार्थं वदन्तोन्पसर्गार्थमाहुः मायेति । मुग्धाः स्वयं मायया स्वदेवतया मोहिताः म् किंताः मायाविशेषकार्यवन्तः। एवकारः 'मायेत्यमुरा'इतिवाक्यात्। अप्रभाववन्तोज्ञानवन्ताद् यशोदादयः । तानाहुः यशोदादय इति । तुः आमुरपक्षं व्यावर्तयति । कमेणेति अनुक्रमेण । द्वा स्था मुग्धाः अमुराश्चेन मृर्छिताः। पौरा इति पूर्ववत् । पूर्वविति कार्योपायार्थं लोकपौरव्यामोहवत् बुद्धिरेव गृष्टीताऽऽवृता । लोकान्तरमिति देशान्तरम् । कार्यमेवेति प्रत्ययवृत्तिहरणमनुशायनं च । भिन्नपक्रमार्थका'थ'शब्दादेवकारः। अन्यत्त्विति द्वारिपधानादिकं तु कंसाञ्चया पूर्वमेव जातं स्थितम् । व्याधा दुर्गे । कचिदिति नगराद् बहिररण्ये । बन्ध इति द्वारपालकैः। 'बृहत्कपाटायसकीलभृद्धला' इतिपाठे आहुः वृहन्तीति । अयं न बहुव्रीहिः किन्तु पिहिता इत्यस्यार्थकथनमिति श्रीवस्त्रमाः । तेन तृतीयान्तः पाठः न प्रथमान्तं पाठान्तरम ।

१०-३-४९. ताः कृष्णवाह इत्यत्र जाता इति द्वार इत्येव भगवस्त्रीडोपयोगि-त्वप्रादुर्भावो निरूपितः । सर्वमोक्षेति स्वयमित्यसार्थः । अचेतनानामिति वजतीति व्रजः तत्सम्बन्धिकपाटानाम् । अचेतनानामिति भगवन्माहात्म्यार्थम् । अतितामसैरिति द्वास्थैः। आसुरैः। सुक्तिरिति सदानन्दतिरोभावनेन चित्प्राकट्यान् सुक्तिः। त्रयं वा प्रकटम्। अन्येषामिति चेतनानाम् । जडमेदवन्वात् । ननु मुक्तिः सायुज्यं कथं जातमित्यत आहुः यदीति । यदि शुद्धसत्त्वं जडान्यनिष्ठं भगवद्वाहकं विशुद्धसत्त्वं च यदि तदा विशुद्धसन्त्रस्य च्यापकत्वात् सायुज्यमित्यर्थः । सन्वरूपज्ञानानामपि सायुज्यम् । एतदिति विशुद्धसन्वे भगवद्वाहकत्वप्रदर्शनार्थम् । अयमेचेति कृष्णवाहवसुदेव एव । एवकारोऽक्षरज्ञानं न्याव-र्तयति । योगमायात्वात् । स्वत एवेति पुरुषोत्तमादेव, तमःस्वभावादेवेति वार्थः। नान्य-थेति अक्षरज्ञानेन न । निर्भतेष्विति वसुदेवेन निष्कान्ते तु । निष्क्रमणकर्मीकृतेषु । उभयोः साम्मुख्य इति मायाभगवतोः साम्धुख्ये । योगमायाकार्यमाद्वः दृष्टिरपीति । पर्जन्यः क्रियाशक्तिवेदार्थः उपांशुगर्जितं आरण्यके विद्युच्छन्दः । शब्दार्थानुक्तौ भगवत्साम्सुख्ये फलं नीर्यं फलमासीत् । द्वारां पृथ्नीत्वात् कृष्णसः द्यौस्त्वात् आसीत् । अत्र मायासाम्मु-रूपमप्याद्धः एतावनमाययेति। आन्तरालिकसृष्टिरूपम् । प्रवृत्तमिति प्रमादालस्यनिद्रान रूपम्। द्रोष इति शेषः शब्दो वैदिकः अन्वगमनं योगमायाकार्यम् । तेनोभयसान्मुख्य-कार्यमुक्तम्। योगमायाकार्यं पाताले स्थितं शेषस्य भगवति योजनम्। फणैरिति मायिकैः। तत्कृतं शेवकृतम् । भगवत्साम्मुख्यकार्यमाहुः अन्तरिक्षः इति। अन्तरिक्षमाकाश्चः 'आकाशशरीरं ब्रह्मे'तिश्रतेः ।

१०-३-२०. मघोनि वर्षतीत्यत्र निवृत्ता इति सर्वगुणोपेतः काल उक्तः,'अथ सर्वगुणोपेत' इतिश्लोक उक्तः। 'मेघछन्नेह्वि दुर्दिन'मितिकोशः । समागता इति अविद्या- गर्भत्वात् । दुर्दिनं जातम् । महतीति भगवति । महत्परिमाणेनोपादानं विरोधस्य दुर्दिन् स्यासम्भवे हेतुत्वार्थम् । अतिवेग इति तेन वेगः सान्विक इत्युक्तम् । राजस्य इति कर्म-बाहुल्यात् । तामस्य इति निन्दितत्वात् । तामस्या इति अधो नीत्वा मजनसामध्यात् । राजसमिति चित्तविक्षेपरूपत्वात् । अग्र इति समप्रवाहः सान्विकः समप्रवाहराहित्यं वा । सान्विकस्य सम्भहेतुत्वात् । अग्र इति फलमकरणे जलकीडायाम् । लक्ष्मीभिरिति लक्ष्मी-रूपामिगोपीमिः । जामानुरिति लक्ष्मीः समुद्रपुत्री यतः । बहुनामिति बहवश्च बहुव्यश्च बहवः तेषाम् । गोपिकाकदम्बानां फलप्रकरणपष्ठाध्यायलीलायां स्वीकृतानाम् । यद्वा श्रुति-रूपाः भगवत्सेवानुक्लत्वलक्षणपुंस्त्ववन्त इति वेदाः । कुमारिका(क्रिपिक्पा)नां वृन्दम् । कामपुरुषार्थवन्वेन मोक्षपुरुषार्थाभावान् नपुंसकतौल्यात् । नित्यसिद्धायुथः । यम्रनाजितां यथ इति सामान्ये नपुंसकं वा विशेषणम् । कामुक इति काम इच्छा श्रेमेतियावत् । प्रेमवान् । कुमारिकानां कामुकः। नित्यसिद्धानां यमुनाजितां च कामधर्मवान् । तत्र स्थापित-लक्ष्म्यां अर्थकामुकः ।

१०-३-५१. नन्दब्रजमित्यत्र शौरिरिति शूरसापत्यमिति। नन्दभयं नास्तीत्याहुः नन्दस्येति। अयं नन्दो न वसुदेवपुत्रः नवमस्कन्धोक्तः किन्तु आता। 'दिष्ट्या आतः भवयस' इति पश्चमाध्यायवाक्यात्। अत आहुः। यद्वा पुत्रः तत्मम्बोधनं च वाक्य इत्यत आहुः। मन्नत्वादिति। द्वितीयपक्षे पुत्रे राजधर्मे पितुर्वचनं आतुरित्युपपद्यते। ननु द्वितीय-पक्षे 'प्रवयस' इति पुत्रेन्तुपपद्यते। ननु द्वितीय-पक्षे 'प्रवयस' इति पुत्रेनुपपद्यते पदमिति चेश्र प्रवयसः लघुकाले वलीपलितयुक्तस्थेत्यर्थात्। अन इति शब्दस्य जागरणहेतुत्वाभावात्। जागरणिति पाहरिकान्। भगवत्त्व इति व्यापकत्वात् स्थापनस्य। स्वगृहानिति भगवत्प्रादुर्भावस्थानत्वेन मान्यत्वाद् बहुवचनम्।

१०-३-५२. देवक्या इत्यत्र अत्र त्विति देवकीशयने । अनादर इति भग-वन्तमिवास्थापयित्वा ।

१०-३-५३. यद्योदेत्यत्र पत्रीशब्दः 'पत्युनों यद्यसंयोग' इतिस्त्राक्षिष्यत्र इति यद्यसंयोगमाहुः ताहदो समय इत्यादि। ताहरासमयः कालः जागरणं निद्राविरुद्धं ज्ञानकम्। अयं यद्यः। नन्दस्य पत्रीत्यनेनोक्तःभ नन्द आभीरः वेदाधिकारी। त्रैवर्णिकत्वात्। अतः पूर्वमिति अपगतस्मृतित्वात् पूर्वश्लोकोक्तम्। सुस्थमिति स्रीखभावकृतकार्याभावा-द्विष्टमित्यर्थः। इति श्लीति कृष्णजन्मेति त्रिभिन्धूँहैः कृष्णजन्म। चतुर्थाष्याये धर्मेनिरुद्धः चतुर्थन्युहः।

इति श्रीमद्रष्ठभचरणैकतानश्रीगोपेश्वरनिरचितायां ग्रास्त्ररीत्या बुभुत्सुवोधिकायां तृतीयाध्यायच्याख्यानम्।

## चतुर्थोध्यायः ।

अथ चतुर्थाच्यायं विवरिषवो जन्मश्रकरणार्थस्य हेत्द्यमस्वीकरणकापट्याख्यार्थचतु-ष्टयघटितत्वात् तत्पूर्वाङ्गयोर्हेत्द्यमयोः पूर्वाध्यायद्रय उक्तत्वात् स्वीकरणोत्तरमत्रोत्तराङ्ग-भूतं कापत्र्यं वक्तव्यं तदत्रावसरसङ्खल्या निरूपयतीत्याश्चयेनाहुः। यद्वा । कापत्र्यं विना रूपान्तरस्वीकरणं न सम्भवतीति प्रकृतघटकोपोद्घातसङ्गत्येदं निरूपयतीत्याशयेनाहुः मायायाः कार्यमित्यादि । तच कपाटावरणादिसर्वधर्मनाञ्चान्तं ह्रेयम् । माया कापट्यम् । 'दासवद् यदमायये'त्यत्रा'मायये'त्यस्याकापत्येनेत्यर्थात्। अध्यायार्थस्तु निवन्धोक्तमनिरुद्ध-कार्यमिति भावः। एतयोः परस्परमन्वयस्तु कारिकोक्त एव । भगवत्कार्यमनिरुद्धकार्यं तस्य भवनार्थं मायायाः कार्यं निरूप्यत इति कार्यकारणभावेन । नन्वेतिकरूपणस्य कि प्रयोजनमत आहुः अन्यथेत्यादि । यदि कपटरूपं मायाकार्यं न भवेत् तदाऽनिमित्ततो भगवत्कार्यं न भवेत् । अतस्तदर्थं तत्प्रयोजकं मायाकार्यमत्रावद्यं निरूपणीयमित्यर्थः । अनिमित्ततः इति अत्र टिप्पणी स्पष्टार्था । यद्वा । नतु मायाकार्यं पूर्वाध्याये निरूपितमि'त्यधुने'तिकथनं न सम्भवतीत्याशक्काहुः चतुर्थ इति । यद्यपि पूर्वाध्याये निरूपितं तथापि तन भगव-त्प्राकळकार्योपयोगि किन्तु नाळोपयोगि, अधुना तु चतुर्थे च चतुर्थसानिरुद्धस्य प्राकळ-निमित्तं निरूप्यत इत्यदोषः । तद्विश्वदयन्ति अन्यथेति । मायाकार्याभावेऽनिरुद्धप्राक्कवान भावेन भगवत्कार्यं सर्वधर्मरक्षा देवक्यादिवन्धननिवृत्तिश्च न स्मादित्यर्थः। अध्यायावानत-रार्थान् कारिकामिराहुः ज्ञापनेत्यादि । अत्र टिप्पणी । तत्र स्वज्ञापनमिति वास्रज्ञापनं गृहपालेषु । तथेत्यर्थं इति दुःखसुखदे इत्यर्थः । पितृभ्यामितिनोध्यम् । दुःखसुखदे इति वसुदेवादीनां दुःखदं कंसस्य सुखदमिति वा। सुबोधिनी। कंसस्य ह प्रसिद्धभृत्यस स प्रसिद्धः धर्मबाधः गोत्राक्षणहिंसनहितमाननरूप इत्येवं स्पष्टार्थेति तां विहाय न चान्यथेति कारिकांशं व्याक्कवैन्ति स मायामोहमिति । इदं 'इति प्रभाष्ये'त्यस सुबो घिन्यां स्फुटम् । भगवदवेति अनिरुद्धस् । वाक्यश्रवणेनैवेति वाक्यश्रवणस्य तन्नाद्यः-हेतुत्वमित्युक्तम् । एवकारो भगवद्वतारस्य तन्नाशयोगहेतुत्वयोगं व्यवच्छिनति । तामस-मसुक इति निन्दितकरणात् कंसस्तामसः भृत्यैः कृतोऽधर्मः तङ्गतो राजगतः कालपाञ्चा-वृतत्वरूपो धर्मः अन्यथा भृत्याः कालपाबावृताः स्युः। अत इति तथा चावतारस्य तामस-राज्यकतामसधर्मेंर्धर्मनाज्ञकैर्निरोधकत्वात् ,षूर्वस्य प्रतियोगिनो धर्मस्य नाद्गौ वै निश्चयेन कर्तव्यः धर्मरक्षकेनानिरुद्धावतारेणेत्यर्थः । तामसाश्च त इत्यत्र तद्धताः पश्चादय इति पश्चनां हननकर्मत्वाधिकार उक्तः । कण्टकेति 'कण्टकं कण्टकेनैवे'ति वाक्ये कण्टक-न्यायस्तेन । धर्मेति धर्मप्रतिपक्षः तामसधर्मपदेन।पि ग्रून्यः । तस्य द्रीकरणम् । सुबोधिनी ।

नित्यक्रीडास्थस ज्ञानवतः कंसस सर्वश्रेयोहनने कर्मणि प्रवृत्तिनैरपेक्ष्यमाञ्ज्ञ्योपपत्तिमाहुः झाझाणा इत्यादि । तद्देश इति तामसराजकस्य देशे । स्वभावादिति विकीडिषया सभावस्तसात् । तथाविध इति भगवत्सेवार्थमागतः वालकाकाङ्कानुकुलत्वात् तामसः । तम काङ्कायाम् । यस्मादिति वालेच्छावशात् इत्येवं स्फुटार्थेति न व्याख्याता। प्रश्चादिन्त्यादिकारिकां विवृण्वन्ति तमःकार्यनिवृत्तेरिति । प्रश्चात् साध्विकप्रकरणे जातः । तथित साध्विकः ।

१०-४-२. ते त्वित्यत्र ननु पक्षव्यावर्तनार्थकनुशब्दप्रयोगे व्यावर्त्यपक्षः क इत्या-काङ्कायामाहुः देवक्यादिमिरिति। तुदाब्द इति पक्षव्यावर्तकः। निलायमादिकमिति द्राहुक्ते देवक्यपि शृणुयात् ततो बालस्य निलायमं क्रुर्यात्। आदिना शब्दान्तरेण प्रति-बन्धव कंसश्रवणे। वस्तुतस्त्वतद्वुणसंविज्ञानः निगडगृहीतानां निलायनासम्भवात्। एतादृद्दायेति प्रतीक्षमाणाय। उद्विग्न इतीति ओविजी भयचलनयोः। क्तप्रत्ययः। 'ओदितश्रे'ति नत्वस्।

१०-४-३. स तल्पादित्यत्र महानिति ससेवकः। उत्थित इति भयात्। भयात् कंस' इतिवाक्यात्। भयाञ्जीवन्युक्तो वा तदा जातः । उत्थितोणुरूपेणाङ्गुष्ठमात्रेण सदेहः। देहस्य विद्यमानत्वाज् जीवन्युक्तत्वेषि।

१०-४-४. तमाहेत्यत्र हननेऽदर्शनं लिङ्ग्रह्मानं च कारणं सर्वावयम्विकलस्य मार्गाइानवतो देहाज्ञानवतश्वापि। तेन हननजन्यभयमपि तस्य भगवद्भयेशः। 'स्त्रिय'मितिविशेपणामित्रायमाहुः पुत्रबुद्धयेवेति। नतु 'मा हंतु'मिति हननियेथो कंसस्य मारणार्थं
प्रवृत्तौ सम्भवत्यत आर्थिकार्थमाहुः मारणार्थमिति। हष्ट्रेत्यादि। अधिकेति। तस्या
देवक्या एव। त्वदीयेति पापस्य तव सम्मन्धिनी। कन्येव कन्यका हवार्थे कत्।
आत्त्वात्। हेतुकार्यफलैरिति प्रतिलोमकमः। दाने स्तुपात्वं फलम्। अष्टममारणं
कार्यं हतपुत्रेषु। अवरज्ञात्वादि हेतुः। त्रिपु श्लोकेषु। सान्तिवक्यपि स्त्रीति यद्यपि
बक्षविद्यात्वाज्ज्ञानयुक्ता तथापि स्त्रीस्त्रामान्यादाहेत्यर्थः। देवीत्यत्र दिवु क्रीडाविजिमीषाव्यवहारद्युतिस्तुतिमोदमदस्यप्नकांतिगतिष्वितिधानोरर्थानाहुः ज्ञात्वेत्यादि। युतिरर्थो
दिवेः। कृतवनीति पचाद्यच् प्रत्यपार्थः। दिवेद्यवहारार्थमाहुः असल्यमपीति।
अनेन क्रीडार्थोप्युक्तः। 'प्राणसंकटे नानृतं स्याज्जुगुप्तित'मितिवाक्यात्। अनालोचितिति
न विचारितं कन्यायाचकस्य कंसस्य सक्षं यया तादशी। अनालोचितेति अनालोचितो याचको येन। अनालोचितस्य याचकोनालोचितयाचकः इति वा। कालज्ञानादिति श्वियस्य त्रिकर्मत्वाद्यचनानौचित्येपि आपत्काले तदुचितमेवेति ताद्यकालज्ञानात्।
तथिति भगवान तथायाचनानुरूपं तस्या मोचनं करिष्यति। कंसिक्रयायाः भगवदीयस्वात्।

दाने प्रतारकत्वदोषिनवृक्ष्यर्थमिति नार्थः। कन्यानैकट्याभावादित्याययेनाहुः अन्ययेति । अयाचने,कज्यामारणे। मातुल्ठेति मातुर्भाता मातुलः। अयं पक्षः किचत् वर्तते 'त्यक्त्वा चांद्रायणं चरे'दिति वाक्ये ताद्दश्वाक्ये किचन्मातुलकन्यापरिणयनपक्षाभावे तत्त्यागो नोपपद्येत । पितोग्रसेनो यथा तथा देवकोषि पितृभात्त्वात् । तस्य कन्या देवकी कंसस्य स्तरा भिनि । तस्याः कन्या तव मुतेन परिणेया । यथा माता तद्भाता तयोः सम्बन्ध-स्तुल्यः तथा पिता कंसस्तत्स्वसा देवकीति कंसपुत्रसम्बन्धस्तुल्यः। तत्र दृष्टान्तः घथेति । 'राजाधिदेव्यास्तनयां मित्रविंदां पितृष्वसुः प्रसद्य हृतवान् कृष्णः राजन् राज्ञां प्रपत्र्यता'मिति वाक्यात् । पितृष्वसुः वसुदेवभिनन्याः वनयामित्यर्थः । स्नुषा भवतीति स्नु प्रस्वणे । स्नु वश्वकृत्यृषिभ्यः किदिति सः । पत्वम् । 'समाः स्नुषाजनीवध्व' इतिकोञ्चात् । त्रीणि पुत्रभार्याया इति व्याख्यानम् । तथापि 'समा' इति पदस्यान्यत्रापि क्षित्रमाहुः अनेनेति । स्नुषेति पुत्रीपुत्रभार्यासमपददानेन समतया भ्रातुभगिन्योः पुत्रिकेतिवक्ष्यमाणत्वात् । पुत्रिकेतिवक्ष्यमाणपदे तवपदव्यवहितस्य देवीपदस्य नान्वय इति । यज्ञोदादेवकीकंसानां समा पुत्रिकेयमिति । सङ्जमिति कन्यया सह प्रादुर्भृतम् । पुत्र एवेति नवमस्कन्धेऽनुक्ते-रेवकारः । व्याख्यानतो विशेषप्रतिपत्तेराहुः त्वं पुत्रजननेति । तवापि पुत्रो भिनि प्रति प्रतिकाधर्मेणापि ।

१०-४-५. यहच इत्यत्र लोकाख्यायिकायां कचित्सियाः हंत्रीत्वमत आहुः चास्त्र इति। हता इति तत्र मंडलेष्टानां कृते श्रृष्टमोपि इत इतिभावः। यहच इति कंस-संतोषार्थम्। पराक्रमोपीति कंसस्य सः। तस्येति कंसस्य। आहेति दैवसृष्टेनेति विशेषणे-नाहेत्यर्थः। अन्नातृमतीति दाने हेतुः। आतृमती तु न देया। दत्वेति कंसपुत्रायापि।

१०-४-६. नन्वहमित्यत्र हेतुमिति कारिकोक्तफलकार्ये पूर्वश्लोकाभ्यामुक्ते इति भावः। अधुना तु हेतुकार्यफलैरितिकारिकांशमानुलोभ्यक्रमेणाहुः अवद्ययेति । फलमिति याचनफलम् । तेन पूर्वश्लोके दानपात्रकार्यं याचनम् । ततः पूर्वश्लोके दानपात्रे हेतुरित्यपि बोध्यम् । उभयेति कंसदेवक्योरनुभवः । सूचित इति मंदग्रब्दार्थाः विश्वकोशे 'मंदः खले मंदरवे मूर्खेऽल्परोगिणि अभाग्येपि च पातंगिगजजातिप्रभेदयो'रिति । अयं तु सचितार्थं इत्यर्थः । मंदाल्परोगिणीत्यर्थः । अत इति रज्ञाश्क्रमिश्रणाभावात् ।

१०-४-७. उपगृह्योत्यत्र यशोदात्मजात्वेन स्नात्मजत्वाभावाच्छुकोक्तात्मजपदाभिधौ नार्थमाहुः आत्मन इत्यादि । 'अहं बीजप्रदः पिते'तित्राक्यात् । नन्वेवं शुक्तस्य
परमार्थोक्तिः कृत इत्यत आहुः व्यवहार इत्यादि । यतो घटापटादिशब्दा अन्येपअंशशब्दार । गनाक्ष इत्यादयो भवंति तत्र 'गोख' इत्यादयः । अन्ये मिन्नाः यथा नामपष्ठक्यां भाषायां कथमथें केनियत्संकेतितादपि केशवशब्दात् तत् झानं कथमथेंसैव वोध

अत्र मूलेप्टश्न्यानि सम्ति, निम्मशुन्यं तु विशेपेण निर्दिष्टम् ।

इतरेषां तु नेतिवदत्र शुकैरात्मजाश्रव्द उक्त इत्यर्थः । देहादाविति भाषायां तथापयोग आत्मोपनिषदुक्तपरमार्थानामेव । अपीति अपिनात्मजाशब्दः । 'हस्ता'दित्यत्रैकत्वं विव-श्चितमित्याश्येनाहुः एकेनेति । हेनुरिति स्नेहस्यनेन संचयकरणादेवक्याः खलत्वं संचायकत्वं हेतुः । खल संचय इति धातुपाठात् । सकलदोषनिधानत्वं खलत्वं तु नास्ति । 'जिधांसंतं जिधांसीया'दितिमनुवचनात् ॥ सौह्दोन्मूलनस्य वक्ष्यमाणत्वात् । सति सौहदे तन्मूलनस्य गुक्तत्वात् ।

१०-४-८. तां गृहीत्वेत्यत्र खलत्वमिति यद्ययं निरभिमानः खमरणे तिष्ठेत् तदा भगवान् कंसं न मारयेदतः खलत्वं सकलदोषनिधानत्वं व्यंजनया समर्थितम् । उभयेति भगिनीतत्पुत्रीविषयकम् । स्वार्थमिति खजीवनार्थम् । अत्र कंसस्य देवक्यां स्नेहो गत इत्याहुः उन्मूलितमिति । सौहृदं स्नेहः ।

१०-४-९ सा तद्धस्तादित्यत्र अनुजातं हि न भगवजन्मोत्तरकालिकजन्मता। तत्कालजातेष्वतिमसंगात्। प्रकृते च सममान्कत्वस्य विष्णुमाययोरभावाच्छुकेन कथमस्यामनुजात्वसुक्तमित्यत आहुः यद्योदेत्यादि । एकैवेति यशोदासुक्तिरैक्यरूपा देवकीरूपत्रस्रविद्यासाध्या। अतः साधनफले एकीकृत्य निरूपिते। यथा भाष्ये फलाध्याये
तथा च श्रुती । कृष्णोपनिषदि । 'यो नन्दः परमानन्दो यशोदा सुक्तिगेहिनी'ति । तथा
'देवकी मस्रविद्या सा या वेदैरुपगीयत' हति । पश्चाश्च जातेति अनुजापदस्यार्थः ।
देवक्या विष्णुः यशोदायां माया विष्णोः पश्चाज्ञाता। लोकप्रसिद्धेरिति ऐतिह्यरूपायाः ।
'श्रुतिः प्रत्यक्षमैतिद्यं मितिश्रुतौ प्रमाणत्वेनाङ्गीकारात्। भगवत्कार्यमिति निवन्धोक्तप्रकारेणानिरुद्धकार्यम् । विषरीतमिति वालरूपमलौकिकरूपाद् विपरीतम् । इयं तु लौकिकरूपं कृत्वा तद्विपरीतमलौकिकं रूपं प्रदर्शितवती। अतो भगवत्कृतिसिद्धः । तस्या मायाया
निवृत्तेर्ज्ञानसाध्यायाः सर्वेष्टत्वात्। 'वन्ध इन्द्रियविक्षेपो मोक्ष एषां च संयम' हति निरोधेयं
मोक्षो भवति । एविस्यमपीत्यस्य गृहीतवतीत्यनेन ग्रन्थेन नान्वयः, किन्तु 'प्रदर्शितवती'त्यन्वयः । विष्णोरनुजा देवी प्रसादकैरदृद्यतेत्यन्वयः ।

१०-४-१०. दिव्यस्त्रनित्यत्र तस्याः सामग्रीमाहेत्यामासो न किन्त्वावि भीवा-दित्यादिग्रन्थ आभासः। पोथानन्तरं मृतकमदृष्ट्वा रूपान्तरमलौकिकमम्बरं गताम्बररूपं आविर्भावाद्वेतोः गृद्दीतवतीतिहेतोस्त्रस्याः रूपान्तरेण भिन्नायास्त्रच्छन्द्वाच्यायास्त्रच्छन्दार्थ-धर्मरूपायाः सामग्रीं कारणकलापमाहेत्यर्थः। दिव्याः स्रज इति 'आकाशस्त्रह्णक्का'दिति-व्यासस्त्रादगुजात्वेनाकाशशरीरिण्या आकाश आकाशः शरीरिणि शरीरिणी लीना। मुक्ता जाता। तस्या आविर्भावात् 'तं विद्याकर्मणी समन्वारमेते पूर्वप्रज्ञा वे'ति शरीरत्राक्षणोक्ता न सामग्री किन्तु साधुधाष्ट्रमहासुजाया अदृष्टायाः शान्दप्रतीतिविषयायाः। दिव्याः सजः सामग्री आविर्भावकारणम् । दिवि देवी दिवि भवा दिव्या स्रजः वर्तमानस्य वस्तुनो दर्शन-विषयत्वयोग्यतारूपिर्भावकारणम् । दर्शनं तु देवीग्रसादकानाम् । एवमम्बराणीत्यादि अलङ्करणेति जातेष्टेरावञ्यकत्वात् सङ्ख्यातात्पर्यम् । अलङ्करणचतुष्टयसाहित्येन चतुष्पाद्रस्रणेनां समयतीति फलम् । देव्या अदर्शनं सामध्या दर्शनमत आहुः दर्शनेति । गन्धा-दिति स्वपुष्पामावात्,यथा 'सम्पुष्पितस्य वृक्षस्य दूराद् गन्धो वाती'तिश्रुते 'वृक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येक' इत्युक्तपुरुषस्य पुष्पाणां गन्धात् । तान्युद्दामानि । सत्रप्रोतानि वा । अदृष्याया मायायाः स्रजां कर्णकरकण्ठसम्बन्धिनीनां प्रतीतिरत्युपासकानामि । धनुविमिति स्रीणा-मङ्गस्फुरणं वामे श्रेष्ठमिति वामपरावृत्तायुधधारणम् । धनुषो धनुविदोक्तस्य देहसम्बन्धित्वं 'यज्जवेदोपवेदत्वात् । यज्जवेदस्तु मानुष' इति मनुस्मृतेः । अतः प्राथम्यम् । वामप्रथम-हस्ते । यज्ञवेदोपवेदत्वात् । यज्जवेदस्त । इषु पश्चमे दक्षिणहस्ते । चर्म वामे वर्तीये करे । वद्याधरा । श्राक्षो वामे दितीयहस्ते । चक्रं दक्षिणे पष्ठे हस्ते । गदा वामे वर्तीये करे । वदाधरा । अगवदायुधानां ज्ञानरूपाणां शङ्खचक्रगदाश्चलानामावरकैर्धनुरियुचर्मासिभिरावरणमित्येवमायुधकमः । भूमः श्रुलस्थाने पत्रम् ।

१०-४-११. सिद्धेत्यत्र भगवत इवेति 'देवी भगवती'तिवाक्यात्। त्रिशुणा इति तया सृष्टाः। सन्वगुणः सिद्धाः। रजोगुणश्चारणाः। तमोगुणो गन्धवाः। रजस्तमसो व्युत्कमो वा। चारणानां तगोगुणत्वम्। अन्ये चिति अप्सरआदयः। अप्सराः सन्वगुणः। किन्नरा रजोगुणः। उरगस्तमोगुणः प्रसिद्धः। ऐकपद्ममिति 'अप्सरः किन्नरोरगै'रित्येव-मैकपद्मम्। पङ्गुणेति पङ्गुणेः सन्त्वादिमिरुपजीवनं सिद्ध्या वंशश्चंसनेन गानेन नृत्येन किश्चिन्नरत्वेन उरगत्वजात्या च भगवद्धमैश्वर्याद्यावरकैः कुर्वन्ति। कंसदर्शन इति सति-सप्तमी। कंसदर्शनकालसमानाधिकरणाः। कंसदर्शनकाल इत्यर्थः। कंसवधमिति स्ववनेन स्नीखानाव्यात् तथा, भगवदावेशेन मृत्यौ कंसस्य निरिममानत्वाभावाद् वा।

१०-४-१२. किं मयेत्वत्र न हन्यत इति कंसः । रक्षार्थमिति देवनयादीनाम् । तदाहेति उभयसमाधानमाइ । न करोमीति समर्थापि सङ्कर्षणकार्यत्वेन खाकार्यत्वात् । मन्द इति अज्ञानी मम कर्तृत्वख । प्रथमचरणेन द्वितीयं समाधानमुक्तं 'इतये'त्वखासत्त्य-येत्वर्थात् । प्रथमसमाधानं पादद्वयेनाहुः अवधे हेतुरित्यादिना । देवगुक्तामिति देवगोप्यं प्रयम् । 'अखाः न्वामष्टमो गर्भ' इतिवाक्ये गर्भपदोपादानात् । 'देवाः प्रत्यक्षद्विणे' यतः । भगवानिति भवान् कालः । अञ्च द्वेति अहं तु इननेप्यपकारं न करोमीतिष्ट्रपान्ताज्ञानेन । प्रविश्व कालनेमेः सञ्चः । तथेवेति गर्भ इत्यत्र पुंस्त्वविग्रक्षणात् । अत इति यत्र कविदष्टमगर्भस्य जातत्वात्। न कोपीति पुत्रान्तरेष्टमत्वाभावान्न कोपि श्रञ्जहननस्त्यः।

१०-४-१२. इति प्रभाष्येत्यत्र गतेति निक्तेषु स्वप्रतिमासु गता । अनेनेति प्रोपसर्गेणोक्तस्य निरूपणस्य परपश्चनिराकरणपूर्वकस्यप्रस्थापनरूपत्वेन । संवादान्तरं पूर्वपश्चनिराकरणरूपत्रेकस्यप्रस्थापनरूपत्वेन । संवादान्तरं पूर्वपश्चनिराकरणरूपत्रेकस्य । अहं तु हननेष्यकारं न करोमीति स्वपश्चस्थापनात् । अन्ययेति सर्वस्य मायाकार्यत्वाझाने । न कुर्यादिति कंसः । बासत्वादिति भावः । तेनेति कंसेन । सर्वमिति अर्चनकर्मत्वादिकं स्वस्य । देवीति तेन दिवेर्धुतिर्झानमत्रार्थः । स्वरुप्यस्त्वा तस्या मोहरूपं कार्यमाद्वः चयान्य इति । अन्यथा चरेदिति मायावादिकद्वं चरेत् । चदेदितिपाठे चद याचने स्वा० उभ० से०। भगवद्भावेति भगवतीत्वप्राक्त्यम् । भगवद्भाक्येति 'अर्विष्यन्ति मसुष्यास्त्वा'मिति भगवद्भावस्यानुसारेण । रूपभेदस्येति दिश्चनचत्रभ्वत्वादिरूपमेदस्य ।

१०-४-१४. तया कथितमित्यत्र वाक्यं न्विति भगवता सह वाच्यवाचक-सम्बन्धोस्थास्तीति वाच्यवाचकसम्बन्धि तस्य भावस्तता। तया। तस्या असन्वात्। विस्य-माहुः यदीयमिति। मारिताप्यनपकारकत्री। धृत्वैचेति ज्ञानसाधनाद्भृदि धृत्वा स्थाप्येत। मायासिद्धान्तस्योक्तस्वात्। शृङ्ख्यलां दृरीकृत्येति तेन विभागानुक्तफलो व्यापारो सुख्यतेरथाः। शुद्धभाव इति मानसाः। प्रश्नित इति कायिकशुद्धभावः। वास्विकमिति 'अत्रवी'दित्यनेन वास्विकं शुद्धभावम्।

१०-४-१८. अहो इत्यत्र फलस्येति खापराघफलस यत इन श्वासस। अमा-चैवेति मारकपुत्रश्रमाद् वृथेव शिशुहननरूपः शोकदूरीकरणं 'मा शोचतं' इत्यत्र स्पष्टः। आत्मनो न हीति भावार्थः । ज्ञानाद् दृष्टश्चेति मायिको दृष्टः आत्मभेदः । माया-सिद्धान्तस्थोक्तत्वात् । शोको न कर्तच्य इति 'मानुशोचत' इतिपदेन स्पष्टः । 'यावद्धतो-स्पि'त्यत्र स्पष्टः। कर्माज्ञानेति कर्माक्षानयोर्वशः । तथैवेति आश्चरेंणेव। प्राणरक्षार्थमिति राक्षसाः मञ्जणाभावे प्रियन्ते । सर्वोपि । तत्त इति राक्षसेभ्यः ।

१०-४-१६. स त्वहमित्यत्र दैत्यावेशादिति इदमाविष्टदैत्ये दोषजनकम् । त्वं स्वतः समीचीनः । तं पक्षमिति आविष्टे दोषपक्षम् । करिष्यमाणत्वादिति झानोक्त्या झानयञ्जस्य करिष्यमाणत्वात् । तदभाव इति अपकीर्त्यभावः । सर्वजनीनत्वं व्युत्पादय-नित स सर्वात्मकत्वादिति । भगवत इति भयात् प्राप्तस्य जीवन्स्रुक्तताकारणस्य । अत्रा-प्राधकुरुं मृतश्वास उक्तः ।

१०-४-१७. दैवमित्यत्र न भवतीति किन्तु अमाचैवापराधोयमिति खदोषपरि-हारमित्यादिः । खदोषपरिहारो न वाच्यार्थ इतीवशब्दप्रयोगः। दुर्गायां त्वनृतवक्त्रीत्वाभा-वाद्दैवपदार्थमादुः आकाशिति । वाक्यमिति अनृतम् । दुर्गेति विष्णोरनुजा । अपिना माया साधारिणी । आकाशवाणी वा 'दुर्गा देवता पर्वतेराध्यास'मितिश्चतेः । देवतासरणम् । एकसम्बन्धिज्ञानमपरसम्बन्धिसारकमितिन्यायात् । प्रत्यक्षेति 'यत्र क्षचित् पूर्वशतु'रित्यादि । विसंचादीति अष्टमो मर्भो हतः न तु हन्तेति विसंवादि । नतु न विसंवादि
कृष्णो हनिष्यतीति चेत् तत्राद्धः देचगुक्षोति । देवरूपदैवगुक्षस्य गोप्यस्य प्रियस्याज्ञानात्
कंसस्रेत्थर्थः । विपरीतमिति सत्यविपरीतमनृतम् । घद्वेति वाक्यात् यद्धा विश्वासात् ।
स्तृतानिति सुताश्च सुता च सुताः तान् । चृथैचेति दुर्गापि देवतेति विश्वासाद् वृथा ।
सन्देह इति देववाक्यात् सन्देहः । यत्र कचिद् पूर्वशत्रुईतो वाप्वशत्रुवेति । प्रकृत्यय्व इति द्विष्यायाः साया देवदुर्गाः । भगवत्य इति प्रमाणम् । 'अत्र प्रमाणं भग-वा'नितिवाक्यात् । अन्तःकरणप्रवृत्त्तय इति पाठे अन्तःकरणस्य प्रवृत्तयो यामिरिति
पूर्वोक्त एवार्थः । हृदयमिति हृदेव हृदयम् । हरतेः अयं च हक् च । वयः प्रसिद्धं विरुद्धं हनने । विरुद्धां सङ्क्ष्यामाहुः अष्टम एकः इति । सामध्येति शब्दसामध्यमष्टमो गर्भो हन्तेतिवाक्येष्टमपदैक्तसङ्क्ष्यासामध्ये 'कपिङ्कलानालभेते'त्यत्र त्रित्वे बहुत्वपर्यवसानवत् । हन्तायमिति सप्तसु ज्ञानं नास्ति किन्त्वष्टम एवेत्येकत्वे शब्दसामध्येम् ।

१०-४-१८. मा शोचतमित्यत्र कर्तव्यमाहुः महलामित्यादिना । महलां देवकः सम्बन्धिनामलण्डत्रहाज्ञानाधिकारिणां शोके शोकनिमित्तं शोकफलाय । प्रायश्चित्तेप्यन-धिकारी ब्रह्मवित, 'एत रह वाव न तपती'तिश्रतेः। एतं ब्रह्मविदं साधकर्म असाधकर्म वा न तपतीतिश्रुत्पर्थः। शोके हेतुभूतो न भनतीत्पर्थः। भनतीति नञ्रहितपाठेऽनिवया विद्योपमर्दात प्रायश्चित्तेऽनधिकार्यपि शोके हेतुभूतो भवतीत्वर्थः । अनधिकारी वसदे-वोत्र । मत्कुपचेति गयि कंसे कृपया । भागोत्र शत्रुमित्रोदासीनभावाभाव इत्याहः महतां दाचुमित्रेत्यादि। स्वाकृतार्थत्वेनेति न कृतोऽर्थः लोकजयलक्षणः पुत्रोत्पादनेन येन सो-कृतार्थः। मरीचिपुत्रा इति उत्तराधें पर्त्रिशाध्याये भगवद्वाक्यानि 'आसन् मरीचेः पर् पुत्राः ऊर्णायां प्रथमान्तरे । देवाः कं जहसुर्वीक्ष्य सुतां यभितुम्रुद्यतम् । तेनासुरीमगन् योनिमधुनावद्यकर्मणा। हिरण्यकशिपोर्जाता नीतास्ते योगमायया। देवक्या उदरे जाता राजन् कंसविहिंसिता' इति विलं प्रति । तेन एवं जाता इत्यखाः देवकीपुत्रा जाताः । न जानातीति 'आत्मजा'नितिपदात् । कार्यादिति 'सकृतंग्रुज' इत्यत्र सकृतपदार्थः। अनु-मिनोतीति सकृतंश्रुजः तादशकर्मकर्तृत्वात् । असादादिवदिति अनुमानं करोति । तैरिति हिरण्यकशिपोर्जातैः । हता इति पूर्व द्वितीयाध्याये षट् पुत्रा ऐश्वर्यादिरूपा वेदा-न्तानुसारेणोक्ताः । उत्तरार्धे तु वेदमार्गानुसारेण मरीचिपुत्रा भगवतोक्ताः । वेदान्ते प्ररु-षोत्तमोर्थात्मकः वेदे पुरुषोत्तमोत्तमः शब्दात्मकः वेदोपि शब्दः । जायस्वेति अयं तृतीय-कर्ममार्ग×छान्दोग्ये । दैवाधीना इतीति फलबलकल्प्या हि भगवदिच्छोक्ता । न सम्य-मिति नैकरूपत्तया।'समासत'इतिपाठमङ्गीकृत्योक्तम् । अत्र शोकद्रीकरणं कारिकोक्तं स्पष्टम् ।

१०-४-१९. सुवि भौमानीत्यत्र म्रियन्त इति 'जायख म्रियस्वे'ति तृतीय-कर्ममार्गः । व कदाचिदनीदृशं जगदिति जैमिनिः कर्मतत्त्वज्ञः । कूटस्थो निर्लेपः । नतु मायादैवदुर्गाष्ट्रतवतः कंसस्य वेदवेदान्तप्रकारः कथमित्यत आहुः साङ्ख्यानामित्यादि। प्रकृतिः कर्त्री पुरुषः पुष्करपलाशविक्षलेंप इति साङ्म्यसूत्रम् । भूमावेव लयमिति कार्याणां स्वस्वकारणे लयनियमात् तथा । भूमित्वेन भूमिः दृष्टाविरोधेन लयस्थानम् । न चाप्सु लय इति वाच्यम् । अत्रिवृत्कृतभृविषयत्वा'द्द्भिः पृथिवी'तिश्रुतेः। एतेन श्रुतिस्मृत्योविरोधे श्रुतिः प्रबलेति श्रुतिकृतवाधः प्रत्युक्तः । आत्मोपेति मायादिहृदयः विद्यापूर्वप्रज्ञे न मन्यते । चतुर्थस्कन्घे 'माया मनः सृजति कर्ममय'मित्युक्तेः। अत एवैवकारः । सुवि भौमानीति अत्र ढिप्पणी तेषु विद्यमानस्येति तेषु भृतेषु विद्यमानस्यात्मनः। तद्धर्मेति विकृत-त्वभृतघर्मेत्यर्थः। तथात्वमिति सार्थकत्वम् । सुबोधिनी । आत्मपदमावृत्त्य सप्तम्यन्तं परि-णमय्य भूतानीत्यनेनान्वितकरणे गौरवमालोच्य पक्षान्तरमाहुः भूतानि जातानि वेति। एवं स्पष्टार्थेति तां त्यक्तवा द्वष्टान्त एवेति सुबोधिनीं व्याक्कविन्त सा द्वष्टान्तनि रूपकेति । भिन्नं वाक्यमिति एकतिङ्गक्यमिति तिङन्तरग्रहणेन तथा । अग्रे त्विति उक्तेषु मन्ष्यादिदेहेष्टिति ग्रन्थे । उक्तेष्वेतेष्विति टिप्पण्यां पाठः। सुबोधिन्याम् । तथा चैव-मन्वयः । प्रथमपक्षे 'विषयें'तीत्यनेनोक्तो विकार उत्पत्तिलयरूपः,स एव 'यान्त्यपयानती'-त्यनेनोक्तः। द्वितीयपक्षे 'यान्त्यपयान्ती'त्यनेन गमनाममने उक्ते । 'विपर्येती'त्यनेन विका-रोन्यथाभावरूप उच्यते । तत्रैवमन्वयः। 'भ्रुवि भौमानि मिश्यादीनीत्येव सम्बद्ध्यत' इति सुबोधिन्यामेवकारेण 'भौमानि' भूविकाराणि 'भृतानि' कृमिकीटादीनि बृक्षादीनि वेति सहैवान्वयस्य व्यवच्छेदकेनैवकारेण । यथा भ्रुवि भिच्यादीनि यान्त्यपयान्ति तथैवात्मनि भूतान्यबादीनि जातानि वा यान्त्यपयान्ति । एतेषु विद्यमान एवात्मा 'न तथा' न याति नापयातीति । दृष्टान्तेनात्वनो गमनागमने निषिद्धे । द्वितीयदृष्टान्तेन विकारं निषेधति। न तथैते वितायदत्र यस्य पृति कृत्वा यथा भूमिर्वहिः स्थिता न विपर्येति तथैतेषु भूतेष्वन्त-र्विद्यमान आत्मापि न विपर्येतीति। अत्रैव पक्षे भूमेर्विकारोपलब्धेररुचि पत्वा यथा भूरित्यत्र नकारमसंयोज्य यथा भूविंकियेत तथात्मा न विकियत इतिव्यतिरेकदृष्टान्तपक्ष उक्तः। तेनात्मनी न हि शोकोस्तीति कारिकोक्तशोकाभाव इति भावः।

१०-४-२०. यथा नैविमत्यत्र ऐकात्म्य इति देहेषु मिन्ने वात्मा एक एव तस्य भावः । आहेति झानाद् दृष्टो भेदो नश्यतीत्य।हेत्यर्थः । यथेत्युक्तमिति यथावदर्थकः यथेत्युक्तम् । एकं पदमिति वेदनं वित् भावे किप्। तत एविमत्यनेन केवलसपासः। ततो न एवंविदनेवंविदिति नञ्तत्पुरुषः । ततो यथावदनेवंवित् यस्रोते सहुत्रीहिः । समा-सान्त इति शेषाद् 'विभावे'तिस्त्रेण कप् प्राप्तः। स त्वनित्यो वैकल्पिक इत्यर्थः। नतु भेद-

सानेवंविद्विपयत्वे किं मानमित्याकाङ्कायां भेदसानेवंविद्विषयत्वम्रुपपादयन्ति स भेद-स्तिवत्यादि : इमी द्वौ घटपटौ अयमसाद् मिद्यत इति । मेदप्रत्यक्षे प्रत्यक्षं प्रमाणग्रुक्तम् । नतु द्वित्वमेव भेदसाध्यं कृतो नेत्यत आहुः न ह्येकस्मिनिति। तथा चैकसिन् इष्टे एक एवेति बुद्धिर्भवति न तु भिन्न इत्यती द्वित्वसाध्य एव मेदो न तु भेदसाध्यं द्वित्व-मित्यर्थः । अपेक्षाबुद्धीति अयमेकोयमेक इमौ द्वावित्यपेक्षाबुद्धिः । वस्त्विति आत्मः निष्ठम् । अतस्तत्साध्यो भेदोपि नात्मनिष्ठः। बुद्धिस्थेति यथानदनेनंविद्धद्धिः अपेक्षाबुद्धिः, आत्मा तत्स्थं विशेषेण सिनोति बभाति यद् द्वित्वं तद्वुद्धिस्थविषयं खार्थे कः। यथावदने-वंविद्वुद्धिश्व आत्मा विषयो यस द्वित्वस्थेति बहुत्रीहौ कव्वा । एकरसश्चतेरेवकारः । नन्वान्तरं द्वित्वाभाववति द्वित्वप्रकारकं ज्ञानं अमः स न युज्यतेन्यत्र स्थितस्थान्यत्रा-रोपाङ्गीकारात् । तसाद् बहिद्दित्वं(द्वित्वसाध्यो मेदः)बुद्ध्याकाशादौ घटपटनिष्ठे उत्पाद्यते तदन्तरात्मन्यध्यस्यते इतिपशं निराक्चवैन्ति बुद्ध्येति। यथा यनमायया बहि।क्षिप्ता ख्यायते बुद्धिरर्थवच्छुक्तिरजतादौ तथा विषयोत्पादनासम्भवात् । तेन किमत आहुः अत इति । अज्ञानं यथानदनेवंनित्त्वं तत्कृत एव भेदी द्वित्वसाध्यः, न तु बुद्धिकृत इत्यर्थः। नन्वात्मन इदमित्थतया ज्ञानाविषयत्व भाष्य उक्तमिति यथा कथि बद् भेदोपि द्वित्व साध्यः बुद्धिकृत इति चेत् तन्नाहुः अपेक्षेति । पदस्य पदान्तराभावन्रयुक्तान्वयाननुभाव-कत्वमपेक्षा । तत्र विषयतया प्रविष्टानां द्वित्वसाध्यभेदानां परमार्थेऽभावातः । आत्मरूपे त भनत मा वेत्यन्यदेतत् । निरपेक्षेष्विति घटः पटः कुङ्गं क्रसूल इत्यादिशब्देषु । उक्तापेक्षा तदिपयिणी बुद्धिरित्यर्थः । अज्ञानेन तमसा कृता तामसी । अतन्त्रवति तन्त्रप्रकारकज्ञान-रूपत्वादेवकारो नैयायिकपतेनापि । भेद इति आत्मनां परस्परं भेदः । एतदनुमानं वाधकः तर्केण दूपयन्ति आत्मविपर्ययो न स्यादिति । बाधकतर्कप्रणयनं तच न्याप्तिरोधकः मन्यथाज्ञानम् । तथा चात्ममेदः अपारमार्थिकः स्वकृतव्यवहारेणात्मविपर्ययादन्यथाज्ञान-वदिति प्रत्यनुमानेन सत्प्रतिपक्षत्वं पूर्वानुमानस्येति भावः। आत्मविपर्यय इति आत्म-विकारः यथा शराबादिरूपेण मिन्ना भूभेंदेन विकृता । अन्यथाबद्धीति अभेदवति आत्मनि मेद(विकृतत्व)प्रकारकवुद्धिहेतुत्वात् । नन्वात्मविपर्ययोऽज्ञानेन न त मेदेनेत्यत आहुः अन्यथेति । नोत्पर्यतेति विक्रिया नोत्पर्येत । मिन्नयोर्देवदत्त्तयझदत्तदेहयोर्विक्रिया षद् भावविकारा भवन्त्येव । प्रत्याहारन्यायेन देहयोगवियोगाभ्यां पद् भावविकाराः प्राप्ताः चकारस कोर्थ इत्याकाङ्क्षायामाहुः चकार इति । सर्वव्यवहारेति भेदकृतगौरीहं क्यामोहिमिति सर्वव्यवहारसमुचयार्थः। संसार इह प्रपश्चोहन्ताममतात्मको वेत्याश्चयेनाहः भेदज्ञान इत्यादि। मायाकार्ये भेदज्ञाने विद्यमाने। भीदा मायामात्र'मितिवाक्यात। जनम-

१ रो द्विस्वसाध्यभेदाभाव।ति द्विस्वसाध्यभेदप्रकारकं ज्ञानं भ्रमः।

मरणयोरिति तमोऽविद्याकार्ययोरन्यथाज्ञानाभावरूपयोविद्यमानत्वं भेदमायाकार्यत्वात्। माया तत्कार्यान्यतरसन्वे संसारः प्रपञ्चोहन्ताममतात्मको वा न निवर्तते । 'आत्ममायामृते राजन् परस्यानुभवात्मनः न घटेतार्थसम्बन्धं इतिवाक्यात् । 'अर्थसम्बन्धं' देहसम्बन्धः। अत इति जन्ममरणोपलक्षितपद्भावविकाराणां विद्यमानत्वात् । क्ट्रस्थ इति मायादैव देवतानां हृत्स्यत्वात् कंसस्य क्ट्रस्थः मायिकस्थः । न तु सर्वोपनिषदुक्तः क्ट्रस्थः, उपनिषतु 'ब्रह्मादिपिपीलिकापर्यन्तं सर्वप्राणिवुद्धिरष्टविशिष्टतयोपलम्यमानः सर्वप्राणिवुद्धिस्थो यदा तदा क्ट्रस्थ इत्युच्यतं इति । द्योको न सम्भवतीति ज्ञानाद् दृष्टो भेदो नश्यतीति ज्ञोको न सम्भवति । द्वितीयाभावात ।

१०-४-२१. तस्माद भद्र इत्यत्र शोको न कर्तव्य इति कारिकोक्तः। न करिष्यतीति शुद्धसन्तत्वात् न करिष्यति । अपत्यमिति नवमस्कन्धे 'बलं गदं सारणं चे'त्यष्टकथनं क्रीडोपयोगिनाम्। 'स्तुषेयं तव कल्याणे'तिवाक्यसत्यत्वार्थम्। मानुको चेति मुले को चेति यत इति च मिश्रं पदद्वयमिति ज्ञापितम् । 'माङि छङ् सर्व-लकारापवादः' 'लोट् चे'ति सत्राभ्याम्। व्यापादिता इति मृता इति रुढोर्थः। यौगिकार्थस्त, तनयाः पण्मरीचिष्रत्राः, अकृतार्थगतत्वात् , यन्नैवं तन्नैवम् , देवदत्तवदित्येवमृतुमाने यदि मरीचितनया न स्युः अकृतार्था न गच्छेयुरित्येवं मारितषट्पुत्रेषु मरीचितनयत्वमापाद्यते। अतो मया व्यापादिताः पर् । अनुशोक इति कर्माननुसन्धानरूपान्तर्भुखानामनुशोके उपपत्तिर्धक्तिः। असुपपत्तिः कर्मानुसन्धाननिषेधरूषा । कर्मानुसन्धानं पदार्थसम्भावनार्थ-कापेरर्थः तदभावो द्योत्यः । एवं बहिर्मुखानां मय्यविशेषेणेत्यर्थः । एवं अनुशोके बहि-र्भ्रखानामप्येकानुपपत्तिः तामाहेति पाठेर्थं उक्तः । अथ पाठान्तरम् । अननुशोके बिर्मुखाना-मस्त्युपपत्तिः तामाहेति । यतः सर्व इति प्रतीकसर्वपदार्थमाहुः बहिर्मुखानामपीति। तथा च बहिर्म्ससान्तर्मु सरुपः सर्वः । भुञ्जत इत्यत्र विन्दत इत्यपि पाठः । भुङ्क्त इति तेन 'भ्रुञ्जत' इति बहुबचन छान्दसं मुले। ततः प्रेरककर्माननुसन्धानमिति भावः, यत्तदोनित्य-सम्बन्धात । यतः कर्मणः सर्वोवशः खकृतं कर्मफलं भुद्धे, ततः कर्मणः प्रेरककर्मानज सन्धानमितिपदद्वयरहितोत्तरार्धार्थः। अस्य मत इति दैत्यमते सृष्टेः पृष्टिप्रवाहमर्यादाचर्षणी-भेदेन चातुर्विध्यं न । आत्मा एक उक्तः । तस्य नानात्वप्रतीतानुपाधिभेदः कारणं, तेन तथा प्रतीतिमाहुः सञ्जन इतीति। 'उपाधिभिद्यते न तद्वा'नितिसाङ्ख्यप्रवचनीयसूत्रोक्तसिद्धान्त उक्तः । मधेति कंसेन। दण्डाभावेनेति निमित्तेन। अपिना देवक्याः।

१०-४-२२. यावदित्यत्र कर्मत्विमिति इत इत्यत्र कर्मणि क्तप्रत्यात्। कर्तृत्व-मिति इन्तेत्यत्र कर्तिर तृषः। नन्वेवकारो न देयः इतत्वइन्तृत्वयोरुपाधिदेहधर्मत्वादित्यत आहुः कर्मत्व इत्यादि। अनेन कर्माज्ञानवश इति कारिकोक्तं कर्मोक्तम्। तदुपपादयन्ति स अकिय इति। मन्यत इति अभिमन्यते। प्राप्नोतीति प्रकृतिश्वामात्मनि दैवेभि-मानेन प्राप्नोति। आत्मा दैवं प्राध्यो बाधको वेति। दृष्टिः प्रत्यक्षम् । जानातीति शाब्दज्ञानविषयं करोति। एवकारच्यावर्त्यमाहुः न त्विति। जानातीति सम्बध्यते, न तु प्रत्यक्षज्ञानविषयं करोतीत्यर्थः। देहाचाध्यास इति देहोहं स्थूलोहमित्यादिरित्य-न्यत्रान्यावभासः। खरूपेति दैवत्वेन मायात्वेन देवतात्वेन वा खरूपसाज्ञानं देहत्वेन स्थूलत्वेन वान्यधर्मेण ज्ञानम्। तदभिमानी बाध्यवाधकत्वरूपदेहधर्मामिमानी। अज्ञ इति दैवत्वादिना खरूपं जानातीति ज्ञः, तद्भिनोज्ञः। तेन कारिकोक्तमज्ञानमुक्तम्। एवेति एवकारो यथारूपत्वेन घटादिज्ञानवानज्ञः तथेति।

१०-४-२३. क्षमध्वमित्यत्र हृदय इति हृदि अनुशये पश्चात्तापे 'भवेदनुशयो द्वेषे पश्चात्तापानुबन्धयो'रिति विश्वः। भूयानिति मनसः करणत्वात् यावदात्मानं न गृह्णाति तानत् शोको भूयान् भवति । 'तरित शोकमात्मिनि'दिति श्रुतेः। अतो महतां पूर्वापराध-मविचार्य क्षमैवोचितेति भावः। पादग्रहणमिति क्रियाविशेषणम्। अकर्तव्यमपि करोति चेत् कर्तव्यं तु क्वर्यादेवेत्याहुः गृहीतेति। इदं कैष्ठत्यन्यायेनोक्तम् । स्वस्नोरिति द्विवचनं साधियतं श्रीधरमतं द्वयन्ति स खस्टरान्देनेत्यादिना । अभिधीयेते इति एकयो क्त्याभिधीयेते यथा पुष्पवच्छब्देन दिवाकरनिशाकरौ हाभिधीयेते । इति न खसपदे श्रीधरोक्तमिश्रलक्षणा । 'लक्षणां नैव वश्या'मीति प्रतिज्ञातत्वात् । तदुक्तम् । महामान्ये 'साधू-नेव प्रयुजीते'ति। तथा च खसा च खसा च खसारौ तयोः खह्मोः। 'सर्वे सर्वार्थवाचका' इति श्रुतेरेकं खसुपदं तत्पतिवाचकम् । यथैकयोक्त्या पुष्पवन्तौ दिवाकरनिशाकरौ । खस-पदेन तत्पतिग्रहणे हेतु(युक्ति)माहुः तत्सम्बन्धादेवेति खसुसम्बन्धादेव । अन्यथा ज्ञातिव मान्यः स्वातः । तथा च मान्यत्वद्योतनाय वसुदेवे स्वस्पदप्रयोगः । तं प्रतीति वसुदेवं प्रति । एकशेषे छप्तस्य खसुः पादाभ्यां नान्वय इत्याहुः छिन्वधानसामध्यीत् सति वाधके । एकस्या एवेति एवकारो वसुदेवयोगं व्यवच्छिनत्ति । द्विचदिति 'पादा'वित्यत्र द्वित्व-समर्थनम् । द्वितीयान्ताद्वतिः । राजकर्तृकपादग्रहणकर्मत्वस्यकपादे पर्यवसानम् । कपिञ्चल-बहुत्वस्य त्रित्वे पर्यवसानवत्। एकशेषे छप्तस्य पादस्याग्रहीदित्यत्रानन्त्रयाच छाग्विधानसाम-ध्यति सति नाधके भनति अन्यथा लीपं छक्खाने वदेत सत्रे। 'न छमताङ्गस्ये'तिपाणिनि-सत्रात्। एवं 'स्वसो'रित्यत्रापि द्वित्वसमर्थनम्। अथै'कशेषे'त्यादि'रिति चे'त्यन्तो प्रन्थो-नितप्रयोजनः काकपाददानात् । तथापि व्याक्रियते ग्रन्थस्यत्वात् । ननु खरूपैकशेषस्य स्वसा तत्पतिश्रेति इन्द्रे वक्तमशक्यत्वाद्विरूपैकशेषस्य पाणिनिनाननुशिष्टत्वात्। कथं सस्तोरिति प्रयोगसिद्धिरित्यत आहुः एकदोषेत्यादि । तृतीयेति 'स्रीपुंसयोः पुमा'निति सत्रयितव्ये तृतीयाघटितस्त्रेष्वप्रधाने तृतीयेत्यर्थः। न च शरीरगौरविमिति वाच्यम् । अकारस्य विष्णु-

५०३

नाचकस्य सन्त्वेन विष्णुसहस्रादिस्तोत्रापठापशसङ्गात्। न चादष्टोत्पत्तिः स्त्रपाठे सादिति वाच्यम् । महाभाष्ये 'भीत्रार्थानां भयहेतु'रित्यादिस्त्राणां प्रत्याख्यानात् । नन् यथा-ष्याख्यानं तृतीयास्तु किं ज्ञापनेनेत्यत आहुः अन्यथेति। पुरुषयोरित्येव स्नात्। पुम्भ्या-मिति च प्रयोगः स्यात्। उभयोः प्राधान्ये त्वेवं प्रयोगः स्यादेव। अतिषयोजनानतिषयो-जनग्रन्थसाधारण्येनाहुः अन्त्रापीति । खसैवेति तत्पत्युः खसुमस्बन्धेन मान्यत्वात् खसुः प्राधान्यात् । एवकारस्तु श्रीभागवत्तप्रामाण्यात् । भिन्नप्रकम इति दैत्यावेशसाङ्ग्रेमृतमिव जातत्वेन राजसभावस्य च त्यागात ।

श्रीभा.द.स्क.जनमप्रकरणसुरोधिन्याः

१०-४-२४. मोचयामासेत्यत्र दैत्यावेशस्येति अयं ग्रन्थः पूर्वान्वय्यपत्र श्लोकाभासेपि पुस्तके वर्तते त्यणिजनुभावेनाथेत्यनुवर्त्य तदर्थत्वेन व्याख्येयः,स्वकृतिभिन्नेन भृत्यप्रेरणप्रक्रमेण स प्रक्रमः दैत्यावेशस्येत्याद्यर्थः। निरोधं चेति निगडम् । तामसं निरोधं मपश्चविस्मृतिपूर्वकभगवदासिक्तरूपं च खस्येतः परं 'भयात् कंस' इतिवाक्यात् भयेन निरोधो नावेशदशायाम् । 'निगडौ मोचयामासे'त्यनुकत्वा पश्चम्युक्तंस्तात्वर्यमाहुः निग डा-विति । निगडेति तेन न निगडौ मोचयामास भृत्यद्वारेति णिजन्तप्रयोगः। अक्षुब्घाविति 'यत्र कचिजातस्तवात्मज' इति वसुदेवगृहे निषेधश्चनात् हृष्टौ। एताभ्यामिति वसुदेव-देनकी स्याम्। विचारितवानिति वसुदेवदेवकी हर्षेण विचारितवान् अनुमितवान् तौ कापव्यवन्तौ तादशवाक्येन दर्गात्। तादशासदादिवदिति। असत्यमपीति तमोह्रपत्वेन मायाया आन्तिविषयनाक्यमसत्यम् । अपीति सत्यं विष्णोरनुजात्वात् । लिङ्गवचने इति विश्वासहेतोर्वचने । वसुदेवेनैवेति एवकारो देवकीयोगव्यवच्छेदकः । तथाकृतत्वादिति यत्र कचिज्जातत्वेन कृतत्वात । नत् कृष्णेन यत्र कचिज्जातत्वं न देवक्याः कृपणात्वमिति मायायाः कंसेऽन्यथाबुद्धिकर्तृत्वमत् आहुः अन्यथेति । सिद्धमेवेति माया च तमोह्रपेति नृसिंहतापिनीये सिद्धमेव ! असिद्धस्वयोगन्यवच्छेदकैवकारः । पाठक्रमेणाहुः प्रथमत इति । खयं परिचर्यामिति सौहदं स्नेहवाचकम् । स्नेहेन परिचर्येत्यवैधमक्तौ सिद्धम् । स्वयमिति च भयकार्यम् । सौहृदं स्तेहम् ।

१०-४-२५. आतुरित्यत्र प्रसाद इति स्नेहेन परिचर्याफलं प्रसादः। 'यदुवृश्या तुष्यते हरि'रितिवाक्यात् । 'जातो भवे'दिति पूर्वसुकोधिन्यां जात' इत्यत्र सुबुत्पस्यै क्रिया-पदस्य विवक्षणात् प्रार्थनायां लिङतः प्रार्थिते । 'क्षान्त्वा रोवे'त्यत्र 'क्षान्त्वा रोवे'मिति पाठं मत्वाहुः रोषं क्षान्त्वा क्षमित्वेति । क्षमृष् सहने । स्वा॰ आ॰ सेट्टा । तस्य रूपमिति द्योतितं व्याख्यानेन । क्लोविचारे विशेषो नात्र । तेन नात्र क्षन् बन्धे इत्यस्य तनादेरूदितः सेटो रूपमिति वन्धित्वा बध्वेति वा व्याख्यानं छान्दसमिडभावं कृत्वा न भवतीति भावः। पाठभेदादिति 'क्षान्त्वा रोष'मिति पाठमेदात्। 'रोषं श्वान्त्वे'ति वा पाठः । अतो रोषं वा व्यस्रुजदित्यत्र कर्म । स्रोष्ट इति क्षान्तः सोढो रोषः पूर्वापराधी यया। तथा खकीयं रोषं तु व्यस्वत त्यक्तवतीत्यर्थः। कृतकार्यस्येति कृतं कार्यं मायाहननं येन कंसरोपेण तस्य । अकृतिति न कृतं कार्यं ब्रह्मविद्यया येन स्वकीयेन रोपेण तस्य । गढह दघ इति गृष्टं प्रसादज्ञापने गुप्तं हृद्यं हृद्यस्थेति तथोक्तः ।

१०-४-२६. एवमेंतदित्यत्र तस्यैवेति मायाप्रधानकंसस्य । एवकारो ब्राह्मयोग-व्यवच्छेदकः, न तु ब्राह्मस्रोते। अज्ञानादिति देहादिगविविक्तात्माज्ञानातु। एवकारो ज्ञानयोगन्यवच्छेदकः। मायाम्रुक्त्वा तत्सृष्टिं भेदरूपामाहुः तस्मात् स्वपरेति । देहाध्या-सेति देहोहमित्यध्यासवताम् । संयोगः सम्बन्धो देहिनामित्यत्र । अहङ्कारस्येति अहं देहोहं स्पूल इत्यहङ्कारखात्मानात्माविवेकरूपाज्ञानजनितत्वे देहाध्यासः प्रयोजक इति देहाध्यासी अहङ्कारीति अधिकारत्वेनाध्यासी 'यत' इतिपदेन मूले निरूपितः । न च यतः अहंधियः खपरेति मिदेति योजनया न पूर्वोक्तमिति वाच्यम् । अहंधियः खपरिमदारूपमायाकारण त्वाभावात् । एवं चाज्ञानप्रभवा, यतोध्यासात् प्रभवाहधीः खपरेति मिदा यस्याम् । अई-धीरित्यत्राहं स्वं विषयः तत्सम्बन्धिपरोपि विषयः स्वं पर इति भिदा खनिष्ठा परनिष्ठा चेति सापि विषयः । तथा च यत इत्यसाध्यासादित्यर्थः । तथा सत्यन्वयमाहः अन्यशेति । अज्ञानप्रभवा प्रनर्देशध्यासात प्रयोजककारणाचाहंवीरित्यर्थः। तदिति अन्यथाज्ञानं, अज्ञानं माया तत्कृतम् । अज्ञानप्रभवे तिपदस्यार्थः। अन्यथेति स्वरूपे स्वील्वेन देहोहमिति प्रस्य-बेडसदर्थे भासमाने । अन्यत्र भावः खौल्यसेति बोध्यम् । अन्यत्र भावादिति पाठः । अन्यत्र भाषादिति पाठानतरम् । अन्यत्र आत्मनि स्थील्यं भाषादित्यर्थाः। 'यत' इत्यस्या-हंषियः अहं स्यूल इत्यन्यासरूपाया इत्यर्थः। यद्यप्यहंधीरित्यत्राहं स्थूल इत्यमत्ययः अहंधी-रित्यस तु नाध्यासरूपत्वम् । असदर्थस धियाऽभेदात् 'ज्ञानमात्रपरं ब्रह्मे'त्युक्तेः । श्रीरपि मनोष्टत्तिः 'स मानसीन आत्मे'ति मनोष्टत्तिरात्मापि,तथापि धर्मज्ञानस्य धर्मिज्ञानेध्यास एव।

१०-४-२७. शोकहर्षेत्यत्र तदुक्तमिति कंसोक्तम्। नित्यानित्येति नित्य आत्माऽनित्यो देह: । यथा 'भ्रुवि भौमानी'त्यनेनाविकृत आत्मा भूविकृता नित्याऽनित्या च । क्रपचेति साधुत्वदीनवत्सलत्वाभ्यां कृषा। 'साधवी दीनवत्सला' इतिवाक्यात । न मारयतीति 'यावद्वतोसि हन्तासी'तिवाक्ये । स्वसिद्धान्तं स्वीयवेदान्तसिद्धान्तमाह किन्त केनेति । अन्तर्यामिणा अन्तरो यमयतीत्यन्तर्यामित्राह्मणात । प्रविष्ट इति 'तत्स्रष्टा तदेवानुप्राविश'दितिश्रुतेः । मारयतीति 'कर्ता शास्त्रार्थवन्वा'दित्यधिकरणे 'जीवीयकर्तृत्वं परा'दित्युक्तत्वात् । शास्त्रं भाष्यं वेदान्तं वा । बाधका इति भगवतो ज्ञानं धर्मैस्तादश्रहानरूपधर्माणां तामसत्वान् माथाकृतधर्माः बाधकाः आवरकाः। 'परोपि मनु-तेनर्थं तत्कृतं चामिषद्यतं इतिवानयात् । भगवदिति ज्ञानप्रतिपक्षाः अज्ञानस्याः। स

हीति ईश्वरी हि। तत्कृतेर्थे जीवेंगतः कर्तमकर्तमन्यथा कर्त सामध्येस्य सस्वात साक्षा-त्सष्टी । कथं क्रोक इति जगत आनम्बद्देन शोकाभावः । आनन्दावरकत्वेनानन्दाभावः शोकः कथमिति प्रश्नः। मायासन्त्रात् खरूपे शोकाभावेपि जीवे शीकः 'मायां च तदपा-श्रयां थया सम्मोहितो जीव आत्मानं त्रिगुणात्मकं परोपि मनुत' इति प्रश्न एव शास्त्रपरि-समाप्तिः । परन्तु समाधिभाषावासनावतां पुंग्राम् । परस्य जीवस्य मायासम्बन्धं तत्कृतं शोकं चाह । शरीरसम्बन्धे मायाशरीरसम्बन्धानन्तरं शोको मायागुणः । आनन्दरूपे जगित शोके युक्तिमाहुः अन्यथेति। शोकाभावे अन्यथापेक्षितं भगवद्विचारात् प्रकारा-न्तरेण यदपेक्षितं शोकजनकं नाशप्रतियोगि स्वांद्यानां जीवानां तत अन्यो भगनदंशः परः न नाश्येत्। आनन्दजनकस्य नाशयोग्यत्वाभावात् प्रतियोगित्वाभावात् । अन्वस्य साम ध्यभावात् । दण्डप्राप्तेश्च भगवानेव नाश्चयतीति ज्ञानाभावादैश्वर्यविरुद्धः श्लोक इत्यर्थः। हर्षभययोः वीर्यविरुद्धत्वं ब्युत्पादयन्ति सा हर्षश्चेत्यादि। कालरूपवीर्यकृते खांशाना-मपेक्षितनाशेथें कथं हर्षों भयं चेति प्रश्नः पूर्ववत्। तदिति अव्ययम्। हर्षः। न भवेदिति पाठः। भगवतो वीर्यं कालः प्राप्तिविरुद्धः इति ज्ञाते प्राप्तिजन्यो हर्षो न भवेदित्यर्थः। भयविरुद्धवीर्यरूपकालश्रेद भयं न भवेदित्यर्थः । द्वेषस्य यशोविरुद्धत्वं न्युत्पादयन्ति स न भवेदिति। तत्कृतेथें यशोविरुद्धो द्वेपश्च न भवेदित्यर्थः । द्वेपशब्दो मुर्धन्यान्तः। यथा रुपुणिको दोषस्तथा धनोपाधिको लोभ इत्याहः द्वेषश्चेति । तदुभयमिति 'कामखान्तं हि क्षचहुम्यां क्रोधस्यान्तं फलोदयां दित्युक्तवा 'लोभस्यान्तं न विद्यत' इति सप्तमस्कन्धात । त्रित्वसामध्येन खरूपलक्षणगतेन भगवत एव। एवकार्व्यावत्येमाहः न स्वस्येति। वसदेवस्य मायाया वा । भगवता तथा कर्तुमुचितम् । द्वेषसापकारित्वात् । लोभस्य भक्तिः विरोधात । प्रसिद्ध इति ज्ञानस्य भगवद्धर्मत्वातु मोहस्य मायाधर्मत्वातु प्रसिद्धः । ज्ञानस्य तमोनाशकत्वात । ज्ञानविरुद्धो मोहः । मदस्तिवति वैराग्यविरुद्धो मद इति भावः । अत इति साधनाभावात । मारयन्त्रमिति भगवन्तं न पश्यन्ति । अन्यथेति यदि पश्येयुः। एको भगवान् घातकः ज्ञातः स्यात् । भगवच्छास्त्र इति श्रीभागवते वेदान्ते ना । 'भावै-र्भाव'मित्यस्य 'भावैः' कंसवाञ्यादिभिर्विषयैर्भियो झन्तं 'भावं' भगवन्तमविषयं न पश्यन्ति चक्षरादिकरणस्य भावेषुपञ्चयात् । न पश्यन्तीत्यन्वयेपि भावानां बाधकानां करणत्वं बाध्ये भगवद्ये भावेऽभावाद् बाध्याकाङ्कायामाहः बाध्या इति। एवकारव्यावर्त्थमाहः न तु धर्मीति। 'भाव'मितिपदेनोक्तो भावः। कुत इत्यत आहुः चे हीति। बलीयस्त्वमिति उत्पादने विलये च, बलहीनास्तु नोत्पद्यन्ते, न विलीयन्ते च, तत्तत्सत्तावत्। वश्यमाणस्य करणे सम्बन्धस वक्तुं बाध्यं भावं धर्मिणो भावात् पृथकर्तुं क्रीडेन्छया प्रवेशमाहः यदः बाधार्थमिति। एवकारोत्राबाध्ययोगं व्यवच्छिनत्ति। भाव इति बाधके भावे। निवि-

शानीति अनुदाने तामात्मनेपदानित्यत्वम् । स तमिति स भगवान् निविष्टद्वारा तं वाध्यम् । भवदादीनामिति कंसादीनाम् । आदिना वाध्यादि । करणमिति कंसवाध्यादि । उपालभ्यते स्तृयते वेति त्वं कृण्ठितधारं त्वं तीक्ष्णधारं इति । कृण्ठितधारं तीक्ष्णधारं मिति त्यालभ्यते स्तृयते व । सम्बन्ध एवेति पाठे दशा करणे कंसवाध्यादौ सम्बन्धो न त्वेकात्मनि । सम्बन्ध इति पाठे कर्तेत्यनेन सम्बध्यते । कर्तेति आत्मा देवदत्तादिश्व । करणं वेति करणं वा कर्तुः पृथक् ज्ञायत इत्यर्थः । तत इत्यादि तदनन्तरम् । एवं-वुद्धिरिति वध्यधातकभावबुद्धिः । त्वमिति कंसः । न कर्तेत्य इति असद्धत ।

१०-४-२८. कंस एवमित्यत्र सकार्यमिति कंसवसुदेवज्ञानसहितम् । 'परिभापित' इत्यत्र परिश्रव्दार्थमाहुः राजिनिति ।'एवमेतन् महाभागे'त्यत्र'महाराजे'ति सुवोधिनीपाठाद् राजसभावस्य ज्ञानकथनेन गतत्वान् महत्पदरहितं सम्बोधनमुक्तम् । 'एवमेत'दिति कंस-कृतानुवादस्तेन निरूपितौ विश्चद्विप्रसादौ निरूपितौ, प्रसन्नौ कंसवसुदेवौ निरूपिताविति या। 'प्रतिभापित' इतिपाठे प्रतिनिधिज्ञानेन भापित इत्यर्थः । देवकीवसुदेवाभ्यामित्यस्य तात्पर्यमाहुः एकस्येति। वसुदेवस्यैव एवकारो देवकीयोगव्यवच्छेदकः। प्रतीकाररूप-कर्मणोक्चकौ न्यूनं प्रयन्ति सा प्रतीकारमकृत्वेति गृहातिरिक्तकर्मयोगव्यवच्छेदार्थक एवकारः।

१०-४-२९. तस्यामित्यत्र भगवत्प्रेरणघेति 'गच्छ देवि व्रजं भद्र' इत्यत्र लोटा भगवत्त्रेरणा प्रतीयते तथा । स्वतन्त्रतयेति भगवत्त्रेरणां विनापि स्वातन्त्र्येण । नज तसाः सतन्त्रतया कार्यकरणस किं प्रयोजनमित्याक।ङ्कायामाहुः यदीति । अवध्य एवेति कंसोऽवध्य एव । मृत्वौ निर्मामानत्वात्। एवकारोऽक्किष्टकर्मत्वाद् भगवतः। एवं च मायाया अस्तत्त्रीत्वेपि भगवदिच्छया स्वातन्त्र्यमुक्तं तत्तत्पुराणसिद्धम् । दैवं देवता मायेति तिसः योगभायापदेन मुले व्यावर्त्यन्त इत्याहुः न च देवानामिति । अनिष्टमितीति इति हेतोः दैवं माया न तत्कार्यं क्षतवत् किन्तु देवतामायेत्यादिः। 'न चे'त्यन्वेति। सर्व-दाास्त्रेति अन्धं तमः। सम्पाद्यतीति 'न चे'त्यत्राप्यन्वेति । तथा कथेति योगमायात्वेन योगमायाकथनम् । राजधर्धा इति कनिष्ठत्वेन राजधर्मादरः सचितः । पूर्वमिति देववसु-हाहे । कुत्तमिति देवकीहननकम् । अन्यथेति शत्रुहननं न जातं प्रत्युतासद्धननकं प्राप्त-मित्यन्यथा। पूर्वेति भगवन्छक्तियोगमायोक्तम् । ज्ञानस्येति आत्मज्ञानस्य स्वश्चनूत्विन ज्ञानस्रोति वार्थः। कार्यस्येति यत्र कुत्र जातहननस् । विलम्बसाहिष्णुत्वादिति पाटः। विलम्बासहिष्णुत्वादित्यपि पाठः। तन्नामनेति कंसपदस पुनरुपादानप्रयोजनम्। स तु नोक्त इति 'यदुक्तं योगमायये'त्यस कर्मतया'च्छे'त्यत्रान्वयादिति भावः। योगनिद्वापि योगमाया नाम तदादुः योगनिद्रयेति। आचष्टेति चक्षिङ् व्यक्तवाचि। अदादिः आ० सेट्। सङ् ।

१०-४-३०. आकण्यं भार्त्रित्यत्र तेषामिति 'यथे'त्यादिनोक्तानां नातिकोविदानां देतेयानाम् । अतिकोविदासतु 'विवेकसतु हरिः सर्वं निजेच्छातः करिष्यती'त्याचार्योक्त-विवेकवन्तः । देवद्वेषेत्यादिना 'देवान् प्रति कृतामर्षा' इत्यसार्थस्यानुवादः । अतः सुवीधिन्यामुत्तरार्थं न व्याख्यातम्।

१०-४-३१. एवं चेदित्यत्र भविष्यतीति इतिर्निश्रयसमाप्तौ । तरतमिति पृ पालनपूरणयोः । पचाद्यचि गुणः । पालयति विष्णुः सान्त्रिक इति पुरस्थाः सान्त्रिकाः । पुर अप्रगतौ वा । तु० प० से० । ग्रामस्थास्तामसाः । ग्रस अदने । ग्रसेरा चेति मन् आत्वम् । मजस्या राजसाः मजतीति वज इति कर्मप्रधानत्वात् । अतिकान्तेति अतिकान्तानि दशा-हानि यैरिति विग्रहः । समासान्तः । विद्योषाकारेण स्त्रीपुंविशेषाकारेणेत्यर्थः । दैत्यग्रहे-ण्विति उग्रग्रहेषु दैत्यसम्बन्धिष्वपि । हन्त्रच्या इति निश्रयाकारः । अन्यरेरपीति त्वदी-यैरिति ह्रेयम् । न चदेदिति यदुक्तं योगभायया तन्न वदेन् मन्निभ्य इत्यर्थः ।

१०-४-३२. किसुन्य मैरित्यत्र स्वकृत्यमिति दैत्यकृत्यम्। तस्येति कंसस्। तं कंसस्। तवेति भयात् प्राप्तजीवन्मुक्तिकस्य। सामध्ये चेति राज्ञो जीवन्मुक्तस्यैश्वयीदि-पद्गुणा अनाविष्टस्यैते। दीनत्वं यद्यपि तृतीयश्लोके भीतेषु तथापि 'यथा राजा तथा ग्रजे'ति-वाक्यात् कंसे राज्ञि कारिकोक्तं सामध्येमुक्तम्।

१०-४-३३. अस्यत इत्यत्र इन्यमान इति इननमत्र इन्यमाननिष्ठम् । तसेत् प्राणिवयोगानुक् छन्यापारवद् भवेत् 'समन्तत' इत्यायप्रेतनक्ष्ठोकविरोध इति तदनुरोधेन इन्यमानपदार्थमाद्धः संछिन्नेति । तथा च इन्यमाना इत्यत्र न हि सार्थकहन्तेः प्रयोगः। प्राणिवयोगाभावात् । किन्तु इन्यमाना असैर्गम्यमानाः सर्वाङ्गेष्टित गत्यर्थकहन्तेः प्रयोगः। चिति प्राणिवयोगमिति चकारार्थः। 'जिजीविषय' इतिपदेन द्योत्यते । 'ययु'रित्यत्र कर्मकिमित्याकाङ्क्षा तु देशस्याविवक्षणाद् यं कमिषेदेशमिति पूरणीया। कारिकोक्तजय उक्तः।

१०-४-३४. केचिदित्यत्र अन्तःकरणस्य त्याग इति युद्धे तथा जाते द्यावता त्वया न हन्यते । 'भयसत्रता'निति वक्ष्यमाणवाक्यात् । अन्तःकरणस्य अवस्था मद्कितेत्त्यन्वयो वा । युद्धत्यागे सति न हन्यत इति च। यद्दा त्यागे सति न हन्यत इति शास्तु-परिपालनाय न्यस्त शास्त्रा इति । स्वधमेंति युद्धत्यागे । स्वर्ग इत्यात्मसुलकम् । कार्यकारण-भावात् । स्वर्गभोग इति स्वधमेंफलिमत्यर्थः । केपाञ्चिदिति वोष्यम् । साधनतरतमभावात् । देवा इति स्वर्गकीडावन्तः । दिवु क्रीडाविजिगीवेति धातुपाठात् । येषामिति सुमनसाम् । परमापदाविति परमपदा औ इति छेदः । औ अन्ययमम्बुष्यर्थकम् । परमापदा औ अम्बुधिः तस्मिन्। तेषां धर्माणां शास्त्रे उक्तः विकलप्रमुक्तवानित्यर्थः। एरमापदो विकलपं तेषासुक्तमिति पाठेर्थं उक्तः । परमापदा वैकल्यं

तेषासुक्तमिति पाटेर्थः सुगमः । केचिदिति पुनरुक्तेश्मिशायमाहुः येषां पुनरिति । कारिकोक्तं दीनत्वसुक्तम् । 'यथा राजा तथा प्रजा' इति प्रजानिष्टम् ।

१०-४-३५.न त्वमित्यत्र वचनेपीति 'प्रपन्नं विरथं भीतं न रिपुं हन्ति धर्मवि'दिति वचने 'भीताः से'ति वचने वा । विसुखाश्चेति कर्मधारयः। चकारः समुचयार्थकः। हन्द्रे-नाहुः उभयेति । तथा चान्यासक्ताः विमुखाश्चेति विग्रहः । अत्र श्लोके कारिकोक्तदयोक्ता।

१०-४-३६. कि क्षेमदारैरित्यत्र सप्तेति इन्द्रसमासे सप्तविधाः। पूर्वन्यायेनेति 'न इंसी'ति पूर्वश्लोकोक्तन्यायेनेत्यर्थः । साधारणानामिति देवानाम्। महतामिति वाय्वविवरुणादीनाम् । विवुधा इति विशेषेण परितो बुधाः। बुध ज्ञाने । 'ईगुपधज्ञाप्रियकिरः क' इति स्त्रेण कः। वाचिनिकमिति मानसिकमिप बोध्यम्। 'यन् मनसा ध्यायित तदाचा वदती'तिश्रुतेः। यस्त्वेकान्त इति 'रहोजुषे'त्यत्र 'रहः'पदार्थः । 'जुषे'त्यसार्थमाहुः तदेक-पर इति । एवं रहोज्जषा सह वर्तमानेन हरिषेत्यर्थः। रहोजुषा हरिणेतिपक्षेर्थमाहुः हरिरपीति । रहस्करं जुपतीत्यर्थः। पक्षान्तर इति अप्रयोजकत्वपक्षे स्त्रीतुल्यता प्रयोजकता। हर्यक्षरयो-र्महानारायणे पर्यायता स्तूयते । 'तस्याः शिखाया मध्ये परमात्मा व्यवस्थितः स हरिः सेन्द्रः सोक्षर' इति । अतः स्त्रीतुन्यता । 'मम योनिर्महर् ब्रक्ष तसिन् गर्भ द्धाम्यह'मिति गीता। द्वितीयन्युत्पश्याहुः सर्वदुःखेति। निरूपित इति 'रहोजुपे'तिपदेन निरूपितः। असमत्वादिति वैराग्यातिशयेपि त्रिपुरान्तकत्वेनासमत्वात् । अत्र शत्रूणामल्पता कारि-कोक्तोक्ता। शत्रुणामल्पता शौर्ये बोध्या। विशेष्यविशेषभेदेनाभासीकं चतुष्टुम् । विशिष्टं श्रुद्धानातिरिच्यत इति हरिः सान्विकः। नीलग्रुत्पलमितिवद् विशेषणस्य च्यावर्तकत्वे राजस-साच्चिकः ! द्वौ मेदौ । विशिष्टं शुद्धान्नातिरिच्यत इति शम्भः तामसः । नीलम्रत्पलमिति-वद् विशेषणस्य न्यावर्तकत्वे सान्विकतामसः। 'वने तु सान्विको वास' इतिवाक्यात्। एवं चत्वारः । सार्घश्लोकामासो वा । तेन हरिशम्भिनन्द्रब्रह्माण्यस्वारः ।

१०-४-३७.किमिन्द्रेणेत्यत्र 'ब्रह्म जानाति ब्राह्मण' इति विग्रहः गोपालतापिनीये प्रसिद्धः । तपस्वीति द्वितीयस्कन्धनवमाध्याये 'अतप्यतं सांखिललोकतापनं तप' इति वाक्यात्। 'अतप्यते'ति तप ऐश्वर्ये इत्यस्य रूपं लिखं। अयं० दिवा० आत्म० अनि० तप इति तप सन्तापे भ्वा० प० अ० तस्य रूपम्। तथा च तपोनिष्ठैश्वर्यानुकूलभूतव्यापारवानिति ब्रह्मविशेषणम् । राजनीतीति कारिकोक्तः पष्टो धर्मः कंसस्य । कश्यपेति 'पश्यकः कश्यप' इत्यार्ण्यकेति । तस्य दायं भागमदन्ति ते कश्यपदायादाः । 'वयं मन्मह' इत्यनेनान्येष्रामपि ज्ञानं व्यज्यते तदाहुः असमर्थ इति ।

१०-४-३८. तत इत्यत्र योगेन रूख्या चेति अनुत्रतं येपामिति योगः, भृत्ये

१ 'इगुपधज्ञाप्रीकिरः क' इतिमुद्रितपाणिनीसूत्रपाठः ।

रूढिः । अग्र इति 'मूर्छ विष्णु'रितिश्लोके। मध्य इति 'तसा'दितिश्लोके दैत्यमितदैत्य-कृत्योर्मध्ये ।

१०-४-३९. यथामय इत्यत्र उपेक्षायामिति 'उपेक्ष्या' इति पूर्वस्रोकोक्तायाम्। मारणीया इति सापत्त्याः। सर्वनाद्गोति आत्ममात्रद्वेपित्वे सति कुळद्वेषित्वात्। षडङ्ग-नाशकत्वमाहुः इन्द्रियैर्विषयेति। 'इन्द्रियैर्विषयाकृष्टेशक्षितं ध्यायतां मनः। चेतनां हरते युद्धेः सम्बस्तोयमिव इदा'दिवियाक्यम्। चालयितुमपीति सापत्त्या इतोन्यत्र गच्छन्त्विति चालयितुमपीना मारयितुं जेतुं वा।

१०-४-४०, मूलं विष्णुरित्यत्र स त्विति यागादिः। 'यथेन्द्राय खाहे'ति। इन्द्र-मुद्दिश्य हविस्त्यागः। यज्ञो देवानां मूलमिति यज्ञस्य विष्णोः कार्यं पालनं भक्ष्यं मूलम्। पालनमित्यत्र करणे ल्युट्। मुलबन्दो विष्णौ तत्कार्ये चोक्तः। स चेति स च यज्ञः। 'यज्ञो वे विष्णु'रिति आधिदैविकाध्यात्मिकयोरभेदान्वयः 'तचक्षुर्देवहित'मिति श्रुत्यन्तरे यथा। पञ्चात्मकत्वं वक्तुमधिग्रानकारणं वदत एव धर्मद्वैविध्यमावृत्याहः न केवलमिति। आहुत्तेः फलं लौकिकदेवानां लंकिकधर्मो वैदिकदेवानां वैदिको धर्मः । अधिष्टानकारणत्वं च। प्रसुरित्याधिदैविकः। 'मूल'माधार इत्युक्तम्। तस्मादिति धर्मद्वैविध्यादिश्वष्टानकारण-रवाच । लौकिकेति लौकिकदेवा अक्षरमूलाः। वैदिकदेवाः शब्दमूलाः।'शब्द इति वेनातः प्रभवात प्रत्यक्षानुमानाभ्यां मितिस्त्रात् । मूलमिष्ठानम् । तस्यापीति विष्णोः, अपिना तत्कार्यस पालनस यागस (भक्ष्यस) । मूलमाहेति विष्णोर्द्रव्यदेवतयोर्यागरूपयोश्र मूलमाधारमाहेत्यर्थः। ब्रह्म वेद इति वेदो देवानां मूलम्। 'शब्द इति वेन्नातः प्रभवा'-दितिन्यासस्त्रात् । विष्णोर्मूलं कारणमपि वेदः । शब्दार्थयोरौत्पत्तिकसम्बन्धात् । 'औत्प-चिकं नित्यं ब्रूमं इति शावरभाष्यात् । विष्णुकार्ययाग्(भक्ष्य)रूपपालनाधारौ 'गावो विमा-श्रे'त्युक्तौ । गोषु हविर्द्रव्यम् । विशेषु मन्त्राः'मन्त्रमयी देवते'ति भाइदीपिकायाम् । तपोधि-कारः। यज्ञाः साधनानि । परं सदक्षिणाः। एवं पर्गुणो यज्ञं उक्तः। तमाहः प्रमाणं वेद इति। एकञ्रेति गोषु। एकञ्रेति विषेषु। भार्येति चतुर्थस्कन्धेस्ति। अनेनेति दक्षिणाया भार्यात्वनिरूपणेन गृहस्थाश्रमत्वस्चनेन । तस्येति यज्ञसः । गृहस्थाधिकारात् । पक्षान्तरमाहः पञ्चात्मको वेति। 'अधिष्ठानं तथा कर्ता करणं च पृथग्विधम् । विविधाश्च पृथक् चेष्टा देवं चैवात्र पश्चमम् । शरीरवाष्ट्रानोभिर्यः कर्म प्रारमते नरः। न्याय्यं वा विपरीतं वा पश्चेते तस्य हेतवः । तत्रैवं सति कर्तारमात्मानं केवलं तु यः। पश्यत्यकृतबुद्धित्वान् न स पश्यति दुर्मति'रिति। प्रकारान्तरेण द्वयमेव मूलमित्याहुः अनेनेति। मूलनिरूपकवाक्ये-नेत्यर्थः। द्वयं किमित्युक्ते 'त्राक्षणा गावश्रे'त्युत्तरश्लोकाभासोक्तमजुपज्यते।

१०-४-४१. तस्मादित्यत्र ब्राह्मणा गावश्चेति एतयोः पूर्वान्वय उक्तः। तश्चेति उभयोर्मध्येत्रश्लोके गावो दुइन्त्यो ब्राह्माः 'इविर्दुघा' इति विशेषणात् । प्रातिलोम्यक्रमेण । यज्ञकर्तारो मुले 'दानशील'पदेनोक्ताः। यजेर्दानार्थस्य ग्रहणात्। नङ्। तपस्विन इति स्पष्टम् । अधिकारार्थत्वात् । ब्रह्मवादिनो वेदान्तविदः । वेदविदो 'ब्राह्मणा गाव'श्रेत्यत्र पूर्वमुक्ताः। विशेषणस्य व्यावर्तकत्वात्। स्वनममिति तेषां दर्शनाद्धन्म इत्यनेन स्वननं विखनःसृष्टित्वात् । खननमासुरभावत्याजनेन शुद्ध्या स्वकर्मयोग्यतासम्पादकं निराकरणम् । खन अनदारणे भ्वा० उ० से० सम्पादकमित्यन्तं अवीपसर्गार्थः क्रियारूपः। दारणं दङ् अनादरे तु॰ आ॰ अ॰ इत्यस्य रूपं तस्यार्थी निराकरणम्। 'कामक्रोधादयो दैत्या' इति कृष्णोपनिषदः नित्यक्रीडास्थाः प्तनादयो बाहिर्मुख्येन्तर्देष्टिसम्पादकाः। विस्ननसा कृतं वैखानसं मतम् । विखनःसृष्टिकृतमन्तर्द्देष्टिसम्पादनं मतम् । 'दैतेया नातिकोविदा' इति नाक्यात् । वेदवेदार्थविद इति ब्रह्मणोर्वादिनो ब्रह्मवादिन इति पष्टीवत्पुरुषे वेदो ब्रह्म न च वेदाइते किञ्चिच्छास्त्रं ब्रह्मामिधायकमिति कौम्यति ब्रह्मार्थ इति तथोक्ताः । वेदशब्देन वेदान्ता वा। उभयमिति कर्मज्ञानात्मकमिति लेखेर्थः। ब्रह्म कुर्वन्तीत्यर्थः। 'तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वेन्ति ब्राह्मणा'इति बृहदारण्यकात । ज्ञानात्मकं ब्रह्म कुर्वन्ति । 'प्रज्ञा' भावना वा। भावना ज्ञानं सरणं कर्मं च, भू सत्तायाम्। क्रियावाचिनो भ्वादय इति च। उभय-विधं च क्वर्वन्तीति पाठः। यज्ञश्रीलाः। दानशीलानित्यत्रार्थत्रयग्रुपलक्षणीयमित्यर्थः। लटीति 'वर्तमानसामीप्ये वर्तमानवद्वे'तिस्त्रान् मत्रकरणसमीप एव ब्राह्मणादिनिराकरणञ्जापनार्थो 'हन्म' इति प्रयोग इति भावः ।

१०-४-४२. विप्रा गाव इत्यत्र साक्षादिति साक्षाद्विष्णुनिराकरणाय तनुद्वारा। अन्यस्य साक्षाखेषि निराकरणाविषयत्वात्। अन्यान्यप्यञ्चानीति गोनिष्ठपयसोन्यानि हविःसाधनानि वीहियवादीनि उपलक्षणविधया। 'विष्रा गाव' इत्याभ्यां द्रव्यदेवात्मक-यागाधाराष्ठुक्तौ। तत्प्रतिपादका वेदाः। अङ्गानि शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषमिति पट्। वेदप्रतिपादधर्मानाहुः तपः सत्यमित्यादि। क्रमेणाश्रमधर्माः कायिक-वाचिकैन्द्रियकमानसधर्मा अप्येत इत्याहुः तपः शारीर इत्यादि। सर्वत्रेति आश्रमधर्मेषु। स्रूलोक्तततुपदसामध्यादाहुः एवं दशोति। अवतरणं तनुपु हरेरवतारः। विष्रो वामनः गौः पृथिव्याधिदैविकी गन्धरूपपिति नासाप्रविवरप्राणरूपवराहिपि। सत्यं नवमोपदेशरूपं कृष्णः। दया वुध इत्येवं वा ह्येयम्। सङ्घातात्पर्यं जन्मप्रकरणत्वात् सा। 'त्रक्षवादिन' इत्यत्र वेदवेदान्तयोर्भक्षपदेनोक्तत्वाद् वेदान्त उक्त्वा वेद आहुः कत्व इति। ज्योतिष्टोमादस्य इति आदिना कारीर्यादयः। सर्वदुःखेति हरेरित्यसार्थः। प्रयत्न इति साक्क्षोक्तं

९. 'यत' इतिम्'इतमोतापाट

१. 'कुर्वीत ब्राह्मणः' इतिमुद्रितोपनिषत्पाठः।

प्रणिधानम्। उभयविधं च कुर्वन्तीत्युक्तं कर्म। प्रतिष्ठितः पर्यवसितः दैत्यानां वा विष्णौ अयतः प्रतिष्ठितः।

२०-४-४२. स हीत्यत्र उपसंहरत्रिति दैत्यमञ्चणम् । तस्येति विष्णोः । पूर्वोक्तेति मूलन्यायेन 'मूलं विष्णुर्हि देवाना'मितिश्ठोकोक्तेन । सहभाव इति असुरैः सहभावो देवानाम् । एवकारोसुरसहभावयोगं व्यविद्धानक्ति न त्वसुरसहभाववान् । न शाक्यत इति सहभावे कदाचिद्धननशक्तिः तदभावान् न शक्यते विष्णुः सच्चोपाधिर्न सुद्दाय इत्यत आहुः सुद्दाते। गुह संवरणे भावप्रत्ययः । गुप् रक्षणे भावे क्तः । रक्षणे सुद्दायां सच्चमुणे शेत इति । सुह हृदयाकाश इत्यत्र हृदयमात्रे वा साच्चिके हृदि । अवन्यानेति इन्द्रपराधीनस्वात् तथा । अयमित्यत्र एवति साक्षात्प्रतीकारयोगव्यवच्छेदक एवकारः असुरद्विद्त्वात् गुहाशयत्वाच । ऋषीति ऋषयो मञ्चद्रष्टारः । सर्व इति मञ्जैः सर्वे धर्मा इति तथा ।

१०-४-४४. एचिमत्यत्र तेषामिति दैत्यानाम्। कृतवानिति कंसः। हितत्वेनेति मेने। पर्यवेति यद्ययं कंसः समरणे निरिममानित्तिष्ठेदिकृष्टकर्मा भगवान् न तं मारयेदतः सामिमानपियसाने दोषः कंसमारणं तस्य दर्शनस्याभावात्। जात इति बाह्मणरक्षकत्वस्यमावितिरोभावात्। दुर्मतित्वस्रुत्पन्नम्। तज्ञापीति दुःसङ्गोपि। मन्त्रित्वेन गृहीत इति मित्रित्वेन गृहीतो मत्री दुष्टक्षेत् तदा तस्य सङ्गो दुःसङ्गः बाधकः। यदा तु दुष्टत्वेन गृहीतो मन्त्री तदा तत्सङ्गस्या न बाधक इत्यर्थः। मिन्नत्वेनेति पाठेपि तथैवार्थः। अन एवेति दुष्टस्य मिन्नत्वेन श्रहणादेव न तु दुष्टत्वेनेत्यर्थः। भाव इति ब्राह्मणरक्षकत्वरूपः। अन्यथेति दुर्मतित्वेन परिणतः। आपद्गस्त इति 'कालपाश' आपत्। 'आवृतो' ग्रस्तः। तन्नापीति कालपाशेपि अथवा आपद्गस्तत्वेपि। 'काल' आकाशवाणी श्रव्दमयं, 'पाशो' दुर्मन्त्रिणः।

१०-४-४५. सन्दिश्येति कदनेति कदनमन्यायपीडितम् । स्वविषय इति खदेशे-न्यदेशे च । स्वविशय इति तालव्यमध्यपाठे तु कंससंशय इत्यर्थः । प्रवेशनमिति प्रवेश उक्तः ।

१०-४-४६.ते वै रज इत्यत्र द्विषन्त्येवेत्यत्यन्तायोगव्यवच्छेदकैवकारः सान्तिक-विदेषसम्भावनाये । चेकः कृत्वचन्त इति चर गतिभक्षणयोरस्य प्रकृत्यर्थः। 'विदेष'पदेनोक्त इति च्यापारमात्रार्थ उक्तः,कृत्वचन्त इत्यनेन । अनेनेति अनेन श्लोकेन । तेषां दुर्मित्रणां स्वरूपतोन्तःकरणनाञ्चात् अन्तःकरणं हि वैकारिककार्यत्वाज् ज्ञानजनकत्वाच सक्रपतः सान्तिकम् । तत्स्वरूपनाशश्च रजोरूपत्वे संशयेऽज्ञानस्यापि निवेशात् । तस्य धर्मो ज्ञानं तमसा ज्ञानमात्रनाशाद्धर्मतश्च नाश इति उपद्भवं कृत्वचन्त इत्युक्तं भवतीत्यर्थः। सृत्युसस्ता इति 'नैवेह किञ्चनाम्र आसीत् मृत्युनैवावृतमासी'दिति वृहदारण्यकात्।

१०-४-४७. आयुः श्रियमित्यत्र विकल इति कलावतां कृष्णादिद्रोहासम्भवाद् विकलः। सर्वनाद्यार्थमिति सर्वदैत्यनाञ्चार्थम्। महदतिकमस्येति सतां विद्वेषकृतमह-दतिक्रमस्थेत्यर्थः । महदतिक्रमत्वेनायुरादिहतित्वेन कार्यकारणभाव उक्तः । जीवा मुक्ता जीवन्म्रक्ताः साधारणाश्च, तत्र ग्रुक्तानां जीवानां भगवद्गुणाः स्पष्टाः। जीवन्मुक्तगुणाः कंसस्य 'सामर्थ्यं च जयश्रेव दीनत्वं च दया तथा। अत्रृणामल्पता चैव राजनीतिस्तर्थेव चे'तिकारिकया 'किम्रुयमै'रितिश्लोके पूर्वम्रक्ताः। साधारणानां जीवानामाहुः जीवानामिति। उत्तमा इति आत्ममाययार्थसम्बन्धो जीवस्य द्वितीयस्य नवमाध्याय उक्तः। षद् मायागुणा निकृष्टाः। उक्ता मध्यमाः । एते उत्तमा इत्यर्थः । जीवन्युक्तगुणसादृश्यात् । अकृतार्थः इति न कृतः ऐहिकः आमुष्मिकः अर्थः मयोजनं येन सत्तथोक्तः । अन्तरङ्ग इति यशसो हि श्यपेक्षा । धर्मस्य श्र्यपेक्षा। सन्तापात्मकार्त्यधिकारसन्वादधनिकस्यापि धर्मसिद्धेः स्वरुपापेश्चत्वरुक्षणमन्तरङ्गत्वं वर्तत एव। पुत्रादय इति आदिशब्देन स्तीधनकर्माणि। पूर्णत्वं पञ्चानां सत्त्वे भवति। बृहदारण्यकात । पूर्णत्वं प्रपश्चस्य 'पूर्णमदः पूर्णमिद'मितिश्चतेः । नन्वन्धंतमःप्रवेशे सुक्तौ मायिकायुरादिपश्चहतिः प्रकृते इष्टैवेति दैत्यवेष्टितमिष्टमेवेति चेत् तत्राहुः एवकारेणेति। षड्-गुणेषु शविष्टाप्याशीराशिष्ट्रेन पञ्चातिरिक्ताशिषं गृह्णानायुरादिनिष्ठाशीष्ट्रं न जहाति । 'आशिष एवं त्यसाशिषः द्वितीयाबहुवचनान्तं, 'एवं समान्, एवकारः साम्यार्थकः। सन्निहितत्वा-दाशीष्ट्रेन व्यापकधर्मेण समा सर्वानित्यर्थः । नाशयतीति महदतिक्रमः नाशयति । नन्वेवं गौरवेण व्याख्यानस्य किं प्रयोजनिमिति चेत् तत्राहुः अन्यथेति।तस्येत्यनिकारिणः। चेष्टितमिति दैत्यादिभिश्वेष्टितम् । किं कुर्यादिति किमनिष्टं कुर्यात् । गणिता इति षड्गुणाः । स्वतन्त्रस्येति अतिक्रमकर्तुः। 'स्वतत्रः कर्ते'त्यनुशासनात् । न विशेषेण भगव-त्सम्बन्धेन महान् किन्तु भगवदीयत्वमात्रम् । तस्य । भगवत्सम्बन्धादिति आराग्रेति जीवस्य । 'तथा तृतीये प्रद्यम्भभतुर्थे तुर्थ ईर्यते । न निवद्धो यतः कैश्विदतः सर्वे विमोचिताः। धर्मरक्षार्थहेत्कत्ये धर्मनाधश्च वर्ण्यतं इति चतुर्थाध्यायार्थं उक्तस्तमाद्धः एवं भगवदिति। एवं प्रकारेण यन् मायाकार्यं सर्वदुःखात्मकं निरूपितं तद् भगवतीनिरुद्धस्य यचरित्रं सर्वधर्मरक्षारूपम् , तत्सिच्झर्थं हेतुत्वेन निरूपितमित्यर्थः । तथा च सर्वविमोचन-धर्मवाधश्र यत्राग्रे कतः सोनिरुद्धांश इति भावः।

> इति श्रीमद्वल्लभचरणैकतानश्रीगोपेश्वरविरचितायां शास्त्ररीत्या बुश्चत्त्वुचोचिकायां चतुर्थाच्यायच्यारुथानम् । जन्मप्रकरणं समाप्तम् ।

## जन्मपकरणोपरि अमुदितस्वतन्त्रलेखाः ।

श्रीहरिः । नम इति श्रीकृष्णस्य यत्पादाञ्जे तयोस्तले तत्र यदंजिते कुंकुमपङ्के तयोः रुचे नमः । श्रीकृष्णपदेन भक्तसहितलीलारसाविष्टत्वं स्चितम् । ताद्यस्य चरणयो-रञ्जत्वोक्स्या लीलायां परस्परसंबंधेन उभयोस्तापहारकत्वं सुखदत्वं च ज्ञापितम् । किश्च। अर्ङ्ग विकसितं भवति । अत्रापि तत्तद्वंधादिषु तत् तथैव भवति । अङ्गे अरुणत्वं भवति, तदत्र सहजमपि विशेषतः कुंकुमपंकेन तादशम् । पश्चिनीनां तलमप्यारक्तं भवति । ग्रंगास-दिष कंक्रमपद्धेन रंजितमपि कियते। अत एव रुचे नम इत्युक्तम्, न तु पंकाय तद-मावादिति । तत्कान्तेः सर्वोत्कृष्टत्वज्ञापनाय नमनमेवोक्तम् । तदेवाहुः यदरुणमिति । मदीयं हृदयाम्बुजं यतः संबंधेन शश्वदारकं जातम् ,निरंतरं तत्कान्तेः श्थित्या तदात्मक तया तादशमेव जातमिति भावः । यद्वा, अत्र प्रश्चचरणसरोजतलसंबंधिकुंकुमपङ्कप्रक्तम् । तसायिकानामेव संभवति, न तु नायकस्थेति कथग्रुपपद्यत इति चेत् , तत्रोच्यते । श्रीकृष्ण-पदेन गृहभावात्मकत्वम्, तेन तद्भावात्मकस्य विरचितिष्रयावेगोचितसकलक्ष्यंगारस्य प्रभो-श्ररणतलमपि तेन रंजितं कियत इति तत् स्मृत्वा तथोक्तम् । प्रियायास्त पूर्वं तादशमेवे-त्यभयोश्वरणतलस्यारुणत्वमुक्तम् । अत एव पङ्कयोरिति द्विवचनं चोक्तम् । अन्यथा पङ्क-सैकरूपत्वात कथमेवं वदेयुः । तयो रुचे नम इति। तत्तलशोभां दृष्टा प्रणयभरेणात्या-त्ररतया रसेन नमनम्, अन्यथा चरणं विहाय रूचे नम इति कथमुक्तं स्यातः । किञ्च । यन्संबंधेन मामकं हृदयांबुजं सततमरूणं जातम् । रसात्मकतत्संबंधेन हृदयमपि तस्त्रीलारसात्मकं जातम् । तादशलीलासमये प्रियासहितप्रश्चचरणतलं खकरतलेन यदा लालितं क्रियते, तदा तच्छोभादर्शनेन परमरसावेशेन तदात्मकतया तचरणतलं हृदये स्थाप्यते । तदा तदा तद्धदयं पूर्वमिप अंबुजत्वेन सरसं तथापि तदानीतनप्रचरभावेनांत-लीलारसभरेण पुष्टं विशेषतो जातमिति तथोक्तम्। अत एव तादग्लीलाविवरणमभूत। सर्वदा तस्त्रीलात्मकमेव तिष्ठतीति वाश्वदित्युक्तम्। किश्व। यथा रविसम्बन्धेन कमलं विकसितं भवति, तदा तदरुणकान्तिसम्बन्धेनैतद्भृदयांबुजमिप विकसितं पुनस्तस्य तद्रसा-त्मकतया तद्रपत्वमेव जातमिति तथोक्तम् । किञ्च, यथा प्रियमिलने तदात्मकतया प्रिय-रूपत्वं भवति, तथा तलसारुणत्वे तत्सम्बन्धेन हृदयसाप्यरुणत्वं युक्तमित्यारकादिपदानि विद्वायारुणपदोपादानादनगम्यते ॥ इति टिप्पण्याः प्रथमश्लोकस्य केषांचिद्वव्याख्यानम् ॥

श्रीगोपीजनवळ्ळभाय नमः। टिप्पण्याम्। तेन लोके सत्यं व्रतं चेत्यारम्य धर्मी चेति षोडदाधेत्यन्ते ग्रन्थे सत्यं वित्रीयते । लोके सत्यवचनम् । व्रतमेकाद्श्या-द्युपोषणादिरूपम् । लोके लौकिकं नियामकं सत्यं तप्तसैलादौ शपथरूपम् । वैदिकं द्वादशाविधम् । भगवतो बतानि 'कौतेय प्रतिजानीहि न मे भक्तः प्रणश्यति' 'द्विः शर'मित्यादिना निरूपितानि । लोकानुसारेण देवहितकारिणो नियामकं भगवतो भगवद्वचनसत्यत्वम् । भूरादित्रयं, कायादित्रयम् । इदमष्टविधं सत्यम् । लोके व्रतं ग्रापथरूपं च सत्यमुक्तद्वादशिवं वैदिकं चेति द्विविधम्। लोके सत्यवचनम्, वतमेकादश्यादि, तप्ततेलादौ अपथरूपं सत्यं चेदं त्रयं लौकिकत्वेनैकविधमुक्तद्वादशविधं वैदिकत्वेनैकविधमिदं द्विविधं इदं त्रिविधमपि ज्ञतत्वेनैकम् । श्रवथस्य नियामकत्वेनान्येषा-मुत्कृष्टत्वेन च परत्वात् । भगवतो व्रतं नियामकं भगवद्वचनसत्यत्वं चेति द्विविधम्। भगवद्धर्मत्वेनैकम् । भूरादयः फलरूपाः । कायादयः साधनानि । भूरादीनां फलत्वेन कायादीनां साधनत्वेन चैक्यम् । इदं चतुर्विधं सत्यम् । प्रमाणादिचतुरूपं सत्यम् । तत्र प्रमाणरूपं सत्यं वेदो भगवद्धर्माः। प्रमेचरूपसत्यं सत्यस्य कारणरूपो भगवान्। साधन-रूपं सत्यं सत्ये क्षितः सत्यस्थको भगवान् । फलरूपं सत्यं सत्यस्य लयस्थानमाधिदैविक-सत्यरूपो भगवान् । भगवति प्रतिष्ठितं वस्तु सत्यं चैतदुभयं फलितसत्यत्वेन पंचमं सत्यम् । इदं पंचविधं सत्यम् । सत्यत्वेन परत्वेन साधनत्वेन ऐहिकफलमूलत्वात् फलत्वेन रमणाधिकरणत्वेनेतिप्रकारैः पंचविधं सत्त्यं वेदे निरूपितम् । तदष्टविध एव प्रविशति । पूर्वोक्तमष्टविधं प्रमाणादिरूपं पंचविधं चेति त्रयोदशधा । इदं त्रयो-दशाधा ज्ञानदाक्तिद्वयं वेदो भगवद्धर्माश्च धर्मी चेति षोडदाधा । वेदभगवद्धर्माणां प्रमापकत्वात् प्रमाणत्वोपाधिना क्रियाशक्तिरूपयंचविधसत्यमध्ये प्रवेशेपि द्वतं भगवत्सा-क्षात्कारसाधकत्वेन तद्ज्ञानशक्तित्वेनापि निरूपणं न दोषाय, सर्वत्रोपाधिभेदेन भेदात्। इति सत्यविवरणम् ॥ १०-२-२६.

अचेतनकपाटादिवन्धनिवृत्तौ च वसुदेवागमनस्वैव हेतुत्वम्, न तु साक्षाद्धगवतः, वृष्टिभयाद् वस्वपिहितत्वात्, परं वसुदेवस्य तथा सामध्ये कृष्णवाहत्वं हेतुरिति ज्ञापयितुं तथा विशेषणम् । अत एव भगवद्रहितस्य तस्यागमने पुनर्धक्तानां वन्धो भविष्यति । न हि साक्षाद्धगवद्विस्तानां पुनर्वन्धो भवितुमर्हति । एवं सित रवर्ष्ट्यान्तत्वसुपपद्यते, यती स्वाविष भगवद्भपमद्यमस्तीति ततस्तमोनिवृत्तिः, पुनरागितिश्व दृश्यते । तथा च कौसुति-कन्यायेन उभयत्र भगवन्माहात्म्यमेवेति भावः । निरूपित्तमित्यनन्तरं प्रभूणां स्वतव्यः । १०-३-४९ ।

जनमंत्रकरणोपरि अन्ये सतन्त्रञ्ञेखाः वेणुनादमासिकपत्रे मुद्रिताः।

## जन्मप्रकरणे शोधः ।

|                                                                                  | र्ग अवस्ति स्ति                                      | •                           |  |
|----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------------|--|
| ुआ० १−२                                                                          |                                                      |                             |  |
| पत्रे, पङ्क्षी, शुद्धम्                                                          | पत्रे, पङ्क्षी, भुद्धम्                              | पत्रे, पङ्कौ, शुद्धम्       |  |
| १८-१ भक्तत्व-                                                                    | ९०-१६ 'गां गता तत्                                   | ११४-२८ श्रीपुरुषोत्तमचरण-   |  |
| २६–५ धनार्पण–                                                                    | ९३-९ निगडगृहीता                                      | प्रणीतः प्रकाश्चः ।         |  |
| २८-१८ साक्षादेव                                                                  | ९६-१६ वश्स्तथापि विक्रमं                             | ११६-१ श्रेयउपायनं           |  |
| २९-३५ करणं अश्व-                                                                 | ९६-१९ सत्येवा-                                       | ११७-२° ,,                   |  |
| २९-३५ एकपक्रम                                                                    | ९६-२६ वधः                                            | ११७-२५ भावेन                |  |
| ७०-२० बालकाः                                                                     | ९८-१२ भगवाञ्                                         | ११७-२८ सत्त्वगुणो           |  |
| ७१-३४ न मरिष्यति                                                                 | १०२-९ सत्यपर्-                                       | 9 9 10-20 × 1110-11-        |  |
| • •                                                                              | १०५-२१ -माहुर्यथेत्यादि,यथा                          | ११७-३० -र्भवती              |  |
| ७४-२२ प्रस्तास्तथा                                                               | १८०८ भगान्त । तम्र प्रस्ट-                           | A                           |  |
| ७५-९ नु साधूना                                                                   | सिन् फलेऽसंख्यानि बीजानि<br>भवन्ति । एक्स्य बीचमार्य | १२३-७ नामध्यानं             |  |
| ७६-१७ न काल्मेद-                                                                 | यंत्राच्या द्याख माजखान                              | १२८-२ भूम्युद्धारपूर्वक-    |  |
| ८३-१७ विदेहांस्तै-                                                               | ब्रह्माण्डात्मको वृक्षो भवति ।<br>सोपि               | १२८,९-१२९,२० "अत्र"         |  |
| ८६–६ आकांक्षार्थं                                                                | ्रशाप<br>१११-१६ −पोतेनेत्यत्र                        | इत्यारभ्य ''गणितः" इत्यन्तं |  |
| ८७-२४ सा चानेक                                                                   | ११४-२४ श्रीवल्लभमहाराज-                              | प्रभूणां खतन्त्रः।          |  |
| ९०-१० 'तन्मातरा'                                                                 |                                                      | ५३० २४ एकविंग्रतिः।         |  |
| -                                                                                | अ० ३–४                                               |                             |  |
| पत्रे, पङ्कौ, शुद्धम्                                                            | पत्रे, पङ्क्षी, शुद्धम्                              | पत्रे, पङ्कौ, शुद्धम्       |  |
| १-१७ 'न नामरूपे' इत्यत्र                                                         | १८-७ आद्यश्लोकस्यद्वितीय-                            | 2022                        |  |
| ४-८ भूर्भुवःस्वरिति                                                              | १०-० जावलाकसाक्षताय-                                 | र४-२२ क्रमात्र              |  |
| ८ १० वनपङ्कयो                                                                    | श्लाकस्थावश्रषण-                                     | २६-२४ कण्ठे स्थापनस्य       |  |
| ८-२१ पश्चीकृतत्वात्                                                              | २०-७ साधितरूपवति                                     | २७-६ प्रभुगुणगाः            |  |
| ११-३ प्रादुरासीद्                                                                | 2.2 cc -                                             | २९-१४ तत्त्वइरूप-           |  |
| ११,१६-१८deleteईदशस्तु-                                                           | -7                                                   | · ·                         |  |
|                                                                                  | •                                                    | २९-१६ तिच्चिष्येकत्वोक्त्या |  |
| ११-२३ सिद्धेरिति, अत एतावत् भवति, पश्चचत्वारिंशत्पद्चत्वारिंशद्घटिकाद्वयमिति ।   |                                                      |                             |  |
| ईदशस्तु  निशीथो विषुविदेने एकस्मिन् भवति पश्चमस्कन्धीयात् । यदा मेपतुलयोर्वर्तते |                                                      |                             |  |
| तदाङ्होरात्राणिसमानि भवन्तीतिवाक्यात् ज्योतिःशास्त्राच निश्रीयते । तदग्रे तु     |                                                      |                             |  |
| -                                                                                | नस्य च वृद्धिद्दासौ । एवं सति :                      |                             |  |
| १६-१२ सर्वपुरुषार्थ-                                                             | २३-१९ कार्यकरणार्थमवतार-                             |                             |  |
| १७-२ -मम्बुजेक्षणं                                                               | चतुष्टयकथनेन                                         | ३१-१५,१६ गम्यास्तेत्रा-     |  |
|                                                                                  |                                                      |                             |  |

|                              |                                      | ` .                                    |
|------------------------------|--------------------------------------|----------------------------------------|
| पत्रे, पङ्क्षी, शुद्धम्      | पत्रे, पङ्कौ, शुद्धम्                | पत्रे, पङ्क्षी, शुद्धम्                |
| ३१-२१ ज्ञानमिति ॥१०॥         | ४८,९-४८,२१ 'अथवात्मनो'               | ७०१२ –मद्या                            |
| ३१-२५ विशेषेण दानादिकं       | इत्यारभ्य 'भवान्' इत्यन्तं           | ७१-४ जायते                             |
| ३१-२८ delete ॥१०॥            | प्रभूणां स्वतन्त्रः।                 | ७३,४-७४,९ 'एमि'रित्या-                 |
| ३१-३० तथा मध्ये              | ५०-२३ वासुदेवबदिति-                  | रम्य 'शङ्कितौ' इत्यन्तं                |
| . ३ं२−७ नैमित्तिकं ज्ञानमपि  | ५१-१ सत्त्वं                         | प्रभूणां स्वतन्तः<br>प्रभूणां स्वतन्तः |
| जातं करणात                   | ५१-३ सच्य-                           |                                        |
| ३२-८ सामर्थ्यम् । असामर्थ्ये | ५१-१३ विरोधामावं                     | ७३-८ -मन्यत्रादृष्ट्वा                 |
| ३२-२१ भगवत्यन्यत्रापि        | ५१-२७ वृष्टिद्वारेन्द्रादे'स्तद्ग्रे | ७४-७ तेनासीन् जीव्नं                   |
| ३३-१ अन्यथासन्त-             | ५१-३३ इन्द्रादय                      | ७४१७ एतद्व्याख्याने                    |
| ३३३० सह पश्च-                | ५२-३१ न त्वित्यारभ्य                 | ७६-२८ delete सतीत्यादि                 |
| ३३-३४ प्रकारमाहु             | ५३-१ श्रुत्वाग्रजांस्ते              | ७६-३० <b>न'न्वेतद्</b> वा'मित्यादि     |
| ३३ ३५ स्तृत्योः              | ५३-१७ खबुद्धा                        | ७६-३३ कियायाः                          |
| ३४-२६ शास्त्रमप्युच्यते      | ५३१८ पुरुषोत्तमस्य                   | ७७-८ 'श्रकृतिमगन्                      |
| ३५-१६ -माहुरत्रैष-           | ५७-१८ नवविधेत्यादि                   | ७७१२ delete पित्रोः                    |
| ३६-१९ भवत्पदेन               | ६०-४ पुनर्लीकिकाः                    | सम्पञ्यतोरित्यत्र                      |
| ३८-२० deleteआधिदैविक-        | ६०-११ नाध्यमच्छद्                    | ७७-२८ –स्त एवेत्यादि                   |
| स्वभावेनेति                  | ६०-३२ -मालभन-                        | ७८-४ चाज्ञानात्                        |
| ३८-३४ इन्द्र इवेति           | ६२-३१ वेत्यनेन                       | ७८-३० मा'मिति                          |
| ३९-५ सृष्टेत्यप्रे           | ६४-१ delete श्रीभगवा                 | ७९-१३ आत्मन इवेति,                     |
| ३९-८,९ स्यात्, उक्तरीत्या    | मुवाच।<br>६४-२० संख्याया अपि         | ७९-१६ भगवददर्शने                       |
| ॥१४॥                         | ६५-१ श्रीभगवानुवाच।                  | ७९-२६ बुधसंयुते'–                      |
| ३९-१७ –त्येत्यन्तम् ॥१४॥     | ६५-१४ यदा                            | ८०-७ देवकीनन्दन'                       |
| ३९-२३ धर्मो                  | ६६-११ तपसा सह                        | ८०-२७ प्रयुक्षते                       |
| ४०-८ येऽविकृताः              | ६६-१६ संख्याया एव                    | ८११ -म्यभावे केंबङा                    |
| ४१-२२ सिन्नपत्येत्यस्य       | ६८-२० मोक्षावरण-                     | नवम्य-                                 |
| ४३-२० प्रतीयन्ते             | ६९-३० तिष्ठेदेवेति। किञ्च,           | खर्गापवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थ-         |
| ४४-४ सामध्यैर्न              |                                      | निरयतुल्यत्वं यसिन् भगव-               |
| ४४-३१ ग्रहणं                 | त्परा मन्यन्ते, तस्याप               | वर्गस्यावरणं मक्तामां माया-            |
| ४६-१८ प्रतीतिकृत-            | मोहकार्यमिति कथं                     | वक्तं शक्यम् अतो यथोक्त                |
| ४६-२५ भगवा निति              | एवार्थी ह्रेयः ॥३९।                  | 1                                      |
| i i                          |                                      |                                        |

| पन्ने, पङ्कौ, शुद्धम्                     | पत्रे, पङ्कौ, शुद्धम्   | पत्रे,पङ्का, ग्रुद्धम्               |
|-------------------------------------------|-------------------------|--------------------------------------|
| ८१–४ 'यर्ह्येवा–                          | ९०-२९ जुगुव्सित'        | ९५-३१ त्वद्भदये                      |
| ८१-१० नवम्यप्यु-                          | ९१-६ विनिर्भत्स्व       | ९६-३४ गमनागमने                       |
| ८४-११ दुरत्ययाः                           | ९१-२० विनिर्भर्त्स,     | ९९-३३ चातुर्विध्यं                   |
| ८४-२१ 'निरूपित'मित्यन-                    | ५१-३० इत्यादिना,व्यवहार | १००-६ खस्रोरथा-                      |
| न्तरं प्रभूणां खतन्त्र-                   | ९१-३२ देहेत्यादि ॥७॥    | ∣९०० ९० कम्त्व बाध्यत्व              |
| लेखोस्ति सोसिन्                           | ९३-१५ गदाधरा            | कर्तृत्वे वाधकत्व-                   |
| ग्रन्थे मुद्रितोस्ति ।                    | ९३-३१ इत्युक्तम् ॥१२॥   | १०२-२७ अन्यथाज्ञान-<br>१०७-८ देवक्या |
| ८५-१० मघोनि                               | 22 2 0 22               | १०४-१७ -माच्छ ॥२२॥                   |
| ८७-६ नाशो वै कर्तव्यस्ता-                 |                         | १०४-१७ delete 11:911                 |
| ८७-२२ निमित्ततो                           | ९४-१५ –र्निर्बन्धो      | after तन्मित्रणोपि                   |
| ८७-२९ हताः                                | ९५-६ समासते             | १०५-१० यथा                           |
| ८७-३२ पश्चाजातो                           | ९५-११ नरकस्म्भावने-     | १०५-१२ तथा                           |
| ८८–५ ध्वनिमिव ध्वनिं<br>९०–५ परकन्यामारणं | ९५-१३ तथात्वे वा        | १०६-२८ सम्भुखो                       |
| ५०-५ परकन्यामारण                          | ९५-१६ सम्भावनयापि       | १०८-७ विहिंसनम् ॥४३॥                 |

## जन्मप्रकरणस्थश्लोकानामकारादिवर्णानुक्रमः।

|                            |                                  | •                             |
|----------------------------|----------------------------------|-------------------------------|
| <b>ब</b> ०श्लो०            | अ०श्लो                           | अ०श्लो०                       |
| अग्नेर्यथा दारु— १-५१      | अहो भगिन्यहो भाम ४ १५            | उपगृह्यात्मजामेवं ४ ७         |
| अजुष्टग्राम्यविषया ३-३९    | आकर्ण्य भर्तुर्गदितं ८-३०        | उपसंहर विश्वात्मम् ३.३०       |
| अथ काल उपाष्ट्रते १-५६     | आत्मानमिह सञ्जातं १-६८           | ऋषेर्विनिर्गमे १-६५           |
| अथ सर्वगुणोपेतः ३.१        | आयुः श्रियं यज्ञो धर्मं४-४७      | एकायनोसौ द्विफल र-२७          |
| अथाहमंशभागेन २.९           | आसीनः संविशंक्तिष्ठन् २-२४       | एके तमनुरुन्धाना २.४          |
| अधैनमस्तौदवधार्य ३-१२      | इत्यभिष्ट्रय पुरुषं २.४२         | एतत् कंसाय भगवान् १-६४        |
| अथैनमात्मजं वीक्ष्य ३ २३   | इत्यादिश्यामरगणान् १-२६          | एतदन्यच सर्व मे १-१२          |
| अद्यान्यतमं लोके ३-४१      | इत्युक्त्वासीद्धरिस्तूष्णीं ३-४६ | एतद्वां दर्शितं रूपं ३-४४     |
| अन्येश्रासुरभूपालैर्— २-२  | इत्युक्तः स खलः वापो १-३५        |                               |
| अयं त्वसभ्यस्तव ३-२२       | इति घोरतमाव् भावात् २ २३         | एषा तवानुना बाला १-४५         |
| अर्चिष्यन्ति मनुष्या- २-१० | इति प्रभाष्य तं देवी ४१३         | एवमेतन् महाराज ४-२६           |
| अवतीर्य यदोर्वेशे १-३      | उग्रसेनसुतः कंसः १-३०            | एवं चेत् तर्हि भोजेन्द्र ४-३१ |
| अखवस्ते शरवातैर्—४-३३∫     | उप्रसेनं च पितरं १-६९            | एवं दुर्मिश्रिमिः ४-४४        |

अ०श्हो० एवं भवान् बुद्ध्यसुमेय-३-१७ तथा न ते माधव २-३३ दिख्याम्ब ते कुक्षिगतः २-४१ एवं नां तप्यतोभेद्रे ३-३६ तथेति सुतमादाय एवं विसुक्य तं पापं १-५२ तदा वां परितुष्टोहं ३ ३७ | दृष्ट्वा समत्वं तच्छोरेः १-५९ एवं स सामिभेर्दैः १ ४६ तमझुतं बालकमम्बुजेक्षणं ३-९ देवकी बसुदेवं च कथितो वंशविस्तारो ११ कंस एवं प्रसन्नाम्यां ४ २८ | तया हतप्रत्ययसर्व-- ३-४८ | देवक्याः शयने न्यस्य ३-५२ कसान् मुक्कन्दो भगवान् १९ तया कथितमाकण्ये ४-१४ देहे पञ्चत्वमापन्ने किमद्य तसिन किमिन्द्रेणाल्पवीर्येण ४-३७ तसाद् भद्रे स्वतनयान् ४-२१ देवमप्यनृतं वक्ति ४-१७ किम्रद्यमैः करिष्यन्ति ४-३२ | तसान् न कस्यचिद्रोहं १-४४ | किं क्षेमग्रीविंबुधै— ४-३६ तस्यां तु किंस्थिच्छौरिः१-२९ न चास्यास्ते भयं सौम्य १-५४ किं दुःसहं तु साधूनां १ ५८ वसां राज्यां व्यतीतायां ४ २९ न तेऽभवसेश भवस्व २-३९ किं मया इतया मन्द ४-१२ तयोवी पुनरेवाहं कीर्तिमन्तं प्रथमजं १५७ ताः कृष्णवाहे वसुदेव ३ ४९ नद्यः प्रसन्नसलिलाः ३-३ क्रमुदा चिंडका कृष्णा २-१२ तृतीयेसिन् भवेहं वै ३-४३ न नामरूपे गुणजनम- २-३६ केचित् प्राञ्जलयो भीताः ४-३४ ते पीडिता निविविद्युः २-३ नन्दव्वजं शौरिरुपेत्य ३-५१ गते मयि युवां लब्ब्बा ३ ४० | ते वै रजःप्रकृतयस्—४-४६ | नन्दाद्या ये वजे गोपा १-६३ गर्भसङ्कर्षणात् तं वै २-१३ ते तु तूर्णमुपन्नज्य गर्मे प्रणीते देवक्याः २ १५ वं जुगुप्सितकर्माणं १-३६ नष्टे लोके द्विपरार्धा - ३-२५ गिरं समाधौ गगने १-२१ तां वीक्ष्य कंयः प्रभया-२-२० नामधेयानि कुर्वन्ति २ ११ गौर्भृत्वाश्चमुखी खिन्ना १-१८ तां गृहीत्वा वरणयोर्-४-८ निर्वम्धं तस्य तं ज्ञात्वा१-४७ चतुः अतं पारिवर्द १-३१ त्वमेक एवास्य सतः २-२८ निवृत्ततवैंरूपगीयमानाद् १-४ जगुः किश्वरगंधनीस् ३-६ स्वय्यम्बुजाक्षास्त्रिल- २-३० निशीके तमउद्भते जन्म ते मय्यसी पापी ३-२१ त्वचीस जन्मस्थिति - ३-१९ नैषातिहुःसहा क्षुन् मां १-१३ ज्योतिर्यथैवोदक- १ ४३ त्वमस्य लोकस्य विभो ३-२१ विश्व प्रप्रहिणं कंस- १-३४ ततम शौरिर्भगवत्त्र-- ३-४७ त्वमेव पूर्वसर्गेभुः ३-३२ पितामहा मे समरे- १-५ ततस्तन्मुलखनने ततो जगनमङ्गल- २-१८ दिव्यस्रगम्बरालेप- ४-१० प्रत्यर्थ मृत्यवे पुत्रान् १-४९ तत्र गत्वा जगन्मार्थ १-२० दिशः प्रसेदुर्गगनं

अ०श्लो० तमाह आतरं देवी ४-३८ दासीनां सुकुमारीणां १-३२ पुरैव पुंसावपृतो

अ०श्लो० १-६१ दिण्ट्या हरेसा भवतः २-३८ ४.४ देवक्या जठरे गर्भ २-२१ तस्मात् सर्वात्मना ४-४१ देई मानुषमाश्रित्य १-११ द्रौण्यस्तविध्रष्टमिदं मदङ्गं १-६ ३ ४२ न त्वं पिस्मृतशस्त्रास्त्रानु४-३५ ४-२ नन्वहं ते ह्यवरजा ३-२ प्रतियातु क्रमारोयं १-६०

अ०श्लो० प्रलम्बबकचाण्रर-7-8 प्रसार्थ बदनाम्भोजं १-५३ प्रादरासं वरदराड् ३-३८ बहवो हिंसिता भ्रातः 8-6 बहिरन्तः प्ररद्वारः 8-8 विभविं रूपाण्यवदोध २ २९ ब्रह्मा तद्पभार्याथ ब्रह्मा भवश्र तत्रैत्य २-२५ येन्येरविन्दाक्ष विम्रक्त-२-३२ भगवानिप विश्वारमा २-६ योयं कालसस्य ते-३-२६ भगवानपि विश्वातमा २-१६ राजधानी ततः साभृत १-२८ भवि भौमानि भतानि ४ १९ भूमिर्देशनुपन्याज- १-१७ रोहिणी वसुदेवस्य भ्रातः सम्त्तस्य मघोनि वर्षत्यसकृद ३-५० वर्षवातातपहिम-मत्स्याश्वकच्छपनृसिंह--२-४० वनौ वायुः सुखस्पर्धः ३-४ मनांखासन प्रसन्तानि ३-५ वसुदेवगृहे साक्षाद १-२३ मर्त्यो मृत्युव्यालभीतः ३-२७ | वासुदेवकथाप्रश्नः महाईवैड्रर्थिकरीट- ३-५० मातरं पितरं आतृन् १-६७ विदितोसि भवान् मा ज्ञोचतं महाभागा-४-१८ विषयेयो वा किं स १-५० मुमुचुर्मनयो देवाः मलं विष्णुहिं मृत्युर्जन्मवतां वीर मृत्युर्बुद्धिमतापोद्यो 3-86 मोचयामास निगडान ४-२४ य आत्मनो दृष्यगुणेषु ३-१८ यतो यतो धावति यथानेवंविदो मेदो

अ०भ्रो० अ॰श्लो॰ यथामयोङ्गे समुपेक्षितोष्ठ-३९ | शूरसेनो यदुपतिर् - १-२७ यथेमेऽविकृता भावास्-३-१५ शृष्वन् गृणन् 2.30 यदोश्र धर्मशीलस्य ञोकहर्षभयद्वेष— 9.2 ४-२७ यशोदा नन्दपत्रीच ३-५३ श्चाधनीयगुणः शुरैः 2-30 याबद्धतोसि हन्तासी-४-२२ स एव स्त्रप्रकृत्येदं ३-१४ युवां मां पुत्रभावेन ३-४५ स एप जीवन खद्ध १-१९ युवां वै ब्रह्मणादिष्टी ३-३३ स तल्पात तूर्णग्रत्थाय ४-३ सत्यव्रतं सत्यपरं २-२६ स त्वहं त्यक्तकारुण्य-४-१६ सत्त्वं त्रिलोकस्थितये ३-२० स त्वं घोराद्यसेनातम-३-२८ रूपं यत तत्र प्राहः - ३-२४ सन्त्रं न चेंद् धातरिदं २-३५ **3...**9 सत्त्वं विशुद्धं श्रयते २-६४ ४-२५ रोहिण्यास्तनयः प्रोक्तो १-८ सन्दिश्य साधुलोकस्य ४-४५ \$ 3 X सन्दिष्टैवं भगवता २-१४ सन्निपत्य सम्रत्पाद्य ₹-8**€** सप्तमो वैष्णवं धाम 2-4 १-१६ स विभ्रत पौरुषं धाम २-१७ वासुदेवकलानन्तः 1-58 सम्यग्बयंबसिता बुद्धिः १-१५ ₹-१३ सर्वे वै देवताप्राया १-६३ स विसायोत्प्रह्मविलो-३-११ ३-७ विष्रा गावश्च वेदाश्च ४-४२ स हि सर्वस्यराध्यक्षी ४-४३ ४-४० विश्वं यदेतत खतनौ ३-३१ सा तद्धस्तात सम्रुत्पत्य ४-९ १-३८ विष्णोमीया भगवती १-२५ सा देवकी सर्वजगन- २-१९ बीर्याणि तस्याखिल- १-७ सिद्धचारणगन्धर्वेः ४-११ व्रजे वसन् किमकरोन् १-१० सुहृद्वधान् निववृते १-५५ वर्जस्तिष्ठन् पदैकेन १-४० खप्ने यथा पश्यति १-४१ १ ४२ | शङ्खतूर्यमृदङ्गानि १-३३ स्वयं सम्रत्तीर्थ सदस्तरं १-३१ ४-२० | शीर्णपर्णानिलाहारा- ३-३५ | क्षमध्वं मम दौरात्म्यं ४-२३

#### પ્રસ્તાવના

**આ** સર્વત્રાહી **લીકાના** કર્તા શ્રીત્રેાગિગાપેશ્વરજી છે. એમના પ્રાદુર્ભાવ સં ૦ ૧૮૩૧ ના જ્યેષ્ટ શુક્લ પંચમીને દિવસે થયા હતા. રશ્મિને અંતે પાતાના પરિચય એએ: નીચે પ્રમાણે આપે છે:---

> श्रीदामोदरजित्पुत्री हो श्रीविङ्गलरायजित श्रीगिरिधारिजिचैय तत्पुत्री रघुनाथजित । श्रीगोविन्दरायजित तत्पुत्रो विष्ठलरायजित् ॥ श्रीगोकुलोत्सवो स्राता श्रीगोपेश्वरजिदहम् । तत्प्रत्रस्तु प्रकाशेसिन् रहिंम तु वितनोमि ह ।।

એમણે જે ગ્રન્થો લખ્યા છે તે બહુજ વિસ્તારપૂર્વક લખ્યા છે. એમના લખાણામાં પ્રમાણાની પરંપરા આલીજ આવે છે. રશ્મિમાં શ્રતિસ્પૃતિ પુરાણા અને અન્ય શાસ્ત્રોનાં પ્રમાણ એટલાં બધાં આપ્યાં છે, કે તેના સંગ્રહ કર્યા હોય તા એમના અગાધ પાંડિત્યના ભાસ થયા વિના રહેજ નહિ. વળી જ્યાં જ્યાં મુખ્ય પ્રમાણભૂત શ્રુતિએોનો ઉપન્યાસ કર્યો હેત્ક છે, ત્યાં તે તે ઉપનિષદના અર્જ પાતે આપી જાય છે કે જેથી શુદ્ધાદ્વેત સિદ્ધાન્ત પ્રમાણે તે ઉપનિષદનું ભાષ્ય કાઇ વિદ્રાનને કરવું હોમ તા દિશાની સુઝ પડે. રશ્મિના વિસ્તાર શ્રીયાગિગાપેશરજીના પાતાના લખવા પ્રમાણે ૪૨૬૬૬ શ્લાકના છે. સં૦ ૧૮૯૭ ના ચૈત્ર શુક્લ ત્રચાદશી મંગળવારે એ ગ્રન્થ એમણે પૂર્ણ કર્યા એડલે આજે ૯૭ વર્ષ થઇ ગયાં. સ્વર્ગસ્થ ભાટિયા સજ્જન હા લાલછ નારણછને આ ગ્રન્ય ખ્યાવવાનું મુંભઇના **અ**ડામંદિરના કીર્તિ'માન ગેા. શ્રી ૧૦૮ ગાેકુલનાથજીએ કહ્યું. એ ગ્રન્થ ફેવા ઉપયોગી છે તે સમજાવવાને ભાઇ તેલીવાળાને ખાલાવ્યા, અને તેમણે એ પ્રત્યની ઉત્તમતા બહ સારી રીતે સમજાવી, તે એમને ગળે ઉતરવાથી એમણે તુરત મૂળછ જેઠા કું ડમાંથી છપાવવાની માજના કરી, અને આજે ભગવતકપાથી ખીજો, ત્રીજો અને ચાેશા અધ્યાય છપાઇ ગયા છે. અને પ્રથમ અધ્યાયના પ્રથમપાદ પણ પ્રકટ થયા છે. માત્ર પ્રથમ અધ્યાયના બીજો ત્રીજો અને ચોથા પાદ ખાકી છે અને તે કાર્ય ચાલુ છે, અને પ્રભુક્ષાથી શીલ સંપૂર્ણ થઇ જય એવી અમારી તીવ ઇચ્છા છે.

એમના ભક્તિમાર્તણ નામના ઉત્તમ ગ્રન્થ પંડિત રતનગાપાલભટ્ટે પ્રકટ કર્યો છે. તે શહ કરી કરી સારી રીતે છપાવવાની આવસ્યક્તા છે. તેમાં લેખકે ભક્તિનાં પ્રમાણ, પ્રમેય, સાધન અને કહતું વિસ્તારપૂર્વક વિવેચન કર્યું છે. દરેક વિષયના જૂદાજુદા વિભાગ પાડી, આપેલાં પ્રમાણાની નાધ કરી, તે જે જે અન્શામાંથી હોય તે દર્શાવી, એક વિસ્તૃત અનુકર્માણકા સાથે એ ગ્રન્થ છાપ્યા હ્યુય તે ઘણાજ ઉપયોગી થઇ પડે. પરિવૃદાષ્ટક નામના શ્રીમદ આચાર્યજીના સંદર પ્રત્ય છે તેના પર શ્રીમાગિગાપેશ્વરજીએ તીકા લખી છે તે પણ અમે છપાવી છે.

आ शासरीत्या व्यक्षत्सवोधिका ग्रन्थ એમણે છેલ્લા લખ્યા, એમ લાગે છે. કેમકે એમણે લખેલા મન્યાની નાધ એમના હાથની હતી તેમાં આ મન્યનું નામ નથી, તેથી એ નાધમાના સર્વ ગ્રન્થ પછી અને એ નાેધ લખ્યા પછીના આ ગ્રન્થ લખાયલા હાેવા જોઇએ. શાંતિથી દરેક શ્લાકના દરેક પદ્દના અર્થ વિસ્તારથી એમાં સમજબ્યા છે. અને સુણાધિની દિપ્પણી પ્રકાશ ક્ષેખ સર્વ દીકા સમજાવવ ના સફલ પ્રયત્વ પાતે કર્યો છે. શ્રી પુરુષાત્તમજીના પ્રકાશને પાતે હમેશાં "લેખ" કહે છે, તે આ ગ્રન્થ વાંચલી વખતે ધ્યાનમાં રાખવાનું છે. ઋમે લેખને બદલે ''પ્રકાશ'' એમ ઘણે સ્થલે લખ્યું પણ છે.

આ મન્ય ઇ. સ. ૧૯૨૧ માં અમારા હાથમાં આવ્યા. અને બીજી કાઇપણ હરતલિખિત પ્રતિ અમારા જેવામાં આવી નથી. આ એકજ પ્રતિ શ્રીયોગિગોપેશ્વરછના હસ્તાક્ષરથી લખેલી હેાવાથી તેની પ્રેસકાયી કરવાનું કાર્ય તરતજ ૧૯૨૧ માં શરૂ કર્યું. પ્રથમ અધ્યાયનું પ્રથમ પત્ર ચારે ખાજાપર એટલું ખધું ખીચોખીચ ઝીણા અક્ષરાના ઉમેરાથી ભરેલું હતું કે તરત સમજ પડે તેમ ન હતું. વળી શરૂઆતમાંજ **અત્ર ગ્રોધપત્રમસ્તિ** એમ લખેલું હતું, તે શાેધપત્ર જડ્યું નહિ, વળી સમગ્ર ગ્રન્થ ક્યારે લખાઈ રહેશે, અને છપાવારો, તે કાંઇપણ નિશ્ચિત ન હોવાને લીધે મારા પાતાના ઉપયોગને માટે તૃતીય અધ્યાય પ્રભુના જન્મના અધ્યાય–લખવાના શરૂ કર્યો. તૃતીય અધ્યાયના ૪૩ શ્લાક સુધીમાં લગભગ ૧૪૦ પાનાં લખ્યાં અને પછી શા કારણથી એ લખાણ મેં બંધ કર્યું તે હાલ સ્મરણમાં નથી. ઉત્સાહથી લખતાં આંખાને વિશેષ શ્રમ પડ્યો હશે અને આંખો, ઘણી વખત દુખે છે તેમ, દુખવા આવી હશે તેથી પડતું મૂક્યું હોય એમ સંબવિત છે. ગમે તેમ હા પણ આજથી આઠ દશ માસપર પંગ્ગઠ્લાલાજીનું શ્રાયાલય ગાેઠનવાનું કાર્ય હાથમાં લેતાં એ ગ્ર-થ પાછા હાથમાં આવ્યા, અને ભાઇ મંગલદાસને તે ખતાવતાં તેમણે ખાકીના અધ્યાય લખી લેવાનું કાર્ય શરૂ કર્યું, અને તે પુરુ થતાં પ્રેસની ગાઠવણ ક**રી** લગભગ સત્તરથી અહાર વર્ષ પર શરૂ કરેલું કાર્ય આજે સંપૂર્ણ થતું જોઈ હૃદયને અતિ આનંદ થાય છે, અને પ્રભુએજ પૂરૂં કરાવ્યું એમ નિશ્ચય થાય છે. જો ઇ. સ. ૧૯૨૧માં છાપવા માંડ્યું હોત તેા જેટલી કાળજ ભાઇ મંગલદાસે પુક્ શોધવામાં લીધી છે. તેટલી લેવાઈ ન હોત, અને માેડું થયું તેમાં હાનિ નહિ, પણ લાભ થયા છે, એમ સ્પુરણા થાય છે.

જેટલી શાંતિથી આ ત્રન્ય લખાયા છે તેટલી શાંતિથી કાંઇ વાંચનાર નીકળશે ખરા ? ઉત્તર, અવસ્ય નીકળશેજ. જે બ્રન્થની કા વર્ષ સુધીમાં એકપણ હસ્તલિખિત નકલ થઈ નથી, જે બ્રન્થની પ્રેસકે.પી અઢાર વંધ પર શરૂ થઇ અને હવે જે છપાયા. અને હજાર પ્રતિ થઇ. તેને વાંચનાર કાંઈ ન જ નિકળવાના હોત તા પ્રભુ તે લખવાની સર્વવત્તા લેખકને. અને હપાવવાની અમને પ્રેરણા તથા જેગવાઈ શું કરવા કરત ? અમારા તા દઢ વિશ્વાસ છે કે સંસારના સર્વ કાર્ય છોડીને ભગવત્ત્વરુપ શ્રીમદ્ ભાગવતને વાચવા સમજવામાં પ્રયત્ન કરયા તે ભગવાનની સાથે નિકટના સંબંધમાં આવવાના સફલ પ્રયત્નરુપ છે. અને જ્યારે ભગવિંચતન કરનારનું યાગશ્રેમ પ્રભુ વહન કરે છે એમ સ્વમુખનું વચન છે, લ્યારે સર્વ યાગશ્રેમનાં કાર્ય છોડી છવનું આજ કર્તવ્ય છે એમાં લેશ માત્ર પણ શક નથી. કલિયુગ હવે તો ઘણી ત્વરાથી આગળ વધે છે. તેટલીજ ત્વરાથી કલિયુગમાં ઉત્પન્ન થનારા ભક્તો આવા ભગવિંચતનના ઉત્તમ કાર્યમાં પ્રસન્નતાથી લાગી જશે. તેમને માટેજ આવી સામગ્રી પ્રભુ તૈયાર કરાવી રાખે છે.

આ યન્ય હપાવવામાં અમેએ ઘણીજ કાળજી રાખો છે. પ્રેસકાપી સંભાળપૂર્વક મેં તથા ભાઈ મંગલદાસેજ કરી છે. ત્યાકરણુના ભાગે સમજવાને કેામુદીના ઉપયાગ કર્યાં હતાં જ્યાં જ્યાં આવશ્યકતા જણાઈ ત્યાં ત્યાં સંપ્રદાયના પ્રાચીન વિદાન શાસ્ત્રી કલ્યાણુ કાનજીની સહાય લાધી છે, અને તેમણે પ્રસન્નતાપૂર્વક સહાય કરવાથી તેમના ઉપકાર ભૂલાય એમ નથી. નળી કાઈ કાઈ ક્યલે શબ્દોની જેઠણીમાં ઉ ને ભદલે શે, ઉ ને બદલે ન અને કાઈક સ્થલે નામામાં ઉપર ઉપરથી અશુદ્ધ જેવું લાગે તે અમે ઘણે સ્થલે જેવું હતું તેમજ રાખ્યું છે, કેમકે એવા મહાન્ સુખકના સખમાં કાંઈપણ ફેરકાર કરવાની અમારી યોગ્યતા અમને લાગી નહિ. હતાં જ્યાં કાઈ

અક્ષર લખતાં પડી ગયલા જણાયા ત્યાં અમે ઉમેર્યો છે. છપાવવાને માટે હસ્તલિખિત પ્રતિ વિના સંક્રાયે અમારે સ્વાધીન કરવા માટે પં∘ ગડ્ટ્લાલાજીની સંસ્થાના પણ અમારાપર મહાન્ ઉપકાર થયા છે.

શ્રીચાિગિગાપેશ્વરજી રક્ષ્મિમાં દરેક અધ્યાયને છેડે પાતાને સર્વજ્ઞ, કૃતકૃત્ય. હદીશ્વરજ્ઞ વગેરે લખે છે. રક્ષ્મિમાં ચર્જી અધ્યાયને છેડે આ શ્લાક છે:—

#### ब्रह्मज्ञः कृतकृत्यश्च हृदीश्वरज्ञ एव च । कृतार्थश्च प्रमाणज्ञस्तरकृति ज्ञातपश्यत ॥

આથી અમે પણ એમને સર્વજ્ઞ, કૃતકૃત્ય અને હૃદીશ્વરજ્ઞ કહ્યા છે. એમના હૃદયમાં શાસ્ત્રો એટલાં ખર્ધા ભરેલાં હતાં કે સંસારને માટે અવકાશ હતાજ નહિ. જે સમયમાં ગ્રંથા હસ્તલિખિત સ્થિતિમાંજ હતાં તે સમયે આટલા બધા ગ્રંથો વાંચી, તે મનમાં ભરી રાખવાં, અને ગ્રેગ્ય સ્થલે તેના ઉપયોગ કરવા એ કાર્ય કેટલું વિકટ છે તે હાલના છાપેલાં અને તૈયાર અનુક્રમણિકાવાળા ત્રંથોમાંથી પ્રમાણા ટાંકનાર મનુષ્યોને એકદમ સત્રજ્ય તેમ નથી. એ તેા ક્રાઈ કૃપાયાત્રથીજ થઈ શકે. એમનું ચિત્ત સર્વદા શાસ્ત્રો તથા અલાૈકિક વસ્તુઓથી એટલું તાે ભરપૂર હતું કે એમને મળવા આવનાર વૈષ્ણવને, તે આગલે દિવસે આવી ગયા હોય તાેપણ એમને અનુસંધાન ન હોવાથી ''ક્યારે આવ્યા, ક્યાંથી આવ્યા,'' વગેરે પ્રશ્તા કરી કરીને કર્યાજ કરતા. શ્રીનાથદ્વારમાં શ્રીવિકલનાથજના મંદિરમાં જ્યાં શ્રીહરિરાયજ ખિરાજતા તે વિદ્યાગૃહમાં પાતે પણ ખિરાજ ગ્રન્થોનું ચિંતન કરતાં. શ્રીનાથજીની સેવાના સમયની ખખર એમને કરતાં એએા ઉદેતાં અને રસ્તામાં પ્રીતમપોલની ગલિમાં કાઈ મનુષ્યને અડકતાં ઉભા રહી પૂછતાં કે 'તમે કાસ છા ?' અને **બે** ઉત્તર મળતા કે ''વૈષ્ણવ'', તા તરત ન્હાયા સિવાય શ્રીનાયજની સેવામાં દાખલ થઈ જતાં; પણ જે 'વાર્ણિચા' 'બ્રાક્ષણ' વગેરે ઉત્તર મળતાે તાે તાે તરત સ્તાન કરી પછી સેવામાં દાખલ થતા. એમને **अलौकिकमन** ની સિદ્ધિ હતી તે નીચેના પ્રસંગપરથી જણાય છે:--એકવાર શ્રીનાથછની સેવામાં પાતે હતા, તેવામાં ઘણે દૂર ગાશાલામાં ક્રાઇ વાઘ આવ્યો, તેથી ગાચા બ્હીને બરાડવા લાગી, આતું જ્ઞાન એમને મંદિરમાં થયું, અને તરત ભોતપર જોરથી "ભાગ, ભાગ"કરીને હાથ ઢાક્યા. તેથી વાઘ ન્હાસી ગયા. આવાં આવાં પ્રસંગા ઐમના પ્રસંગમાં બન્યા હોય તા અમને કાંઇ આશ્ચર્ય લાગતું નથી. ન ખન્યાં હોય અને માત્ર લાકવાણી હોય તેા તેથી અમને કાંઇ એમની ક્ષતિ લાગતી નથી, કેમકે ક્રાઇ પણ ચમતકારાની આવસ્યકતા વિના એમતું રશ્મિ, ણુબુત્સુબાેધિકા વગેરે સર્વ મન્યામાં પ્રતીત થતું જ્ઞાન અમારા મનને અત્યુત્તમ ચમત્કારરુપજ છે. વેદાંતાધિકરશ્વમાલાના શ્રીપરુષાત્તમજીકત ચતર્થ અધ્યાય એમને ન પ્રાપ્ત થવાથી એમણે પાતે લખી કાલ્યો, તે અમ અધિકરણમાલામાં છપાત્રો છે, તેમાં ભક્તોને મરણ સમયે વેણુનાદતું શ્રવણ થાય છે એમ લખ્યું છે તેમજ પાતે લખે છે કે મેં પણ શ્રવણ કર્યું છે. આ એમના પાતાના વચનમાં તાે કાંઈ પણ શંકા હોયજ નહિ. એમના સમયમાં કાઈ રામાનુજીય પંડિતા શાસ્ત્રાર્થ કરવા શ્રીનાથદ્વાર આવ્યા હતા. યાગિગાપેશ્વરજીને કાઈ કાંઇ કહી શકતા નહિ, કેમકે આસપાસ શુ ચાલી રહ્યું છે તેનું તેમને ભાનજ–અતુસંધાનજ ન હતું. એમ છતાં કાેઈ શિષ્યે નમ્રતાથી પૂછ્યું કે યે સમાત્રજીય પંડિતાંકી સાથ આપ શાસ્ત્રાર્થ કરાગે. ઉત્તરમાં હા કહી અને શાસ્ત્રાર્થ થયા, અને એ પંડિતા અત્યંત પ્રસન્ન મઇને ગયા.

એમનું ચિત્ત પ્રમાણથી ભરપૂર હતું, શાસ્ત્રો હસ્તામલકવત હતાં, પ્રસુના હદયમાં અનુભવ થતાે, છતાં એમને પૂર્વબે અને વડિશા તરફ અત્યંત માન હતું, અને ચિત્ત નમ્રતાથી પૂર્ણ હતું, તેમજ પ્રમાણમાર્ગીય ગણાતા શ્રીપુરુષોત્તમછ અને પ્રમેયમાર્ગીય ગણાતા શ્રીગાેકુલનાથછ અને શ્રીહરિરાયછ અનેતું ઐક્ષ્ય એમનામાં સ્થિહ થયકું જણાતું હતું.

આવા એક પ્રભુના સાથાતકારવાળા ઉત્તમ લક્તા, ધુરંધર પંતિ, મહાન લેખક, અને અલાૈકિક મનની સિહિવાળા પુરુષના આ અંતિમ સમચે લખેલા ઉત્તમ ગ્રંથના સંખંધમાં પ્રભુએ અમારા જેવા અસને પૂકવાથી અમે પ્રભુના ત્રણી છીએ, અને એના બદલામાં અમારા સંસાર-દુષ્ટ હૃદયના સાષ્ટાંગ પ્રણુમ શિવાય બીજાું કાંઈપણુ અર્પણ કરવાનું અમારી પાસે દીસતું નથી. શ્રીમહાપ્રભુના સુધાધિનીના અધ્યયનમાં શ્રીપુરુષાત્રમછના ટિપ્પણીના અધ્યયનમાં, શ્રીપુરુષાત્રમછના પ્રકાશના અધ્યયનમાં, તેમ આ **વૃગ્ગસ્યુનોપિતા** ના અધ્યયનમાં, જેમ પાંડિસ વધારે, જેમ શાસ્ત્રોના અબ્યાસ વધારે, તેમ આનંદ વધારે, એમ અમને લાગે છે. અને જે પંડિતા આ ગ્રન્થનું અધ્યયન કરશે તેમને અસ્તંત આનંદ થશે એ વિચારથી જે યિકિચિત સેવા અમે કરી શક્યા છીએ તેથી અમારા પ્રયાસની સફલતા અમે માનીએ છીએ. હેવટે અમારાથી બની તેટલી કાળછથી પ્રકટ કરેલા આ ગ્રંથ અત્યંત અતંદથી પ્રભુના ચરણકમલમાં અમે સમર્પણ કરીએ છીએ.

આ જન્મપ્રકરણને લગતા જન્માષ્ટમી નિર્ણય તથા પ્રભુપ્રાકટ્યના સંબંધના નવ સ્વતંત્ર લેણા વેજીનાદ" માસિકમાં છપાયા છે. તે ઉપરાંત જે અમને મળ્યા તે અહીં લીધા છે.

#### श्रीकृष्णार्पणमस्तु ।

આવા સંસ્કૃત ગ્રંથાની કિંમત સમજનાર અને પ્રકટ કરવા દ્રવ્યની સહાય કરનાર ખહુ થાડા હાય છે, માટે શેઠ જેકીસનદાસના ટ્રસ્ટ ફંડના ટ્રસ્ટીઓના અમે ખાસ ઉપકાર માનીએ છીએ.

#### 

## ॥ श्रीजन्मप्रकरणसुबोधिन्यामुपन्यस्तवाक्यानां स्थलनिर्देशः॥

### अ०१-२

पश्चे क्रुत्रत्यम् । पत्रे वाक्यम् वाक्यम कुत्रत्यम् २० अदीनलीलाहसितेक्षणो- भा.२-२-१२ ३५ कृषिर्भुवाचकः शब्दो गोपालपू.तापिनी २१ जातो गतः पितृगृहात् भा.९-२४-६६ ४५ यावदासीनः परा-- तै. त्रा.३-२ ९-६ २८ संज्ञायां भृतृवृजी सि.कौ.३-२-४६ ४७ प्रजापतेः प्रजापतिः २८ अस्ति मत्स्यः ्शब्दकल्पद्वमे पु.६१८ ४८ पुरुषो वा नारायणः खिपता सि.कौ. ४-२-८१ ५४ सितकृष्णकेशः ३० जनपदे छप् भा.२-७-३६ भा.१-१२-१० ६३ लजा सापत्रपान्यतः अमरः १-७-२३ ३२ अस्रतेजः स्वगदया भा.९-२४-४६ ६५ हो सम्मताविह मृत्य भा.६-१०-३३ ३४ बलं गदं सारणं च भा.९-२४.५३ ६५ मृत्युनैवेदमाष्ट्रतमासीत ३४ बसुदेवस्तु दैवक्याम् चृ. १∙२-१ भा.९.२४-५४ ६५ अशनाया मृत्युरेव ३४ कीर्तिमन्तम् बृ १-२-४ मा.९-२४-५४ ६७ तं विद्याकर्मणी समारभेते च. ४-४-२ ३४ सङ्घर्षणमहीश्वरम्

पत्रे वाक्यम् कुत्रत्यम् । पत्रे वाक्यम् **क्रश्रत्यम्** ६७ तद्दितः स हि यो १०९ अयमात्मा विज्ञानमयः सर्वोपनिषत्सारः न्याय: ७० प्रक्षालनादि पङ्कस्य १०९ भूमिरापोनलो वायुः न्यायः गीता ७-४ ७० कामाचोदनयापि वर भा. १२-७-१३ १०९ असत्यमप्रतिष्टं ते गीता १६-८ ७१ अत्रात्र वे मृत्युर्जायते ते.जा.१-७ ७-५ १११ अयं तु परमो धर्मो याञ्च.स्मृ.१-१-८ ७१ यत्र यत्रैन मृत्युर्जायते तै. ना. १.७-७-५ ११८ सन्मात् सङ्घायते ज्ञानम् गीता १४-१७ ७१ लोकालोकादेव तै.बा.३-९-१५-११२२ यतो वाचो निवर्तन्ते तै. २**–९** ७२ अलौकिकास्तु ये म.भा. भी.५-१२/१२२ पराश्चि खानि व्यवणत कठ, २-१ ७२ नापराधोस्ति देहिनः भा १०-१-४८ १२२ विष्णोर्न क्य तै. ब्रा.२-८-३-२ ७३ पृष्ठस्वीकृतहीभयाः १२२ तदस्य प्रियम तै.बा.२-८-३-२ ७५ प्रत्रेण जयते लोकान् १२२ इदं विष्णुः तै.त्रा. २-७-१४-३ ७५ त्वं यञ्जः बृ. १-५-१७१२२ म तद् विष्णुः तै. त्रा. २-८-३-२ ७५ त्यजेदेकं क्रवसार्थे म.भा.आ.११५ ३६ १२३ यस्यै देवतायै हविर्गृहीतं ऐ.बा.३-८-१ ७९ कीर्तिमन्तं सुषेगं च भा.९-२४-५४/१२३ यस स्मृत्या च नामोक्त्या ८२ यदनां फदनं चक्रे भा. १०-२-६ १२४ इदमुद्दे समागमनं ८७ यद्नां निजनाथानाम् भा. १०-२-२ १२८ रूपं चेदं पौरुषम् भा.१०-३-२८ ९० देवकीजठरभूः भा. १०-३२-२३१२८ जन्म ते मध्यसौ मा.१०-३-२९ ९० तव सुतः भा. १०-३२-१४/१२८ मेनेङ्ग कण्ड्रयनम् भा. ८-७-१० भा. १०-८-२३ १२८ विक्रीडितं तज्जग- भा.१०-उ.१-२९ ९० तन्मातरौ ९० नन्दस्त्वात्मज उत्पन्ने मा. १०-५-१ १३० छन्दिस छुङ्लङ्लिटः सि.कौ.३-४-६ ९६ गुहां प्रविष्टावात्मानी अञ्चस्त्रं १-२-११ १३० माङि छङ् सि.कौ. ३-३-१७५ १००,१०१ सत्यं परं पर्श्सत्यं ना. ७८ अ० ३-४ ना. ७९ ६ ततो वै ते सर्वान् रोहान् तै. झा. १-१ -२-२ १०० प्राजापत्यो हारुषिः १०२ सत्यं तपो दमः श्रमो ना. ७९ १९ अतोऽसि लोके वेदे व गीता१५-१८ १०२ कौन्तेय प्रतिजानीहि गीता ९-३१ २२ अयां तत्त्वं दरवरस् मा.१२-११-१४ १०२ द्विःशरं नामिसन्धत्ते वा रामायणम् १ २२ तेजस्तन्तं सुदर्शनम् भा १२-११-१४ १०२ साधनो हृदयं महाम् भा.९-५-३८ २५ भूगीः ख्यात्यां समुत्पन्ना १०५ पूर्णस्य पूर्णमादाय **गृ. ५-१-१** २६ चैत्यस्य तत्त्वममलं भा.३-२८-२८ १०८ वृक्ष इव स्तब्धो भी.३ ९, ना. १२-३ २६ कण्डं च कौस्तुभमणे- भा.३-२८ २६ १०९ स वा एव प्ररुपः पश्चधा ना. ७९ | २६ यदम्ने रोहित एहर्ष छां. ६-४-१

| पत्रे          | वाक्यम्               | <b>कुत्रत्य</b> म्              | पत्रे | वाक्यम्                     | कुन्नत्यम्           |
|----------------|-----------------------|---------------------------------|-------|-----------------------------|----------------------|
| २८ सर्वेत्र पृ | र्णगुणकोपि त          | च्वदीपनि.शा.४३                  | ७३    | वरं मत्सदृशं सुतं           | भा. १०-३-४०          |
|                |                       |                                 |       | अद्यान्यतमं                 | भा. १०-३-४१          |
|                |                       |                                 |       | कृपणः स तु विज्ञेयो         |                      |
|                |                       |                                 |       | स्त्रियाः स्तसुर्गुरुमत्या  | मा. १०-२ <i>-</i> २१ |
| ३८ स एष        | इह प्रविष्टः          | बृ, १⋅४-७                       | ९१    | अनुरक्तो गुणान् बृते        |                      |
|                |                       | — तै. <b>२-६-</b> १             |       | व्यवहारे शब्दाः             | न्याय:               |
| -              |                       | ार्घे कठ. ३−१                   |       | बहुलं छन्दसि                |                      |
| ३८ यो वा       | इतो जनिष्यते          | तै <b>.सं.६</b> -१०-३ <b>-६</b> |       | भामस्तु भगिनीपतिः           |                      |
| ४० चक्षुषः     | वक्षुः श्रोत्रस्य श्र | ग्रेत्रं केन.१⊸२                |       | जिघांसंतं जिघांसीयात्       |                      |
| ४५ पराञ्चि     | स्वानि                | कठ, २−१                         |       | ञ्जातापि ञ्जातरं ह्न्य।त्   | मा,१०-५४-४०          |
| ४७ यत् प्रव    | दन्ति मायाम्          | पश्चरात्रम्                     |       | ब्रह्महा पच्यते घोरे        | 1                    |
|                |                       |                                 |       | अस्वास्त्वामष्ट्र <b>मो</b> | <b>भा.१०-१-३</b> ४   |
| ४८ असङ्गो      | ह्ययं पुरुषः          | बृ, १-३-१५                      | ९५    | मर्त्येष्वनृतं प्रतिष्ठितम् | _                    |
| ४८ अथात        | आदेशो                 | बृ, २−३−६                       | ९५    | सन्देहे प्रमाणमन्तः कर      | ण— शाकुन्तरु         |
| ५० अन्तरङ्ग    | वहिरङ्गयोः            | न्यायः                          | ९६    | जायस्व स्रियंस्व            | छो. ५-१०-८           |
|                |                       |                                 |       | नित्यः सर्वगतः स्थाणुः      |                      |
|                |                       |                                 |       | पुमान् स्निया               | सि.कौ.१-२-६७         |
|                |                       |                                 |       | अप्रधानं न शिष्यते          |                      |
|                |                       |                                 |       | 'यत्र कचित्' इति—           |                      |
|                |                       |                                 |       | प्रपनं विरथं भीतं           |                      |
|                |                       |                                 |       | इन्द्रियैर्विषयाकुष्टैः     |                      |
|                |                       |                                 |       | तानि धुर्माणि प्रथमा-       |                      |
| ७० स एक        | ॥ भवति दश             |                                 |       | यज्ञो वै विष्णुः ूर्र       |                      |
|                |                       |                                 |       | धर्मस्य प्रभुरच्युतः विष    |                      |
| ७३ मत्तः क     | मानभीष्सन्तौ<br>-     | भा.१०-३-३५                      | १०८   | मुख्ये कार्यसम्प्रत्ययः     | न्यायः               |

## उपन्यस्तवाक्यसम्बन्धिसंक्षिप्ताक्षराणां विज्ञानम्

|           | तैतिरीयसंहितायां            | म.भा.भी.    | महाभारते भीष्मपर्वणि         |
|-----------|-----------------------------|-------------|------------------------------|
| तै. त्रा. | तैतिरीय <b>त्राक्षणे</b>    | म.भा.आ.     | ,, आदिप <b>र्वी</b> ग        |
| ऐ. ब्रा.  | <b>ऐतरे</b> यत्राह्मणे      | म भा जां.   | ,, ञान्तिपर्वणि              |
| चृ.       | बृहद् <b>।रण्यकोपनि</b> षदि | भा.         | भागवते                       |
| ना.       | नाराय <b>णोपनिषदि</b>       | गी.         | गीतायां                      |
| छां.      | छान्दोग्योप <b>निपदि</b>    | याज्ञ.स्मृ. | याञ्चवल् <b>क्यस्मृत्यां</b> |
| ते.       | तैत्तिरीयोपनिषदि            | सि. कौ.     | सिद्धान्तकौ सुद्यां          |
| कठ.       | कठोपनिपदि                   | वाच. पृ.    | नाचरपत्ये(कोषे)पृष्ठे        |
| केन.      | केनोपनिषदि                  |             |                              |

# श्रीमती टिप्पणी।

श्रीमद्रोस्वामिश्रीमद्विङ्ठलेश्वरदीक्षितप्रणीता।

श्रीमत्प्रभुचरणनिजश्रीहस्ताक्षरलिखनेन संवादिता।

## श्रीगोपीजनबङ्घमाय नमः । श्रीमद्भागवतद्शमस्कन्धविवृतिप्रकाशः ।

## श्रीटिप्पणी ।

## गोस्वामिश्रीश्रीविद्वलनाथदीक्षितविरचिता।

नमः श्रीकृष्णपादान्जतलकुङ्कुमपङ्कयोः । रुचे यदरुणं राखन्मामकं द्वरयान्बुजम् ॥ १ ॥ पितृपदसरसिजनतित्तिविनिहृतविश्वाञ्जमैनिरोधस्य । विवृतौ संरायवंशन्लेदः श्रीवदूलैः कियते ॥ २ ॥

दशमस्कन्धविवरणं चिकीर्षवोऽत्र स्कन्धार्थरूपोऽपि भगवानेवेति ज्ञापनाय तद्र्पं तं नमस्यन्ति नमामीति । 'निरोधोस्यानुशयनमात्मनः सह शक्तिभि'रिति वानयात् तद्वं तं विवृण्वन्तो, यथा नारायणो दास्योपयोगिशय्यादिसर्वार्थरूपत्वेन प्रभोः शेषभावं प्राप्तत्वेन तत्त्वेनैव प्रसिद्धे वेदात्मकत्वेन प्रमाणरूपे शेषे लक्ष्म्या सेव्यमानः क्षीराव्धी रोते, तथा सर्वात्मभावेन दासत्वं प्राप्तत्वेन रोषरूपेऽस्मद्भृदये पुष्टिरसप्रेप्सुपेयोऽत्यन्तागाधो यो लीलाक्षीराव्धिस्तत्र शयानत्वेनान्यत्र गतिरहितो यस्तं नमामीत्यर्थः । लक्ष्मीसहसैस्त-छीला भिश्व सेन्यमानं चतुःषष्टिकलानिषि तदसपोषणे ऽतिचतुरम् । अथवा स्वांशकलानि-धानत्वेन पूर्ण पुरुषोत्तममित्यर्थः । एतेन नारायणाद्वैलक्षण्यमुक्तं भवति । तत्रैका लक्ष्मी-रत्रापरिमितास्ताः । तत्र क्षीगव्य्यधिकरणके होषे होते, अत्र तु हृदयात्मकरोषाधिकरणक-लीलाक्षीरान्धी होते । अत्रेदमाकूतम् । सर्वात्मभाववति इदये सततभावनया प्रकटो यो रसात्मकः पुष्टिमार्गीयो लीलान्धिः स्वयमेव कृतो यथा वृन्दारण्यप्रवेशवेणुक्जनादिः । तत्र पुष्टिमार्गार्थिभक्तैः स्वस्वरूपेण स्वलीलाभिः कटाक्षादिरूपाभिश्च तादशम् । तेन नायिका-नामि प्रमुळीलामध्यपातित्यात् पृथक्तदुक्तिरनुपपन्नेति शङ्का निरस्ता । यथा पुरि शयनं पुरुषस्योच्यते, तथात्र तत्त्ञ्लीलानुरूषा स्थितिः शयनपदेनोच्यते । न तु निद्रा । तथा सति विविधनायिकालीलानामनुपयोगात्तत्वेवनोक्तिर्विरुप्येत । नारायणे कमलवत् स्थायिमाना-त्मके स्वस्मिन् विचित्रात् भावानुत्पाद्य ब्रह्मवत्ताददां कश्चन प्रचुरं भावमुत्पादितवान् येन तञ्जीलाविवरणात्मकमस्विलरसात्मकं जगदाविरभृदिति । तेन<sup>3</sup> मुळे शयनपदोत्तया नारायणे

निचित्वेन इति पाउः । २. सेव्यमानमिति । ३. तेनेति नास्ति कचित् ।

तत्प्रसिद्धमिति तद्भैसाम्यमाचार्यैनिरूपितम् । मूळेऽनुरायनशब्दस्य भावार्यकत्वपद्धे त्वनु-शय्यतेऽनेनेत्यनुशयनमिति करणव्युत्पंत्या ताभिः सहात्मनो निगृहभावकरणं येन स निरोघ:। स्वकीयेषु स्वविषयकभावोत्पादनं यया छीलया कियते सा निरोधशब्दवाच्ये-त्यर्थः । अथ प्रकरणार्थरूपं नमस्यन्ति चतुःभिरिति । दशमस्कन्धे पश्चप्रकरणानि सन्तीति पञ्चधा प्रकरणार्थीरूपो मम हृदये यो विराजते तं नमामीति सम्बन्धः । पञ्च-रूपत्वं प्रकटयन्ति । आधं चतुर्भिरध्यायैः । द्वितीयं प्रमाणप्रमेयसाधनपत्रिक्षतुर्भिः अकरणैः । तथैव तृतीयम् । चतुर्थै त्रिभिः प्रकरणैः । पश्चमं षड्भिरव्यायैः । एवं पश्चधा यो विराजत इति सम्बन्धः । पूर्वेत्तरेति । अशरीरस्य विष्णोः पुरुषशरीरस्वीकारः सर्गः, पुरुषात् ब्रह्मादोनामुस्पत्तिर्विसर्गः, उत्पन्नानां तत्तन्मर्यादया स्थापनं स्थानम् , स्थितानामभि-वृद्धिः पोषणमिति प्रकारकः कार्यकारणभावः । प्रकृते च पूर्वस्कन्त्रे भक्तानां निरूपणात् तेषां चित्तवृत्तिनिरोधे कथ्यमाने स तिष्ठति, अन्यथा मुक्तानामाश्रयत्वेनाश्रयनिरूपणान्युक्ति-मनिरूप्य तिन्नरूपणमशक्यमिति तदसंगतं स्यात्, निरोधः प्रलयत्वेन तेऽभिमत इति मुक्यनन्तरं तिन्नरूपणे मुकानां प्रलय इति संगतिर्मवेत्, सा चायुका, अनेबंकथने कार्यकारणभावक्षतिरित्यर्थः । आद्यन्तयोरिति । प्रकरणयोरिति शेषः । तत्र दुष्टमारणा-भावाछक्षणस्याप्रवेश इत्यव्यापकं छक्षणमिति भावः । मुक्तावपीति । स्कन्धान्तरे तन्निरूप-णादितिच्यापकं तदिति भावः । एवं सति तस्या छीछाया दशिवधछीछामध्यपातिव्वाभाषेन भागवतेऽप्रवेशः । अथ प्रहिल्तया प्रवेशो वाच्यस्तदा १दशविपलीलाभ्यो भिन्नावेन भागव-तमध्यपातित्वेन चैकादशी सा भवेदित्याहुः स्त्रीस्राधिकयमिति । नवस्थणज्ञानं ह्याश्र-यज्ञाने कारणस् । तथा सति तयोस्तथाःवहानिश्वेत्याहुः कार्थेत्यादि । 'दरामस्य विद्युद्धचर्थ नवानामिह लक्षण'मित्युपकान्तत्मात्तेभ्य: पूर्वमाश्रयोक्तौ तत्त्यागश्च मवेदित्याहु: प्रका-न्तेति । ब्रह्मेति । तेषां भक्तःवेऽप्यधिकारित्वात् केवलभक्ताया भूमेराधिक्यं तदपेक्षयेति

दशलीलाभ्यो मू. पा. i

भावः । अन्यसंश्रय इति । भक्तेष्वेवाविश्य सेवितवन्तो, न स्वातन्त्र्येणेत्यर्थः । यहा प्रभोराविभीवस्य स्वस्यापीष्टःवेऽपि न स्वयं विज्ञापयितुं शकास्तादगात्येभावात्. किन्तुं तादशीं भुवमप्रे कृत्वेत्यर्थः । पद्भन्न इति । अत्र निबन्धानुरोधाद्यं कमी न विवक्षित इति क्षेयम् । हेतोलेविच्ये तात्पर्यमाहुः गुणा इति । सत्त्वादय इत्यर्थः । तन्त्रम् । भक्तागतमित्यर्थः । द्वादशभिः प्रश्ने हेतुमाहुः गुणदोषम इति । षड्गुणाः लोके दोषलेन प्रसिद्धा धर्माश्च पड देशान्तरगता गर्भमातुलमारणादयः । उभयविषयकत्वात्तस्य तथात्वमित्यर्थः । गुणवानयसाम्यं दोषवानयानामयुक्तमित्याशङ्कचाहुः समत इति । यथा गुणा उत्तमास्तथा लोके दोषा अप्यत्कटा इत्युभयो: साम्येन राज्ञा प्रश्नः कृत इति तथेत्यर्थः । समत इति भावप्रधानः ।

१०-१-३ अग्रिमपयोजनार्थमिति । अनवतारसामयिकजीवोद्धारार्थमित्यर्थः । श्रवणानन्दत्वेनेति गानतात्पर्यम् । अनिवार्यो इति । भगवद्विषयक्ष्वेन निवा-रियतुमयोग्याः कामादय इत्यर्थः । तथापि अवणस्येति । आधा प्रश्न-१०-१-४. त्तिविषयावेनैवेति तथा प्रवृत्तस्याखिळपुरुषार्थसाधकेऽर्थे प्रवृत्तिप्रयोज**कं** विषयान्तरसमानधर्भवत्वं जघन्यमेवेति तथोक्तम् । अनिर्वर्त्यदोषेण चेति । सहजासुरत्वे-नेत्यर्थ: । वैराग्यजनकस्येति । गुणानुवादे वैराग्यजनकस्येत्यर्थ: । दैत्यानां मुक्तिस्वरूपमाहुः अप्रनराष्ट्रचीति ।

पुण्यद्वारमात्रतामिति । अग्रे हि भगवान् साक्षादेव भक्तदुःखं निवारितवान तु केनचिद् द्वारेणेत्युच्यते । तेन तचरित्रेऽपि साक्षात्पुरुषार्थसायकार्व, न तु १०-१.५. पुण्यद्वारेति ज्ञापितं भविष्यतीति तथैत्यर्थः । क्षेत्रं पाण्डोः, बीजिनो धर्मे-न्द्राह्यः । एकस्वामिकक्षेत्रज्ञत्वेन पञ्चापि । एकक्षेत्रज्ञत्वेन तु त्रय एव पितामहा भवन्ति । स्वधमेत्याजनसामध्यमपीति । भगवदिङ्गितकरणं तद् देवनतं, तदिरुद्धं तद् दैरय-व्रतम् । तथाच देववते भीष्मे तिमिङ्गल्खं दैत्यवतं कौरवैः संपादित्मिति तेषां कौरवाणां तथासामध्यै जातमित्यर्थः । इदमतिसामध्यमिति भावः । सैन्यसागरपदतात्पर्यमाहः सि:स्थितमपीति । सैन्यस्था होतस्ततः स्वसेनाबहिःस्थितं मारयन्ति, न तु स्वसेनाम् । समुद्रस्थास्तु स्ववृन्दमध्यस्थमि । इह च उभयस्यप्तम् । तेनोक्तकेमुतिकन्यायसूच-नाय सैन्यत्वं समुद्रत्वं चोक्तमित्यर्थः । पोतमपि गिल्नतीति साधनधातकत्वम् । चेत-मेति । जलामक: समुद्रः स स्वयं न मारकोऽचेतनस्वात् , किन्तु तत्स्थाश्चेतनाः । इह समुद्रस्यैव चेतनत्वात् स्वस्वरूपेणैवान्यनाशकत्वे ज्ञाप्यत इत्यर्थः । प्रवत्वोक्तितात्पर्यमाहुः

१. श्रीमत्याष्टिष्पण्याः प्राचीनमेकं श्रीप्रसुचरणश्रीहस्ताक्षरतिखितमूलपुस्तकं प्राप्तम् । उपरिस्था सुद्रितपाठाः केचित् ववचिदेतनमुखपुस्तकंस्थपाठेभ्यः संस्कृता अपि सन्तीति नः प्रतिभाति । ते च श्रीमरप्रभुषरणेरेव पश्चात संस्कृताः स्यृरिश्यनुमीयते, परन्तु बहुवारं छेखकभ्रमात् मूलस्थपाठा विकृता क्षपि दृश्यन्ते, तत्र त एवादर्तव्या इति । क्विचित् मूळपाठा एव शोधिताः । ते च विद्यमानास्म-ददृष्टश्रीटिप्पणीपुस्तकेषु दर्यन्ते । तयापि मृतस्या एव पाठास्तत्रास्माभिरादताः । श्रोहस्ताक्षरलिखि-तमेतन्मलपुस्तकमेव श्रीपुरुषोत्तमचरणे गसपक्षाध्यायीप्रकाशे पाण्डुलेखनस्वेनोपन्यस्यते । अतो सुद्रित-प्रस्तकस्योजिततर्गाताः श्रीमध्वभुचरलेरेशहता इति सुष्टु निधीयते । अवचित् टिप्पण्यां कोघः श्रीभद्रोकुलन।यचरणैरिंप कृतो इत्यते, वनचित पाठाश्र शोधिता इत्यतः पाठादरणे विवेकः कर्तव्य इति । तत्र तत्र १थानेषु मूलपुस्तकस्थपाठाः टिप्पणे मू. पा. इस्यनेन निर्दिष्टा, यथा-

१. देववर्त मृ. पा. (न तद् देववर्त)

भगवत इत्यदिना। प्लवो हि समुद्रात् स्वल्पतरस्तत्स्वरूपानन्तःपाती च। स्वाश्रयणमात्रेण तारको, न तु मकरादिनिवारणे स्विक्तयावान्, एवं भगवानिप पाण्डवसैन्यसरीय रिक्षितुं नोयतः। तदा बहद्रूपः स्यात्। किन्तु पाण्डवानेव रिक्षितुम्। अतोऽल्परूपत्यमयुद्धयन्मानस्वालदनन्तःपातित्वम्। 'पितामहा म' इति स्रोक्तविवरणे तथापि सम्यिगत्यादि। उक्तसागरं वरसपदमकुर्विक्तर्यतावतैव चारितार्थ्यं प्रभोः प्लवत्वनिरूपणं तत्तरणोक्तिश्च निर्था। वरसपदे मजनासंभवेन प्लवानपेक्षणादित एव तरणस्याप्यसंभवादुङ्क्ष्वनस्यैन तत्र संभवादित्याशङ्क्ष्य तत्तात्पर्यमाहुः तथापीति। वरसपदे तासामेव मज्जनसम्भवात् प्लवतर-णोक्तया तेवां तथात्वं ज्ञाप्यत इत्यर्थः। तत्र हेतुः सम्यिगित्यादि। तत्रापि हेतुः स्वहृष्टचेति। स्वसाम्येनेत्यर्थः। छौक्तिकदृष्टचेति व। भगवत्वेन भगवित ज्ञाने वरसपदे मज्जनसंभावना न स्यादित्याहुः भगवञ्चाव इति। ब्रह्माश्वदर्शन उत्तरावच्छरणगमनमेव स्याद्, न शस्त्रप्रहणम्। तदा चक्रेण प्रमुणा चेन्न रिक्षताः स्युस्तदा स्वसामर्थ्यस्याप्रयोज्ञक्तवाद् नाश एव स्यात्। इदमेव मञ्जनस्यम्। स्वसामर्थ्यनासमाकं जय इत्यभिमानेन हि तदा शस्त्रप्रहणम्। एवं सति पूर्वमिष प्रमुणैव रिक्षतत्वेन तदुपकाराज्ञानान्माहात्म्यान्त्रानाच्य क्षुद्रत्वमेव तेषु पिपीलिकात्वम्।

देश्यक्कत्यस्य विवरणे अर्जुनस्येत्यादि । सर्वात्मना गर्भदाहे गोप्यस्याभावाद्द गोपनासम्भव इति गोप्यमंशमाहुः अर्जुनस्येत्यादिना । स्थूलांशे दम्धेऽप्युक्त-रंग्-र-र- वीजत्वांशात्मको धर्मस्तु वैष्णवांशत्यात् स्थित एवेति दग्धानप्यंशान् स्वसा-मध्येन अद्याधान् भावितवानिति तैः सहभूतं वीजभावं जुगोपेत्यर्थः । योगविभागादिति । कनपदशब्दात् क्षत्रियादिन्।'ति सूत्रप्राप्ताञ्जप्रत्ययस्य लोपस्तु 'जनपदे छ्वि'ति सूत्रण भवति, इह कुरुशब्दस्य जनपदावाचित्वेऽञो लोपासम्भवादेवं प्रयोगासम्भव इत्याशङ्कच तत्संभव-प्रकारमाहुः योगविभागादिति । जनपदशब्दे विभक्ते कृते, छविःयेतावन्मात्रं सूत्रमिति जनपदावाचित्वेऽपि तत्प्रत्ययलोपात्तथा शब्दिसिदिरित्यर्थः । अन्यथा प्रतीतिरिति । पूर्व दग्धत्वेन प्रतीतानामदग्धत्वेन प्रतीतिरत्यथाप्रतीतिः । धर्मरक्षार्थं इति । वेद-मन्त्रेणाधिष्ठापितत्रहारूपदेवताकं हि ब्रह्माखम् । तत्कार्यस्य भगवता प्रतिवन्धे भगवतो वेद-मार्गरक्षकत्वलक्षणो धर्मो गच्छेदिति तथा । एतेनादाहेऽपि सामध्ये प्रभौ स्वितम् । मोक्ष इति । वेदन्मत्राधिष्ठिता देवता हि स्वकार्यं कृत्वा निवर्तते । तदकरणे तदिनवृत्त्या मोक्ष-प्रतिवन्धः स्यान्यादामार्गं इति तदमावार्थं तथेत्यर्थः । तस्त्रसृहत्मिति । 'तेजस्तर्वं सुद्दिन्'मिति वाक्यादिति भावः । इहं चक्रपदं भगवति स्थितानां सर्वेषां तत्वानामुप्रस्थान्त्रान्ति।

कम् । तानि तु दादशस्कन्धे, 'अधेममर्थे पृच्छाम' इत्युपकम्य, 'तान्त्रिकाः परिचर्यायां केवलस्य श्रियः पतेः । अङ्गोपाङ्गायुषाकल्पं कल्पयन्ति यथा च यै'रिति शौनकेन पृष्टः सूतो 'नमस्कृत्य गुरून् वस्ये विभूतीवेंण्णवीरपी'त्युपकम्य रेअङ्गादीनि पृजायां येन रूपेण ध्यायन्त्याचार्यास्तानि रूपाण्यवदत् । तथाच ध्यानार्थमेव तथा प्रदर्शनमिति साध्कं उपकार् इति । रक्षार्थं चक्रोकाविप्रमोक्त्या विरोधः स्याल अत्करीत्याहुरत एवेति । कालनिप्रहार्थं वेति । चक्रं मारकृत्वेन कालरूपम् । तद् धृत्वा तिष्ठतीति तल स्वकार्यकरणक्षमं भवतीति तथा । चक्रपदोपादानतात्पर्यान्तरमाहुः अत एवेति । दग्धस्यापि पूर्वभावसम्पादनेन जीवितसम्पादनमनुभावः । तादशो भगवान् पूर्णे गर्भे प्रयोजनामावात्ततो निष्टत्त इति सोऽनुभावोऽपि निष्टतः; अन्यथा भगवता रक्षित इति कालादेरपि भयाभावादयं देहो नित्य एव स्यात् । तथाच चक्रं श्रमणशीलमिति व्याघुट्य मत्परितो श्रमणं कृतविदिति कालाधीनत्यं सम्पन्नमितीदानां न जीवनसम्पत्तिरित्यर्थः ।

वीर्याणीत्यत्र अनेनेत्यादि । वारह्यं वीर्यप्रश्नकथनेनेत्यर्थः । यदुवंशे वंशसंविधिक्रम् कार्यकरणार्थं प्रद्युग्नांशेनावतीर्यं वीर्याण कृतवानिभमछकंतमागधादिवधरू १०-१-७. पाण प्रवयसामि योवनं यद्नां द्वारकानयनवैदर्भीहरणादिरूपाणि चेति 'तत्रांशेनावतीर्णस्ये'त्यनेनावताररूपं निरूपितम् । 'वीर्याण तस्ये'त्यनेनोकरूपद्वयमुक्तफरु- द्वाने वाशीवत् करणभूतं यस्य तन्मूलभूतं रूपं निरूपितम् । अखिल्टेह्भाजामितिपदादेत- दवतारात् पूर्वमिष तेषामुक्तफल्लदानोक्तिस्यातं ज्ञायते । एवं सत्यवतारकार्यस्य मूल्कूष्णकार्यस्यापि करणादुभयरूपत्वमित्तन्ततोरे शृष्णस्तर्व्वद्वयः । तेन वीर्यवहुत्वसम्मावनास्तीति तत्प्रश्न इति भावः । अत्रतदवतारवीर्य पृष्णस्तरकर्त्वर्यन्मूलक्ष्यत्वमुक्तवान् 'तेनास्यवावतारस्य मूल्क्षपत्वोक्तया माहात्यमेवोक्तवानित्याशयोन पक्षान्तरमाहुः इद्मेवेत्यादिना । आस्मत्वेन मृत्युद्वानमनुपपन्नमित्याशङ्क् स्य समाद्यते निमित्तवज्ञादिति । देहमाक्त्वोक्तितात्वर्योक्ति रियम् । 'पराभिष्यानात्तु तिरोहितं ततो द्वास्य वन्धविपयया'विति तत्त्वस्यात् । 'स नैव रेमे, तस्मादेकाकी न रमते, स दितीयमैच्छ'दित्यादिश्वतिभ्यश्च जीवानां देहसम्बन्धः स्वजीद्वाधेमेव भगवता कृत इति क्रीडेव निमित्तं, तद्वशात्त्रथेत्यश्चः । भगवद्वयानस्त्वान्यानस्तान्ति । आन्तरत्वादिति भावः । अतः क्रयम्पीति । उतित पद्वदन्तमुखेन्यो रूपद्वये-

ब्रादशे स्कन्धे मृ, पा. । २. अङ्गादीन् मृ, पा. । ३. तूक्तरीत्यामित्याहरत मृ, पा. ।

४. पूर्वभाव इति मूळस्थः पाठः । आविभविति पाठस्वनिष्टः ।

५. पुरुषकालस्यात्मकम् ।

६. दानीवरि सरव्यमुल्योः इति टीका वर्तते.

रूपस्त्रमुक्तम् मू. पा. ।

नाप्यमृतदानम् । विषयपक्षे भजनोपयोगित्वेन तथात्वम् । ब्रह्मादिपक्षे भगवत्क्रीङोपयोगि-त्वेन विभृतिरूपत्वेन च ज्ञानात्तथात्वम् । बर्ह्मिखेभ्यस्तथात्वं स्पष्टम् ।

क वासिमस्यत्र । अथवेत्यादि । अधुनापि, 'वयं गोवृत्तयोऽनिशं, श्रूयतां में पित'रित्यादिवचनानामश्रवणाद्वसुदेवपुत्रलेन यादवलेन ज्ञानादेवमि कथनं १०-१-९. सम्माञ्यते इत्याशयेनेदसुक्तम् ।

देहं भानुषियत्र । तनेवोक्तिमित । तत्रैव वृष्णिमानुषदेह एवाश्रयणमत्रोक्त मित्युर्थः । वेषु सर्वेषु भूभारराजपुतनानिरसनसामध्यीय भगवानाविष्टस्तिष्ठ-१०-१-१रः तीति तथा । 'वृष्णिभिः सह संज्यवहारे क्रियमाणे वृष्णिदेहेष्वाश्रयणसंभन्वादिष तथा । एतण्जापनायैवाद्यक्षरण उक्तः । अन्यथा तं विनापि प्रश्नसम्पत्तेस्तं न वदेत् । एवं सति, 'वृष्णिभिः सह देहं मानुषमाश्रित्य कृति वर्षीण यदुपुर्यामवात्सी'दिति सम्बन्धो ज्ञेयः । अत एवाग्रे प्रभुवंस्यति, 'नैवान्यतः परिमवोऽस्य भवेत् कथित्रि'वित्यत्र हेतुभृतं विशेषणं मत्संश्रयस्येति ।

उदारिवषयनिद्धीरमाहुः ये भक्ता इति । शाक्षीयसाधनरिहतानामित्यर्थः । ननु ससाधनानामित कथं न विषयत्विमित्याशङ्कःच तत्र वाधकमाहुः येषामिति । १०-१-१७. किञ्च, एतेषां निरोधपदार्थोऽपि पूर्वस्माहिलक्षणोऽतोपि न विषयत्विमित्याहुः संसारेति । अत्र ससाधनेष्वत्यर्थः । निरूप्यते । त्वयेति शेषः । तथाच संसारस्याविषाक्षयंवेन तलिवलेक्ष शानैकसाध्यत्वेन तद्वप एव निरोधस्तेषां वाध्य इत्याह अत इति । सभाच बहुव वैलक्षथमिति भावः । किञ्च । भक्तानां संसारो लीलोपयोगित्वेन सुखरूपस्तेषां सु दुःखरूप इतीतोषि तहैलक्षणमित्याहुः दुःखेति । प्रासङ्गिकसुक्त्या पूर्वोक्तसुप्रसंदर्गत एवमिति । एकं निःसायनानां मगवत्प्रातिलक्षणमित्यर्थः । ननु भगवत्कृतनिरोधो न शाक्षिजनियतुं शक्य इति पूर्वोक्तशेषभावासम्भवात् ससाधनानामिष विषयत्वं वक्तुं युक्तम् । अत एव, 'तथा परमहंसानां मुनीनाममलादमनाम् । भक्तियोगवितानार्थे कथं पश्येमिह् लियः'इतिपृथावचनमिष गीयत इत्याशयेन पक्षान्तरमाहुः द्वयं चैति । उभयोनिरोधकरूपत्वेनोक्तवेलक्षण्याभावात्तयेत्यर्थः । एवन्प्रकारेण लीलाकरणे कथने च हेतु-माहुः साङ्गस्येति । निरोधस्येति शेषः । अत्रोपपत्तिमाहुः तस इति । यतिक्षक्षितिनरिष्तमाहुः साङ्गस्येति । निरोधस्येति शेषः । अत्रोपपत्तिमाहुः तस इति । यतिक्षक्षितिनरिष्तमाहुः साङ्गस्येति । निरोधस्येति शेषः । वश्चपत्तिमाहुः तस इति । यतिक्षक्षितिनरिष्तम्वतीर्यं स्वयं कृतवानतो हेतोर्यं स्कन्धो दशमत्वेन युज्यत इत्यर्थः । अन्यथाऽनवतीर्थेन्वाम्वरीधरित्वात्रापि भक्तदुःसनिवारणोक्ती भक्तकथैवोक्ता भवतीति हेशानुकथैवेयमपि

भवैदित्यस्य स्कन्धस्य दशमत्वं न स्यादिति भावः । अङ्गमाहः अवतार इति । येन विना यस सम्भवति तत्तदङ्गमत्रोच्यते । तथाचानाविर्भावे निरोधपदार्थ एव न स्यादिति भावः । यदा. यतः संसारभवद्ःखव्यावृत्तिरेव निरोधप्रयोजनमतो निरन्तरं भगवत्सम्रणात्मको निरोधो दैवासुरसाधारणो निरूप्यत इत्याह: संसारेति । स्पृतिश्च कचित् स्नेहात् कचित् द्वेषादिनेति परं विशेष: । एकं पूर्वोक्तमित्यर्थः । अथवा यतो रेळीळानपयोगिसंसारवतां <sup>१</sup>संरमृतिरिप दुःलस्त्रपातोधिकारिभेदेन विरोधामावाद् दुःखनिवृत्तिः संसारिनवृत्तिश्चेति इयमपि फलमित्युक्तमित्याहु: दुःखरूपा च संस्रतिः, द्वयं ना न विरुध्यत इति । एवमनुक्ती दु:खरूपेत्याधनर्थकं स्यात्, केषाश्चिद्रक्तानां दु:खमेव निवारितम् । अहम्ममा-मकः संसारस्तु छीछोपयोगित्वेन स्थापित एव । केषाश्चिद्भकतानामन्येषां च संसारोऽपि नाशितः । तेन द्वयमपि फलमिश्यर्थः । नन्वाधिदैविकप्रवर्तनं विना वाण्यद्वमासम्भवे भक्तः दःसहेतुवाणीं स कथं प्रवर्तितवानित्याशङ्कच तत्तावर्यमाहः सर्वमुक्त्यर्थमिति । हर्या-विभावं विना सा न भवतीति स्वयं तं कर्त्वभशक्तस्तद्भेतुहेतुं चक्र इत्यर्थः । तदनुगुणदेव-तायास्तद्दक्षेपसहमानाया इतिक्षेपेऽग्रिमग्रन्थे तत्पदाभ्यां कंस एवोक्त इति क्षेयम् । सुक्ति-हेतुलेन तदनुगुणत्वम् । भगवनमातदास्यं दैवपक्षे परमोःकर्षः । अयं चापुरः इत्यसहमान-त्वम् । एवमविरोधः पूर्वापरयोः । कालो हात्र प्रतिवन्धको जात इत्यत्रापि अत्रपदस्य दैवानुगुणत्वे कंसरयेत्यर्थो होयः । तथा सति मातुर्द्वःखासम्भवेन मातृत्वमेव न स्यादिति भावः । अतस्तेऽप्यन्त इति । भोष्मादय इत्यर्थः । तद्धमा इति । नृपधर्मा इत्यर्थः ।

वासुदेवक्छानन्त इत्यस्य विवरणे । तदाविष्टस्तिस्मन् सङ्गर्भणे आविष्ट इत्यर्थः । अत्र पूर्वे शय्यारूपे सङ्गर्भणे शयानस्यावतारदशापने तस्मिनावेशास्त्रपा स्थिति-१०-१-२४. रनुशयनं भनति । तथाचानुशयनस्यैव स्कन्धार्थस्वाद बल्देवाविष्टवासुदेव-फलाया एव लीलास्कन्धार्थः स्यादित्यत आह अत इति । यतः शयानस्यावेशोऽतो हेती-विष्णोः सारिवककल्पाधिष्ठातुरेव बल्भद्रेण कृत्वानुशयनसुन्यते, नात्मनः पुरुषोत्तमस्य नेत्यर्थः । 'निरोधोऽस्यानुशयनमात्मन' इति मूल्वाक्यादिति भावः । तेन नोक्तदूषण-मिति भावः । तिर्हे बल्देव एवं निरूपणे किं तात्पर्य तदाह एकविदिति । पूर्वोक्तवासु-देवस्यांशास्त्राद्दंशांशिनोश्च तादात्थ्येनामेदादेकवदेव प्रोच्यते । तेन तत्रापि तथा निरूपण-मित्यर्थः । अतस्तचरित्रमपि मूल्कूपचरित्रमेवित भावः । नन्वेवं छोके न प्रतीयत इत्यत आह कृष्ण इति । यथांशत्वेनैक्येपि स्वरूपे दैविष्यप्रतीतिस्त्या चरित्रेपीत्यर्थः । अत एव मथा चतुर्व्युहरूपेण प्राकटचं मथुरायां, पुरुषोत्तमस्य वने तर्थात्रारीत्याह देवक्यामिति ।

१. 'बृष्णिभिः सह......धंभवादपि तथा' इति हस्ताक्षरपृष्ठेषु न वर्तते, पक्षात प्रन्थकारै; किखितमिति प्रतिभाति ।

सस्ति—मू.पा. । २. लीलानुपयोविधंसारवतामिति मूलपुस्तके न नर्तते । ३. यथा चतुर्व्यूहरूपेण सह प्राकटपं पुरुषोत्तमस्य, तथा नजे नलमदेषि वाद्युदेवावेदोन सह प्राकटपितियर्थः । ४ व्यूद्वरूपेणस्वर्थः ।

स्रसेनो यदुपितिरत्यत्र । ननु मातृचरणानां दुःखत्रापणीपायमात्रं हात्र वाच्यम् । ततु विवाहं कृत्वा गृहगमनसमये तथाकाशवाण्यभृदित्येतावतैवोक्तं भव-१०-१-२७. तीति देशकालावस्थादिभिः सर्वोत्कर्पवर्णनं व्यर्थमित्याशङ्क् च तत्तात्पर्यमाहुः सर्वोत्कर्षे तिवत्यमेन । भगवदाविभावस्थानिति । यथा वसुदेवजन्मसमय आनका दुन्दुभयश्च नेदुरिति सर्वत उत्कर्षो लोके ज्ञातस्तथा स्त्रिया भर्तृगृह एव पुत्रजन्म भवति । तत्र विवाहो निमित्तमिति तं कृत्वा तद्गृहगमनसमये मातुः सर्वोत्कर्षे भगवता सम्पादिते सति यत् दुःखसुपस्थितं तत् स्वत्पके निमित्ते शीवमनायासेन भगवता निर्मातु योग्ये सित भवतीति सगवन्मार्गे शास्त्रे निमत्ते शीवमनायासेन भगवता निर्मातु योग्ये सित भवतीति सगवन्मार्गे शास्त्रे निस्त्रित्वात्यक्षः । स्रुष्ठ अल्पकमितस्द्रमं दुर्ज्ञियमिति यावत् । तादशे निमित्ते सतीत्यर्थः । भक्तदुःसं विना भगवदाविभावो न भवतीति तद्ये तत्कथनमित्यपि तात्पर्ये न्नेयम् । देशतः कालत इत्यादि । सत्तैव सुखदा इत्युक्त एकस्य द्वयोवीपि सुखद्वं सम्मव-तीति नायं नियम इत्याशङ्कच निमित्तानां तावद्वपत्वात्येति वोषयतुं तान्येवोक्तानि, देशत इत्यादिना । अथवा, सार्वविभित्तकस्तिसिलिति केचिदिति वाक्यादत्र प्रथमातस्त-सिलित न्नेयम् ।

तस्यां तु किहिचिदित्यस्य विवरणे सर्वानित्याबाचकवेंव्यन्तम् । पूर्वसानिष्ये सित भक्तदुःखाभावे स्वावतारो न सम्भवतीति तदर्थे तत्सानिष्यं दूरीकृत-१-२९. वान् । अप्रे च तत्प्रयोजनाभावात् स्वरिमन्नेव लीनं कृतवानित्यर्थः ।

पिय प्रग्रहिणिनित्यत्र । अनेनाधिभातिकः काळ इति । भगवन्त्रादुर्भाव-हेतुर्भिनतमार्गोऽयं विवाहश्चेत्युभयोः साम्यादेतत्सम्बन्धिमार्गे कालकृतप्रति-१०-१-३४. बन्धकथनेन भनितमार्गेऽपि तथात्वं ज्ञाप्यत इत्याशयेनेदसुक्तम् । एवं सत्य-रिमन् मार्गे भगवन्त्रापकमार्गे इत्यर्थो क्षेत्रः ।

सङ्गपाणिः कचेऽग्रहीदित्यत्र । कचेषु किञ्चिद्यादि । ग्रहणिकयाकर्म-त्वेपि कचानां कर्तुर्भहणिक्रययेप्सिततमत्त्राभावात्तथात्वज्ञापनाय सप्तम्युक्ता, १०.१-३५. न द्वितीयेत्यर्थः।

रष्ट्वा समत्विमित्यत्र । अनेन पश्चवार्षिक इत्यादि । अत्रायं भावः । अप्रे निगडनित्रहानन्तरमेव, जातं जातमहन्तित वश्यमाणत्वात् समर्पणानन्तर-१०-१-५०. ममारणे तनोजितिमिति मत्या नारदेन तथा कथनादेतदनुपदमेव तत्कथन-मिति ज्ञायते । तथाच निग्रहे गर्भासंभव इति । अत एव, जातं जातिमिति न कालभेद-ज्ञापकिमित्यमे वश्यते । भगवतस्त्वलोकिको रीतिरिति नानुपपतिः ।

इति प्रथमाध्यायः।

द्वितीयाध्यायाथाँकौ कृष्णोद्यम इत्यादि । अगवद्वं मे हेतुमाहुः महस्त्वेति । हेतोरिति शेवः । अत एव तावन्तमिष विलम्बमसिष्ट्णुर्गर्भकर्षणमाञ्चतवान् । १०-२.०. न होवमन्यन्नेति मावः । अथवान्येभ्योऽवतरिभ्योऽत्र महस्वज्ञापनाय माया-ज्ञापनवसुदेवादिमनः अवेशलक्षणः स उत्यत इत्यर्थः । अथवा महस्त्वं पुरुषोत्तमत्वं तण्जापनाय सिवशेषणः स उत्यत इति सम्बन्धः । असाधारणत्वेनेतरेभ्यो व्यावर्तको धर्मो हि विशेषणभ् । तदत्र मायाज्ञापनमेकम् । न हि ब्रह्मादिन्यामोहिकां तामन्य आज्ञष्तुमहीति, सान्याधीना वा भवति । वसुदेवदुरासद्वादिकं, देवन्यां स्वहन्तुज्ञानेप्यासुरभावत्याजनै कंसस्य, ब्रह्मादिस्त्वितिश्च ।

हतेष्वित्यस्याभासे देवक्या वन्धनावधीति । अत्रेदमाक्तम् । सप्तमे गर्भे जाते नन्दाधा ये त्रज इत्यादि नारदेनोक्तम् । तदा षट्पुत्रहतिर्मातृवन्धनं १०-२-४. च जातम् । तदत्र, हतेष्वित्येकेनानूध स गर्भो देवक्या हषेशोकविवधैने वभूवेत्यर्थेन शीधं भगवद्यमे हेतुरक्तः । पूर्व शोकवर्धनो नासीत् । हतेषु तेषु अयमर्पि तथा भविष्यतीति ज्ञानेन तथा वभूव । तथाचेदं सर्व बन्धनानन्तरं जातिमिति तदेव पूर्वाचिर्ध्यस्य तादशं चरित्रमाहेत्यर्थः । अत एयाप्रे वस्यन्ति 'षट्पुत्रवधात् पूर्वमेव सङ्कर्षणगर्भे' इति । अक्षुरहननं सङ्कर्षणगर्भविषयकं दुःलं च मगवचरित्रमेव । तर्हि हर्षवर्धनत्वमनुपपन्नमित्याशङ्कच तत्रोपपत्तिमाहुः स चार्धमित्यादिना । पुरुषोत्तमस्येव पूर्णानन्दरानमातुर्मनिस तदागमने तत्रानन्दाविभाव एवाभृत्, रेपरपरं तादशी नाम्हिर्रोधवशादिति सरस्वती-द्रष्टान्तेन वस्थते । अस्थानन्दमयत्वेपि प्रभुसङ्गम एव पूर्णानन्दप्राक्षरण्यान्यतीति तथा ।

गच्छ देवीःयत्र स्थावरात्रगरादिति । न गृणातीति नगरमतः स्थावर-१०२-६ तत्यम् । अभिमानेन स्तन्य एव तिष्ठतीति तथा ।

आविवेशेत्याधाभासः । अथाक्रोशानन्तर्भित्यादि । ननु मूळ एतदानन्तर्थ-वाचकपदाभावात् स्वयं तत्कथनमनुपपन्नमिति भातीति चेन्मैवम् । भावानव-१०-१-१५. बोधात् । तथाहि । इह हि शीघं स्वागमनार्थमेव गर्भकर्षणाज्ञापनम् । ततु भां गता तत्तंथाकरो दित्येतावतैव निरूपितमभूत् । आकोशस्तु प्रकृतानुपयुक्तः । एवं सत्यपि 'गर्भे प्रणीत' इति स्कोककथनं यत्तद्भगवद्भान्यस्थाथशन्दतात्पर्यकथनायेति ज्ञायते । अन्यया 'तत् सिन्नकृष्य रोहिण्या उदरे सन्निवेशये'रयुक्ते प्रयोजनाकाङ्क्षायामदं

९ आहुर मृ, पा. । २ परस्य परम् मृ, पा. ।

भाविवेशेस्यस्याभासः मृ, पा. ।

३ दिव

देवक्याः पुत्रतां प्राप्त्यामीत्येतावतैव चारिताध्याद्धशब्दं न वदेत् । एवं सित यस्मा-दानन्तर्यं प्रमुद्युद्धिस्थं स पदार्थों 'गर्भे प्रणीत' इति क्लोकेन विवृतः श्रीशुकेन । आजार्थे-रिप तमेवाथशब्दं प्रतीकःवेनोक्तवा, गर्भ इतिक्लोकोकतत्तात्पर्यमाकोशानन्तरमित्यादिनानू-दितम् । अयमर्थो भगवतोऽत्यन्तं गोपनीय इति तत्सम्पत्तिल्लोकानामन्यथाञ्चानोक्त्या तत एव तदज्ञानसूचनेन च ज्ञापितेति सर्वमनवधम् ।

पुरुषोत्तमस्तु नन्दगृह् एवेस्यादि, भवतीत्यन्तम् । अत्रायं भावः । उक्तवाक्यानुरोधात्रन्दगेहे पुरुषोत्तमाविर्भावोऽवस्यमङ्गीकार्यः । एवं सित 'सुतं यशोदाशयने
निधाये'त्यप्रिमवाक्यं चानुपपनं भवति । तत्र स्वरूपद्वयदर्शनप्रसङ्गात् । भागतस्य तिरोधानं
न वकुं शक्यम्, भागमनवैयर्थ्यापातात् । 'प्रागयं वसुदेवस्ये'तिवाक्यविरोधश्चेति उभयतःपाशारुजुरितिचेत । अत्र त्रूमः । नन्दगेहे प्रादुर्भतस्यैव पुरुषोत्तमस्य सर्वतः।पाणपादान्तत्वेन तदा 'कार्यमस्तीति वसुदेवगृहे प्रादुर्भाव इति ज्ञायते । स एव 'बभूव प्राकृतः
शिशु'रित्यनेन उक्तः । पूर्वरूपस्य तिरोधानेप्यप्रिमकार्यार्थं स्वस्मिनेत्र स्थापितवान् । यतो
सक्तिभूभारहरणवंशसभ्वन्धित्वाविर्माविषित्रात्तप्तकारणकानि उक्तकार्याण्यमे स्पष्टानि । एतदेवोक्तम्
एवं सित सर्वेषां चरित्राणामभिनिवेशो भवतीत्यनेन । अत्र श्रुतार्थापतिरोव मानमिति
नानुपपत्तिः काचित् । रूपान्तरमिति । रूपान्तरत्वेन भानमित्यर्थः । तच मानुषत्वम् ।
तथाच शुद्धे पुरुषोत्तम एव तथा मानस्याग्रे वाच्यत्वान्मायानिरूपणेन तित्रयतकार्यविषयस्याप्युत्पत्तिन्दिल्पिता भवतीत्यर्थः ।

दधार सर्वात्मकपित्यस्य विवृतौ वृद्धिराकाश्चरयेवेत्यारम्य, भवतीत्यरतम् । यथा यथा भित्त्याद्यावरणापसारणं तथा तथाकाशप्राकटचं यथा, तथा
यवयावन्मायारूपं येन प्रकारेणापसार्यते तावत्तावत्तेन प्रकारेण भगवत्वरूपं
प्रकटं भवतीति क्रमेणैव गर्भछक्षणाविभावस्तेनेतरगर्भेम्यो भगवद्गर्भसम्बन्धन्यपि बुद्धिर्देववया अविरुक्षणोपपना भवति । एवमेव यावता अंशेनेतोपसारणं तावतांशेन यशोदागर्भे
सायाप्रादुर्भाव इति यशोदाया अप्यविकृता बुद्धिस्तथेत्यर्थः । अन्यथा त्यछौकिकत्वेन पूर्व
तछक्षणाभावे पश्चात् प्राकटचे च उभयोर्थशोदादेवक्योर्बुद्धिर्विकृता भवेत् । तथा सति छोछा
न सम्पर्धतेति तथैव बेयमिति भावः । साकारन्यापकम्बाणः स्तोकाकारमात्रावरणापसारणेपसारितस्यापि तस्य तथाकारःवं छोकन्यायेन सिद्धम् । अत्रावरणस्य व्यापक्रत्वेनाविशेषाद्
यशोदागर्भदेशेपि तत्पाकटचे नानुपपनं किश्चित् ।

सत्यव्रतिमत्यस्य विवरणे अष्ट्रविधं भवतीत्यादि । अष्टविधःवं चाग्रे स्प-ष्टीभविष्यति । यत् सत्यं तत् परमित्यादिवस्यमाणश्रुत्यर्थनिः हपकमिति हो-१०२-२५. यम् । यद्वा सर्वोत्कृष्टमित्यत्र वाशन्द एवकाराशी वाक्यालङ्कारे । श्रुताविव रतुतावप्येतयोरैक्यं प्रतिपादनीयमित्यतिदिशन्ति एवं सत्यत्वेत्यादिना । छोके हि वत-मुरकृष्टमिति यदुक्तं तत्रोपपित्तर्यस्वित्यादिना उच्यते । तथाच होके व्रतं सर्यं चेति द्विविधं सःयं निरूपितं भवति । मुळे वतपदेनैतदुभयप्राप्तौ हेतुमाहुः उभयोः परस्वादिति । सत्यवतमित्यनेन सत्यं परमिति श्रुतिपदस्यार्थं उनतो भवतीति भावः । तेन लोके सत्यं वतं चिति हैविध्यम् । अग्रे परं सत्यमिति शुत्यर्थनिरूपकं सत्यपर्गमिति पदं व्याकुर्वन्ति अतः परमिति । अत्रापि छोके छोकिकं नियानकं वैदिकं द्वादशविधं चेति दैविध्यम् । भगवतो वतं लोकानुसारेण देवहितकारिणो नियामकं चेति हैविध्यम् । विसत्यमिति पदार्थे भूरादि-त्रयं कायादित्रयं चेति दैविध्यम् । एवमष्टविधावं सत्यस्य भगवतः कालक्ष्पस्य । यदि सत्यरूपत्वं न स्थात्तदा लोके वतादिकं नियामकं च वैदिकं च द्वादश्चिधं भगवद्वतानि च लोकाश्चात्मादयश्च न स्युरित्युपपत्तिरूपत्वम् । त्रतं हि उपोषणादिरूपमहोरात्रादिसा-ध्यम् । सत्यमपि तत्तत्तैलादिष्वप्यदाहोऽ।युक्तटपापेऽल्पेनैव कालेनानिष्टमभुक्तटःवेचिरेणे-त्यादि । अन्यत् स्पष्टम् । लौकिकमुक्तद्वादशविधं वैदिकं चेति द्विविधम् । सगवदीयं वर्त नियामकं चेति च दिविधम् । छोका मृर्भुवःस्वर्छक्षणाः । आत्मानः कायजीवपरमात्मानः । छोकाः फलरूपाः । इतरे विवतराणि । इतं च द्विविधम् । एवमण्टविध्यं सत्यस्योक्तभेदेन । पदद्वये विधेयभेदेन दैविध्यम् । त्रयं च द्विधम् । एवं चतुर्विधत्वम् । इत्राविति । प्रमाणफललक्षणावर्थावित्यर्थः । आग्रन्तयोरिति । सत्यात्मकमित्यन्तिमेन पदेन फलम् । एतस्मादाचेन, ऋतसत्यनेत्रमित्यनेन प्रमाणमित्यर्थः । भगवत्त्वऋपज्ञानशक्योः फल्स्वप्रमा-णत्वे प्रसिद्धे । अथवा सत्यस्य योनिमित्यनेन प्रमाणम् । सत्यस्य सत्यमित्यनेन फलम् । 'मानाधीना मेयसिद्धि'रिति कारणान्तःपाति मानमिति तथा । पूर्वमज्ञस्य ज्ञानेन विषयस्व-ह्रपमिष तदेव सिद्धं मूलमिति यतो भानम् । फलं विच्ताविव स्फुटं, सत्य एवेत्यादिना । प्रमाणादिचत्रूपं भगवति प्रतिष्ठितं चेति पश्चविधम् । पूर्वोक्तमण्टविधमेतःपञ्चविधं चेति श्रयोदराधा । अमे ज्ञानशक्तिद्वयं धर्मी चेति वोडशधा ।

श्विभर्पीत्यस्य विष्टती चराचरशब्देनेत्यादि । 'यस्य ब्रह्म च क्षत्रं चोभे भवत ओदन' इति श्रुत्यर्थनिर्णयं कुर्वन् , 'अत्ता चराचरशहणा'दिति सूत्रे विषय-१०-२-२८. वाक्योक्तब्रह्मक्षत्रे चराचरशब्देन व्यासोवददिति तथेति क्षेयम् ।

विरहेण स्वबाललीलाभावनिमत्यर्थः

<sup>🤊</sup> व्याक्वविस्त असः परमिति मू. पा. 🕴 २ कालकपस्य यदि-मू. पा. ।

५४०

त्वत्पादपोतेनेत्वत्र भगवद्भावकेत्यादि । अक्षरपक्षेऽनुपपत्तिरियम् भगवतः पुरुषंद्धपेणाविभीवे हाक्षरस्य चरणरूपत्वम् । तदा भगवतैव तरणसम्भवे ता-१०-२-२९. वन्मात्रस्य तथाःवमयुक्तम् । एतदेवोक्तं भगवतीःयादिना । न च तेन पुरुषह्रपेणापि तत्सम्भव इत्याह समाधिक लिपतस्यैवेति ।

येन्येरविन्दाक्षेत्यत्र । सम्यग्वायुसञ्चारो नाडीशुद्धचा भवतीति तदर्थमपेयपानादिकं १०-२-३१. यत्तदेव विकर्मेति ज्ञेयम् । एतदुक्तं विकर्मसहितमित्यनेम ।

श्वरीरिणां श्रेय इत्यत्र ते हि श्वरीराभिमानिन इत्यादि । वैदिकं कर्म यथोक्तमेव कृतमदृष्टजनकम् । ज्ञानमि तत्राङ्गम् । 'य एवं वेदे'ति वानये-१०-२-३३. भ्यः । तथाच तद्भावात्तथेति भावः । जडःवादपि तथाःवं क्षेयम् ।

मन्वं न चेदित्यत्र उभयोः साक्षात्कार इत्यादि । आत्मसाक्षात्कारस्य फल-मध्यासनिवृत्तिः । द्वितीयस्याद्वैतस्फूर्तिः । वैदिकमार्गे हि प्रमेयं 'स हैतावा-१०-२-३४. नासे तिश्रुतेश्रहात्मकम् । अतस्तत्त्वेन स्फूर्तिः फलमिति भावः । इत्पद व्यतिरिक्तमिति । न चेदित्यत्र यदित्पदं तद्वचितिरिक्तमित्यर्थः । <sup>१</sup>अज्ञानभिद्विज्ञानं मार्जनमापेति न व्याख्यानभिति । क्रियापदस्य समानलकारेणैवान्वयनियमान्मार्ज-नमाप्नुयादिति भवेत् । रस्वोक्ताराङ्काया अनिवृत्तेश्च स्वन्याख्यातशास्त्रार्थापारतेश्चेति भावः ।

#### इति द्वितीयाध्यायः ।

ततीयाध्याये प्रकरणार्थसंदर्भे अधिकारिणि काल इति । दक्षिणायनक्र-णापभानिशीथादिदोषेषु सर्वेकर्मणि निन्दितेषु सत्यु सर्वगुणोपेतत्वोक्तिर्म्छेऽ-१०-३.०. नुपपन्नेत्याशङ्कच तत्तात्पर्यमाहुः अधिकारिणीत्यादिना । तथा'प्यधिकं त-त्रानुप्रविष्टं, न तु तद्धानि'रिति न्यायेनोक्तदोषानिवृत्तिस्तदवस्थैवेति चेत् । अत्र वदामः । नात्र पूर्वोक्ताधिभौतिककाले प्रादुर्भाव उच्यते, किन्त्वधुनैव लोलाविर्मावारम्भ इति लीला-कालो योग्रे भगवदात्मकत्वेन वाच्यः स प्रादुर्भूत इति । एवमेव देशादिरिप । अत एवाथ-शन्दो भिन्नप्रक्रमार्थक उक्त: । आधिभौतिकस्य तस्य जन्मनिमित्तत्वाभावाद् भौतिकस्याधि-धानत्वेऽपि यथा वरदेयरात्रीणां तदा दिवापि प्रकटनं कृतमिति तदात्रीणां दिवारूपत्वमपीति न वक्तं शक्यम् । तथास्याधिमौतिकतद्भवत्वं न वक्तुं शक्यम् । एतञ्ज्ञापनायैव शुकैस्तथो-क्तम् । अन्यथा प्रकटे व्यदुक्तदूषणे सत्येवं न वदेत् । यद्याधमौतिक उत्तरायणत्वादि- विशिष्टेऽप्येतस्त्रकटनं सम्भवति, तथापि यदेतादशे तरिमस्तथा करणं तन्मयीदामार्गात् पु-ष्टिमार्गोऽतिविन्नक्षणो बलिष्ठश्चेति ज्ञापनायेतिःजानीमः । अत एव सर्वदेवतासान्निध्यप्रयुक्त-सर्वगुणोपेतत्वन्याष्ट्रत्यर्थे तद्गमनानन्तरं भिन्नप्रक्रमेण इदमुक्तम् । असङ्कोचात् सर्वशन्देनै-श्वर्याद्य उच्यन्ते । तेन भगवदात्मकःवमुक्तं भवति । तेन लीलाकालःवमायाति ।

भीविद्वलनाथविरचिता ।

मादुर्भावस्थले नैश्चिन्त्यं वाचि पूर्ववदिति । वाचि उपनिषद्गायामित्यर्थः । 'यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह,' 'अदश्यमग्राह्मं,' 'न तत्र सूर्यो १०-३-८. भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमग्निः,' 'न चक्षुषा दृश्यते नोत वाचे रैयादिवरोधः प्राकटचकथने आपतित । स च, 'कश्चिद्धीरः प्रत्यगाःमानमैक्षत ,' 'ततस्तु तं परयति निष्कलं ध्यायमान' इत्यादिश्रुतिभिर्भगवदि छया भगवान् दश्य:, इ. न्द्रियसामर्थ्येनादश्य इति शुल्योस्तात्पर्यनिरूपणेन निरस्यत इति प्राकटचात् पूर्वमिवरोधो यथा, तथा प्राकटचान-तरमपीति न काचिच्चिन्तेत्यर्थः ।

तमद्भुतिमत्यत्र । विशेषणसंस्यातात्पर्यं वदन्तः आद्यक्षोकस्यद्वितीयस्रोकस्यविशेषण-संख्ययोः प्रत्येकसमुदायाम्यां तात्पर्यमाहुः दशस्त्रीस्रेत्यादिना । आयस्थ-१०-२-२. तत्संख्याभिप्रायोऽयम् । द्वितीयेन पदेन समुदिततत्ताःपर्यमुक्तम् । द्विमुण इति । मर्योदामार्गीयमैश्वर्यादिकं भूभारहरणवेदधमैविहितभक्तिज्ञानादिप्रवर्तकमेकम् । बहा-मर्यादाया अष्युङ्ख्घनं, दैत्यानार्माप मुक्तिदानमदेयस्वरूपामृतदानादौ पुष्टिमार्गायश्चर्यादिकं हेतुः । एवं सत्युभयविधं प्रकटोकृत्य प्रकट इति समुदिततत्तात्पर्यम् । एवमप्रेपि ज्ञेयम् । भक्तानां दराप्राणादिरूपः । सर्वप्रकाशकः सूर्यो द्वादशामिति तथा । छीछासम्बन्धिपदार्थाः नामनन्यप्रकारयत्वात् लीलायाः कालातीतत्वेन तदवम्लेदो न सम्भवतीति द्वादशमासात्मको छीलाधारभूतो यः संबत्सरात्मकः कालस्तद्र्योपि । ते नैकहायनस्नेमासिकः कुमार' इत्याध-क्तिन विरुध्यते । लौकिकेन्द्रियाविषयत्वाङ्घीलायास्तन्मध्यपात्रिभक्तानामेकादशेन्द्रियरूपस्त-नियामकश्चेति द्वादशात्मा । आत्मपदेन जीवपरमात्मान।बुच्येते । कार्यं महत्तत्वम् । भूता-न्येकविधानि । उसौ प्रकृतिपुरुषौ । त्रयो गुणाः । अन्यत् स्पष्टम् । एतेन लोलासम्बन्धि-पदार्थमृष्टिरेतःस्वरूपाध्मिकैवेति फल्तिम् । एवं तारपर्यनिरूपणेपीदमेव मूलम् । अन्यथा प्राकृतसम्बन्धे ब्रह्मत्वानुपपत्तिरिति ।

न तु लोकवेदसिद्धमिति । यद्यपि साकारत्वेन वेदे सिद्धं, स्थापि यादमूषं अ-कटमधुना तत् तथैवेति तदभित्रायेणेदमुक्तम् । तेन पूर्वेण न विरोधः ।

चतुर्भुजिमित्यस्याभासे चतुर्विधमपीति । प्रमाणप्रमेयसाधनफलरूपमपीत्यर्थैः । भत्रायं भावः । सम्पूर्णस्वरूपवर्णने ज्ञानेन्द्रियाणि कर्मेन्द्रियाणि च वाच्यानि । सत्र ज्ञानेन

१ अत्रैव **अञ्चान**- मृ.पा.। २ स्वोक्तशङ्काया मृ. पा. ।

न्द्रियेष्वीक्षणमेवोक्तम् । कर्मेन्द्रियेषु भुजा एवोक्ताः । तेनैकैकेनैव पूर्णा ज्ञानशक्तिः किया-शक्तिश्व निरूपितेति ज्ञायते । एवं सति कर्मेन्द्रियाणि निरूपयन् यद्भगशब्दार्थरूपं ज्ञानं निरूपयति तेन:ावानामिव भगवतः कर्मेन्द्रियाणि न ज्ञानजनकानीति न, किन्तु स्वयं चिद्रपाणि पूर्णज्ञानजनकानीति ज्ञापयति । चतुर्विधकायीथिमित्यादिना चतुर्विधिकयाशक्तिः विवरणम् । न्यूहकार्याण्येव चतुर्विधानि तानि । तेषां नियतकार्यस्वात् । भगवद्भुजानां क्रियाशक्तिरूपत्वेन सर्वेषां क्रियावतां मूळावात् पृथिव्यादिचतुर्णामेव भूतेषु क्रियावरवात्त-दाधिदैविकरूपःवमपोत्यारायेनः मूतत्वमुक्तम् । तेन लीलामध्यपातिनां तेषां प्रभुभुजरूपःव-मेव, न प्राकृतत्विमिति भाव: । जरायुजस्वेदजाण्डजोद्भिजानि वा । तान्यप्युक्तरूपाणीति ह्रोयम् । पुरुपस्य द्विमुजत्वमौत्सर्गिकमित्यत्र द्विगुणपुरुषत्वम् । एतस्यैव विवरणं, ले। किक इत्यादि । युद्धादिना जरासन्धादिमारणं स्त्रीर्किकसदृशम् । अन्ययेश्वररयैतण्चमूमारणे का युद्धापेक्षा स्यात् । अवस्थासाधनविरुद्धकार्यकरणं पूतनाशकटादिमारणमलौकिकम् । धात-काविति । हननरक्षणयोरेकत्रैकदा करणं विरुद्धं, तथापि तत् कृतवान् । परीक्षितो हौकि-कवीजांशस्य दाहुनं, वैष्णवांशस्य गर्भस्य रक्षणं, तन्मातुश्च । तत्राप्यनिवंरर्यत्रह्मास्रात् । एतदेव सङ्गटरूपमाप । तथैवेनद्रवृष्ट्यादिकमाप इयम् । वेदोक्तमिति । कर्मनहाविषयक-मात्मपरमात्मविषयकं वा ज्ञानमित्यर्थः । भक्तिरिप संगुणा निर्गुणा च साधनफळरूपा वा । वैराग्यं हि सर्वदु:खनिवर्तकम् । अक्तदु:खनिवर्तनं ह्यायुघैः । तेन तेषां वैराग्यरूपता । तेन भक्तेष्वेव रागरतद्देषिषु तदभाव इति ज्ञाप्यते । अत एव मातुलादयोऽपि हताः । मधु सुदन इत्यादि । उक्तरीत्या मधुसूद्दनी गदाचके दक्षिणयोरव्जराङ्खी वामयोधीरयन् मा-धवो भवति । एवं सति गदाचक्रयोरेकत्र भव्जशङ्खयोश्चेकत्रस्थितिमात्रसाधर्ग्यणात्र माध-व्यवम्पि । शङ्काञ्जे दक्षिणयोश्चक्रगदे वामयोर्घारयन्नारायणो भवति । तेन शङ्काञ्जयोश्च-क्रगदयोश्चेकत्र स्थितिमात्रसाधर्म्येण नारायणस्यम् । एवं त्रिवृद्धपरवं सङ्क्ष्षणप्रधुन्ना-निरुद्धरूपतापि । शङ्खेत्यादिविग्रहवाक्ये, शङ्क्षगदे आदी ययोस्ते शङ्कगदादिनी पद्म-चक्रे उदायुषे यस्येति तद्गुणसंविज्ञ।नो बहुनीहिः । शङ्खाञ्जाम्यां मारणासम्भवादाः युषत्वं कथमितिशङ्काभावाय तत्तात्पर्यमाहुः इन्द्रियेत्यादि । प्राणपोषितानीन्द्रियाणि हि कार्यसाधकानि । 'विष्णोर्भुखो थानिलपूरितस्य यस्य ध्वनिर्दानवदर्पहन्ते'ति वाक्याच्छ-ङ्खस्य तादशःवादिन्द्रियरूपता । तेनान्तरो मारको, दर्पामावे मृतप्रायो यत: । गतदर्पस्य षाद्योपमर्देन।ञ्चनाशो भवति । प्रकृते च ब्रह्माण्डविष्रहो नारायण इति तदाःमकान्ज-धारणेनेव यथा उपरि पतित्वा उपमदीनं तथा भवतीति तथा । गदाया आधिदैविकप्राणा-स्मकःवाद्धिभृतासुरप्राणानिहन्ति । तेजोरूपमन्तःकरणं, चक्रं च तथा । मुक्तिदिःसायां चक्रण मारयसीति तद्धतारतथैव भवन्ति । 'ये ये हताश्चकधरेणे' तिवाक्यात् । स्वयं निर्हेष एव महाभूतैरेव मारयतीति तारवर्येण पक्षान्तरमाहुः आकाश्चेरयादि । शङ्खरादाधायुधमेता-वतैव चारितार्थ्ये पुदायुधमितिकथनेनान्योपि भावः स्च्यत इति तमाहुः उदायुधानीति वेति । उदसुदकं तद्भूपाणीत्यर्थः । उदकरवोक्तितार्थ्यमाहुः तन्नेवेति । गुरुपदार्थे हि तत् स्वस्मिन् पतितं मञ्जयति । तद्भदहक्कारेणान्नचानासुरान् प्रावप्रायान् महाभूतान्येव पुनः प्रापयन्ति, न तु मुक्तिमित्यर्थः ।

श्रीवत्स इत्यदि । अष्रैताबद्वाच्यम् । पुरुषोत्तमैकनिष्ठत्वेन तदसावारणं स्रक्षणं श्रीभैवति । तस्याश्रेतरागोचरत्वेन उद्ध्यज्ञानं कस्यापि न भविष्यतीति तत्प्राद्धभीवस्थानाः साधारणधर्मे सर्वगोचरं कृत्वा स्वस्मिन् धारयति । तद्दर्शनेन तत्र श्रीस्थितिज्ञानेन पुरुषो-त्तमस्वज्ञानं भवति । अस्य मुख्यस्वमुपपादयन्तिः सर्वौत्मक्स्येति । 'पुरुषः सः परः पार्थ भक्तया लभ्यस्वनन्यया यस्यान्तःस्थानि भूतानि' इति भगवद्वावयात्; 'यः पृथिव्यां तिष्ठ'-नित्यादिश्रतिभ्यश्च जगत्तथा । 'परस्तस्मातु भावोऽन्योऽन्यको न्यकः सनातन' इत्युप-कस्य. 'अव्यक्तोऽक्षर इःयुक्तस्तमाहु: परमां गतिम् । यं प्राप्य न निवर्तन्ते तद्धाम परमं ममें ति प्रभुवानया छीनजजनमनोरथपूर्तये, 'दर्शयामास छोकं स्व गोपानां तमसः परम् । सत्यं ज्ञानमनन्तं यद्ब्रहाःयोतिः सनातनम् । यद्धि पश्यन्ति सुनयो गुणापाये समाहिता इत्यादिवानयैः सर्ववेदप्रतिपाद्यवेनाध्यक्षरं नहा पुरुषोत्तमस्य लक्षणम् । चेष्टाह्मप्रवेन, 'अथ सर्वगुणोपेत: काल' इत्यादिना निरूपितो य आनन्दमयो लीलाकाल: सोऽपि तथा । आन दिपदाङ्कील। विशेषाश्च । तथाच सर्वात्मकःवभगवत्वजगदादिलक्षणेषु ब्रह्म मुख्यं लक्षणम् । सर्ववेदप्रतिपाधावादाविभूतसिन्चदानन्दरूपावाञ्ज्ञानिमुक्तिस्थानत्वात् पुरुषोत्तमगृहचरणा-रमकरवात । अतः श्रीवासस्य स्वसावसुक्तमन्यथेतर्विशेषणवदिदमप्युक्तं स्यादिति भावः । अत्रोपपरयन्तरमाहः अत एवेति । जातिवेदाक्षरब्रह्माणि तदानन्दश्च सर्वशन्देन उच्यते । तदाधारमृतो भूगोर्देहः। तद्वतस्तस्य गतिभगवःपर्यवसायिन्येवेति तथेत्यर्थः। किञ्च भगव-तस्त्विगिन्द्रयाद् मृगोरुःपत्तिः । तस्त्वेतरेन्द्रियेभ्यो विशिष्टमन्तर्बहिन्यापिरवात्तथा ज्ञानजनक-त्याच रपशुपुरवाभिन्यवितहेतुत्वाद् भगवतः स्पर्शपुरवाभिन्यवितहेतुः । श्रीस्तत आविर्भतेत्या-शयेनाहु: छश्मयाश्चेत्यादि ।

गरुक्षोभीत्यत्र ! सरस्वत्या ज्ञानशक्तिरूपत्वात्तथा कृतिः । अत्र विद्यादिपदानि त्यक्त्वा सरस्वतीपददानस्यायं भावः । सा हि वीणागानपरा, प्रभुश्च मुक्तोपसृष्य इति मुक्ताः सर्वे सङ्गीतविद्या यथा प्रभुं सन्तोषयन्ति तद्र्थमेवं करणम् । एतेनैवंविद्यानां छीलास्थम-

१ इक्ष्मणभानं तस्यापि इति पाठः

क्तानां न प्राकृतत्वं, किन्तु कण्ठभूषण रूपत्वमेवेति ज्ञाप्यते । स्थानं प्रभुगुणगानम् । मुक्ता-नामेव शुकादीनां तत्राधिकारादिति भावः ।

सान्द्रपयोदेत्यत्र पूर्वमिति । निबन्धे निरूपितमित्यर्थः । तत् स्मारयन्ति आकाशेत्यादिना । चक्षु रूपवद् द्रव्यं गृह्णत्तद्भावे निर्मेष आकाशे दूरं गतं सनीलमिव पर्यति । तथा ब्रह्माप्यतिगाढं गम्भीरतया नीलमिन परयतीत्येकः प्रकारः । तत्तवुगाधिष्ठा-नृदेवतानां तादक्ताद्रप्रपरवात् तरप्रतिबिग्बेन नियतानेकरूपत्विमिति द्वितीयः । भूमेर्नील-रूपखेन तन्नाविभावे तत्प्रतिपाछनेन तथा भातीति तृतीयः । शुद्धस्य सत्त्वस्य नीलरूपखेन सःप्रतिफलने वैकुण्ठाविभूतं ब्रह्म तथा भातीति तुरीयः । अथवा भूमिवैकुण्ठं श्वेतद्वीपम् । हुन्तेदं ब्रह्मणो नीरूपत्वपर्यवसायित्वेन न दासविद्वज्जनमनोरमं भवतीतिचेन्मैवम् । अंशा-वसारिवभृतिक्रपावतारिवषयत्वादस्य । श्रीपुरुषोत्तमाख्यं तु वस्तवेव तादशं, न त्वौपाधिकं तन्नाण्वप्यस्ति, शुद्धबहारूपत्वादित्वनुपदमेव प्रमाणप्रकरणे निरूपियण्यत इति विद्वद्भक्तम-नोरममेतदिति जानीहि । यस्तु स्वकाल इत्यादि तु परोक्षवादिनापि होयम् । स्वकाछे छीलाकाले । अत एव स्वपदम् । नृतनरसोत्पादको दिनान्तादिष्वध्रिमश्च । एवमित्यादिना श्रीवत्सेत्यादिविशेषणोनिततात्वर्यमुनतं ऋमेण, पुरुषोत्तमासाधारणचिह्नत्वात् तत्त्वेन ज्ञाने मू-छकारणभूतः श्रीवत्सः । तस्य ब्रह्मःचं निरूपितम् । वस्तुतस्तु श्रीरूप एव सः । ब्रह्मानन्द-रूपत्वात्तस्यास्तत्र स्थितो छीछां करोतीति छीछामूछमूतमपि तद्र्षं ब्रह्म । 'कौस्तुभन्यपदेशेन स्वात्मज्योतिर्विभर्त्यज् इति वाक्यात् । स्वीयत्वेनाङ्गीकृतानामात्मनामाधिदैविकं रूपं स्व कण्ठे स्थापयन जातु त्यजति । स्वरूपानन्दं च ताननुभावयतीति तथा । भूरूपकटचा आवरणोक्त्या तथात्वम् । प्रावृड्घनस्यामत्वोक्त्या सर्वानिष्टनिवृत्तिपूर्वकं सर्वार्थदानम् ।

महाहं त्यत्र भगवन्मुखिनिरीक्षका इत्यादि । अत्रायं भावः । 'विमंति सांख्यं योगं च देवो मकरकुण्डले' इति वाक्यात्तद्भूपयोस्तयोः सहभावेन किरीट-१०-३-१० स्योक्तेमाँ लिपदं, पारमेष्ठचिमत्यत्रापि तद्भूपो वेद एवोच्यत इत्यवगम्यते । सर्वप्रमाणानामुपरि स्थितिस्तरयैवोचिता यतः । एवं सित तज्जनितज्ञानमेव तत्त्विङ्खपिनित तत्परिष्वक्षोत्त्या तेषां तथात्वमेव संपद्यत इति जीवानां तत्र स्थितिरयुक्तित्रिक्क्षानिवारणाय मगवन्मुखेत्यायुक्तम् । अपरं च तेषां बहुत्वेषि तत्त्विष्येकत्वोक्त्या तज्जनितस्य भक्तिभाव-त्येकस्त्रवृत्वे न्याः । तेन वेदादीनां भक्तिर्य फलमिति ज्ञापितं भवति । अर्हस्य प्राप्कद्रव्यख्त्यत्वेन ताहशोत्र गुरुरेवेति तथोक्तम् । अन्यया त्वमृत्यपदमेव वदेदिति भावः । इदं च भक्तिमन्महापुरुषानुप्रहादेवेति ज्ञापनायाहें महत्त्वमुक्तम् । अत एव, 'वेदवादरताः पार्थे'त्यादिनोक्तशीलानां न भक्तिस्थाः । एतदेवामिसंधाय सर्वलोकप्रसिद्धादिति विशेषणं

दत्तम् । अर्हस्य छोकसिद्धत्वेनापि तथा विशेषणमिति ह्रेयम् । कुन्तछानां रसोदीपकत्वेन तेषु भिवतप्रवर्तकत्वमि सूच्यते । तान्येव पदानीति । कुन्तछानां भ्रमरतुष्यत्वेन तेषां षट्पद्वेनैतेष्वेतान्येव तानीत्यर्थः । अन्तर्छानां शास्त्राभिक्षजीवत्वेन पूर्वमुक्तत्व।तेषामनेकविष्यत्वे तग्ज्ञानप्रकारानेकविष्यत्वेन प्रयोजकमिति कुन्तरुष्टानेकत्विष्यत्वेत प्रयोजकमिति कुन्तरुष्टानेकत्वोत्तया तत्प्रयोजकमप्याक्षिष्ठं भवतीत्यर्थः ।

उदामेत्यत्र । त्रयाणां कर्मत्वोक्तरयं भावः । भूमावेव कर्ममार्ग इति तद्वृपकटचां भूषणत्वेन स्थितरय कर्मत्वं युक्तम् । इतरयोः क्रियाशक्तौ प्रतिष्ठितत्वेनेति ।

कृष्णावतारेत्यत्र सम्यगभ्रमो यश्येति । विविधपदार्थैर्महानुसवः कार्य इति बुद्धचा तत्र तत्र मनोधावनं भ्रमः । पुरः प्रकटे भगवत्यन्यत्रापि मनोधावन-स्यानुचितत्वात् परं तृत्सवरसस्तादश एवेति भिवतमार्गे स गुण एवेति भगवः छास्नेणापर्युदस्तः । ( वैसुदेवदेवकीस्तुतितात्पर्यनिरूपणं द्वादरातमेत्यादिभिः क्रियते । पूर्वे तमद सुतमित्यादिना द्वादशधा प्रादुर्भाव उक्तः । अप्रे तद्र्पद्रम्यां वसुदेवदेवकीम्यां ततो न्यूनाधिकभावेन निरूपणे विसंवादादन्यतराप्रामाण्यशङ्का स्यात्, तन्निरासः स्तुतिनि-रूपितार्थाभ्यां भवतीति र ज्ञापयन्तीति द्वादशारमेत्यादिना । अस्तुतिभ्यामिति पूर्ववद द्वादश-धैव निरूपितो हरिज्ञेंयः । तत्र प्रकारमाहुः निधा च नवधेति । देवकीमिस्त्रिधा, बहुदेवै-नैवधेत्यर्थः । ४ स्तुत्याः रवरूपमाहः भवैदिकोऽस्त्रोकिक उच्यत इत्यनेन । आधस्य नवधारव इसरस्य च त्रिधात्व उपपत्तिमाहुः यज्ञस्तित्वत्थादिना । अग्निहोत्रदर्शपृ धर्ममाहिस्हरः पञ्चात्मकः । <sup>७</sup>चतुःर्यहात्मकश्चतुर्मृतिः षड्गुणैश्वर्यवान् साकारबहारूप उपास्यत्वेन सन्त्र उच्यते । तन्त्रपदेन भागवतशास्त्रमध्युच्यते । एतःज्ञापनायैव भगवत्पदम् । फलितमर्थमाहः पश्चात्मकश्चतम् तिरिति । वेदे तन्त्रे चोपास्यत्वेनोक्तं रूपिमदमेवेत्यर्थः । ननु वैदिकत्वे-नैव चारितार्थ्ये द्वितीयस्योक्तिः कुतस्तत्राहुः तन्त्रमिति । यथा वेदो भगवत्त्रापकः, तथा तन्त्रमपीति वेदतुत्यं तदित्यर्थः । तत्र त्रैवर्णिकानामेवाधिकारः, अत्र तु सर्वेषामिति सर्या-दापृष्टि मेदेनोभयमि भगवत्प्रापकम्, यतोतस्तथेति भावः । द्वितीयस्याः स्तुतेस्त्रिधात्वे हेत्रमाहः छोफिक इति । अत्र गुणशब्दः प्रकारवाची, न तु प्राकृततद्वाची । <sup>८</sup> अतोस्मि लोके वेदे च प्रथित: पुरुषोत्तम' इति भगवद्दाची । 'अतोस्मि लोके वेदे च प्रथित: पुरु-

१. शोधपत्रमिदं श्रीमन्मधुरेशपुस्तकस्थम् । २. श्लापयन्ति मू. पा. ।

३. स्तुतिभ्यामपि मू. पा. । ४. स्तुत्थोः सू. पा. । ५. वैदिको लौकिक मू. पा. ।

६. पौर्णमास मू पा. । ७. चतुर्व्यूहामकश्चतुर्मृतिः मू. पा. ।

८. 'अतोस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तम' इति मगबद्वाचीति मूलपाठे नास्ति । ३ टि॰

पोत्तम' इति भगवद्दाक्याञ्चोकेपि तत्त्वरूपं प्रथितं वाष्यम् । तष्वाधिदैविकादिरूपं त्रिविधं स्मार्तिमिति सा तथेत्यर्थः । लौकिकस्यैव हि वस्तुन भाषिदैविकादिरूपत्रितयं रूपमुज्यते । अत एव स्मृतौ परमात्मत्वेनैव भगवानुष्यते, आधिदैविकत्वात् । इदं स्तुतिव्याख्याने स्फुन्द्रिमविष्यति । उक्तार्थमनुवदन्ति संदेहाभावाय नवधेत्यादिना । पूर्व वसुदेवेनैकेन स्लोकन प्रार्थनं कृतं, तेन दशस्त्रोकाः । त्रिरूपत्वोक्तिरेव मुख्येति त्रिवेत्युक्तम् । 'मत्यों मृत्युव्या-रुपति 'विश्वं यदेत्विदित व स्लोकद्वयं पर्यवसानतः स्तुतिरूपमिति चकारेण समुचितम् । भावित्विद्वित्तरोधपरिहारयोरेव तत्र स्फुटं प्रतीतेः । फलितमर्थमाहः शास्त्त इति । प्रती-यमानस्यैव शुद्धभगवदूपत्वसुभाभ्यां तथेत्यर्थः । एवं निरूपणस्यावस्यकत्वमाहः वाधक-मिति । अभयोईनुश्वासुष्रत्वादिति ज्ञानं तस्मादित्यर्थः । )

विदितोसीत्यत्र यस्तिव्यारभ्य प्रयोगान्तम् । अत्रैवं ज्ञेयम् । असीति व्यवहारो

युष्पच्छव्देनोपस्थित एवं भवतीति स्थिताविष व्यवहारमात्रोक्तियां सा,
१०-३-१३. स तेन विनानुपपनस्तमाक्षिपतीत्यन्यलभ्यताभित्रायेणीत । अत एव,
पिषेहीत्यादौ द्वारादिपदार्थस्यैवाध्याहारो, न तु पदस्यापि लाधवादिति भाष्टा मन्यन्ते ।
प्रकृते त्वर्थस्य पुरःस्थत्नेन नाध्याहारापेक्षापि । वस्तुतरत्वसिभवानिति समस्तं पदम् ।
तथाचासिशब्दयुक्तो भवानित्यर्थः । तयुक्तत्वं तेन व्यवहार्यमाणत्वम् । पूर्वोक्तपक्षे भवच्छव्यसंगत्यभावारुच्या पक्षान्तरमाहुः अथवेत्यादि । क्षराक्षरपुरुषोत्तमाः, आधिमौतिकादयो
वा त्रयः पुरुषाः । असीति देहरूपेण सत्वेन प्रतीयमान उक्तः । भवानिति तदभिमानित्नेन
अग्निमेण परमात्मत्वेन प्रतीतिविषय उक्तः । तेन श्रृध्युक्तसैन्धवधनदृष्टान्तन्यायोत्राभिप्रेत
इति ज्ञायते ।

मक्रुतेः पर् इत्यस्याप्रे मत्यक्षदोषस्तिवत्यादि । शुद्धन्नहात्वेन पुरुषोत्तमत्वेन च वेदनं हि विदितोऽसीत्यनेन प्रतिज्ञातम् । असि भवानितिन्यवहारश्च प्रत्यक्षविषय एव भ-वति । एवं सत्युक्तन्यवहारविषयस्यैव प्रभोरुक्तरूपत्वं सिध्यतीति तत्परिहार इत्यर्थः ।

ननु ज्ञातत्वे प्रामाणिके सत्युक्तदोषपरिहारः । तन्च न वक्तुं शक्यम् , दोषत्वा-दित्यत आहुः ज्ञातत्वेति । भवत्पुरुषपदाभ्यां पूर्वे तथोक्तत्वादलोकिकचक्षुस्तत्सामर्ध्यस्य-पेणापि स्वयमेव हरि: प्रकटो जात इति स्वस्य ज्ञीनं यथा न विरोधि तथा वस्रुदेवज्ञानम-पीत्यर्थः । 'वन्यदेव तद्विदितादथो अविदिता'दित्यादिमुतिरिप छौकिकयोस्तयोः सकाशादेव मेदमाह । अन्यथा वददचाधात इति भावः । नन्वदश्यत्वादिप्रतिपादकवेदाप्रतिपादकाद मस्यवमीप न वक्तुं शक्यमित्यत आहुः विरुद्धा इति । यद्भूपं यदा दश्यं तदेव तदेवाद-स्यमपीतीन्द्रियसामर्थ्यछक्षणेनांशेन प्रश्विच्छालक्षणेन तेन चोभयधर्मसिद्धचा बहार्त्वं न क्षतं मक्तीरपर्थः ।

स एवं स्वमकृत्येत्यत्र आधिदैविकस्वभावेनेत्यादि । लीलौपियकपदार्थाना-मलौकिकत्वेन लौकिक्या प्रकृत्या न तत्सृष्टिः सम्भवतीति तथोक्तम् । अ-न्यथा स्वपदानर्थक्यमिति भावः ।

त्वयीश्वर इत्यत्र, आवरोधे ईश्वरत्वनहात्वलक्षणं हेतुद्रयमुक्तं तृतीये पादे । चतुर्थेऽपि द्वितीयकोटचुपिश्वितिनं प्रामाणिक्यतोऽपि न विरोध इति हेत्वर०-१-१९. -तरमुक्तमिति, किञ्चत्यादिना व्याख्यातम् । अन्यथा त्विवरोधः पूर्वेणोक्त
प्रमेत्यप्रे तच्छङ्कयोपचारोक्तिः शश्रृश्वक्षमिया प्रल्यनमनुहरेत् । वस्तुतरत्, ननु सांख्यादिषु
गुणानामेव कर्तृत्वमुच्यते, इत्यत आह स्वदाश्रयस्वादिति । त्वमेवाश्रयो येषां तादशत्वाद्गुणानां त्विष्ठिष्ठं कर्तृत्वं तेषुपचर्यत इत्यर्थोभिप्रेत इति क्षेयम् ।

देवकीस्तुतितात्पर्योक्तो, इदानीं मारण इत्यादि । युद्धे भगवतेव तन्मारणसम्भ-वेऽपि पूर्वमुद्यतायुधेन बाला मारिता इत्यधुनापि तादशतदर्शनं पूर्वज्ञानसदृशम् । १०-३-२३: तथाच तन्मात्रेणेव तथेत्यर्थः । अन्यश्रेति । जन्माज्ञानाभाषे प्राणास्थितिरेव स्यादित्यर्थः । न सिध्येदिति पाठे प्रथमः पक्षो रक्षा ।

१०-३-२५. व्यक्तेऽव्यक्तिमत्यत्र पुरुषोत्तमाभिन्न इति । पुरुषोत्तमचरणात्मक इत्यर्थः । त्वत्यवाञ्जं भारयेत्यत्र, ननृक्तपलायनविशिष्टस्य साक्षाद्भगवण्चरणप्राप्तिर्न संभ-१०-३-२७. वत्यतोनुपपत्रमिद्मित्याशङ्कःच तत्तात्पर्यमाहुः सत्सङ्गो भागवतं चेत्यादिना । स त्वं घोरादित्यत्र, इदानीं भारणे वेत्यादि । रक्षाप्रार्थनेति शेषः । अ-स्मन् पक्षे रूपानुपत्तेहारातिरिक्तवाधकाभावात्तत् कृत्वान्यत्र स्थेयमिति मावः । एतदेवोक्तम्, अनुपसंहार इत्यादिना । अन्यतरेति । इदानीमेव मारणं लोके चैतद्रपदर्शनमित्येतयोरन्यतरस्य तथात्वायेत्यर्थः । इदानीममारणमन्यत्र गमनं च मध्यमः पक्षः । एवं सत्यपि यदि तममार्यावत्त्ववान्यत्र गतिभैवति तदा स्वतस्तन्मारणात्रि-ष्विभीवतीति, तथापि दोषानिष्ठत्तिरित्याहुः मध्यमपक्षे स्वत इत्यादिना । तेन जनमा- ज्ञानस्यावस्यकत्वसुक्तं भवति ।

शङ्सचकेत्यत्र यद्यपीति । केचिदेवा अपि चतुर्भुजा भवन्तीति तादृशे रूपे दे-वानां नालौकिकत्वेन भानम् । इतरेषां तु भवतीति तथा । तादृशमपीति । १७-३-३०: उपसंद्वतालौकिकप्रभं चतुर्भुजाकारमात्रमपीत्यर्थः । रूपं चेदमित्यनेन

१. आधिदैविकादिश्रितयं मू, पा, । २. प्रपत्ति मू, पा, ।

३ स्त्रानमिति पाठः ।

486

कंसादीनामदर्शनं प्रार्थितम् । अतं एवं, मांसदशामित्युक्तम् । अनेन तु तदेदर्शनेऽपि मनुष्यमात्रस्य तथा दर्शनं नास्मद्भितमिति तदभावः प्रार्थितोःतो नान्यतरवैयर्थं शङ्करी-यम् । किञ्च, यदाप्यावेनैव द्वितीयचारितार्थ्यं भवति, तथापि रूपपदमात्रं ध्यानिधाण्यपदं च श्रुत्वा सवीरोन तिरोधानं हरिमी करोत्विति विशेषप्रार्थनं द्वितीयं कृतमिति ज्ञेयम् ।

त्वमेवेत्यत्र. भगवदक्तवाक्यसंख्यातात्वर्यमाहः चतुर्दशेति । पूर्णत्रहाणो देवकी-पुत्रत्वं न प्रमाणसिद्धमिति भ्रमाभावाय सर्वा अपि विद्या अत्र प्रमाणानीति जापनाय तत्समानसंख्येर्वाक्येर्भगवतोक्तिमत्यर्थः । प्रमाणस्य मावः प्रामाण्यं प्रमाणत्वमिति यावत् । तद्रथैमित्यर्थः । नच संख्याया अपि ताल्पर्यवस्वे प्रभाणाभाव इति वाच्यम् । श्रतिसिद्धत्वात् । तथा हि । 'वैश्वानरं द्वादशकपाछं निर्विपेत् , पुत्रे जाते यद-ष्ट्राकपालो भवति, गायन्यैवैनं ब्रह्मवर्चसेन पुनाति, यन्नवकपालिखन्तैवास्मिस्तेजो द्याति, यदशक्षालो विराजिवारिमञ्जाधं द्याति, यदेकादशक्षालक्षिण्डभैवारिमनिन्दियं द्याति, यहादशक्यालो जगत्यैवारिमन् पराून दधाती श्रुतौ कपाछेषु हादशसंख्याविधानतात्पर्य तदवयवभृतसंख्याफलोक्त्या निरूपितम् । तत्त्वतंसंख्यायास्तत्त्वत्रकसाधकत्वोक्तेरपि तत्तत्फल-संख्यासजातीयत्वमेव प्रयोजकमिति होयम । 'अष्ठाक्षरा गायत्री र तेजसिवृत्, दशाक्षरा विराडकं विराट्, एकादशाक्षरा त्रिण्डुप्, द्वादशाक्षरा जगती, जागताः पशव' इतिश्रुतिभ्य: । नन सकृत्पूर्त्रत्वेपि वरवावयसत्यत्वे वारत्रयं तथात्वं कुत इत्यत आहुः त्रिगुणमित्यादि । लौकिकमेक्गुणं, दिगुणं वैदिकं, भगवदीयं त्रिगुणमतः सर्वाधिकमिहोक्तमिहैव फलित चेत्तदा सत्यं भवति । वैदिकं तु जन्मान्तरेऽि फलतीति तथा । भगवद्क्तं त्वामोक्षं यावन्ति जन्मानि तेषु सर्वेष्ट्रेष फलतीःयेतदेवैकगुणलादिकं तेषु ।

अजुङ्ग्रास्येत्यत्र । ननु प्रीतिसेवनार्थत्वाञ्जुपेरनयोः प्रीतिसत्त्वाद्जुष्टत्वं 8 कथमि-तिचेत् । सत्यम् । तथापि द्वितीयमर्थमादाय तथोक्तिभित्याहः सेवा न ब-१०-३-३९. तेतीति । नन्यजुष्टले<sup>४</sup>ऽनपत्यत्वं प्राप्तमेनेति कथनं तस्य किंप्रयोजनकमि-त्याशङ्ख तत्तात्पर्यमाहः वैदिकेनापीति । अलौकिकप्रकारकतिविषेधार्थकं तदित्यर्थः । अजुष्टेत्यादिविशेषणतात्पर्याणि रागस्येत्यादिना क्रमेणोक्तानि । ननु मोक्षाधिकविवक्षि-तलीलाऽम्ताव्यिफलके मोक्षावरणपूर्वकहरिसदशपुत्रवरणे मायामोहस्य हेतुस्वोक्तिमीक्तमा-शैविरुद्धा. मोक्षस्य चैवमाधिवयं भवेदित्यत आहु: इयं विशेषमायैत्यादि । तर्हि मद्नु-प्रहातन वनाथ इति वनतुं युक्तं, न त्वेविभिति चेद्, न । अनवनोधात् । प्रकटे भगवति

ज्ञांनराकेरिप प्रकटलेऽपि ब्रह्मलेन भगवत्वादिना च ज्ञानाभावो यः स न मोहमृते । तथा ज्ञानं च लीलारसिवरोधीति न तथा ज्ञापनम् । नन्वयमप्यनुग्रहादेवेतिचेन्ननु मोहो-ऽप्यनुप्रहादेवेति बुद्धचस्व । तथाप्येवंविघेऽर्थे मोहोक्तिः कथं भक्तमनोरमा भवेत् । इत्थम् । अचिन्त्यानन्तराकेभीगवतो नियतकार्या हि ताः सर्वा छीला अप्यनेकविधाः। एवं सति यान्तरङ्गलीलायामेवाधिकृता सा तल्लीलास्थभक्तानां मध्ये यरिमन् यादशी लीला प्रभोश्चि-कीर्षिता तिसमस्तद्पयोगिपदार्थेष्वासिक्तं तदितिरिक्तविस्पृति च करोतीत्येतन्मात्रसाधम्येणे-तंच्छक्तिकार्येपि मोहत्वोक्तिः । प्रकटे प्रभौ सर्वशक्तिप्राकटचेऽपि स्वानुरूपातिरिक्तज्ञानाद्य-भावात् प्रमाणमार्गात् प्रमेयमार्गोतिविलक्षणो बलिष्ठश्चेति ज्ञापनाय च । अत एव, 'न न्य-वर्तन्त मोहिता' इति वक्ष्यते । न हि तत्रामोह उत्तम इति वक्तुं शक्यम् । निवृत्तिहेतु-त्वात् । यथा यथैतन्मोहाधिवयं तथा तथा पुष्टिमार्गे भावप्राचुर्यभिति ज्ञेयम् । अत एव गोविन्दापहतः भवेनैवानिवृत्तिसम्भवेऽपि मोहिता इत्युक्तम् । अत एव भगवन्मायावाच-कण्दयोरसमासः । दास्यभावात् पितृत्वादिभावस्य न्यूनत्वात् । यदा, 'समो भशकेने'ति श्रतेभगवतः सर्वसम्त्वेषि भगवत्समत्वं नान्यस्यास्तीति तादकुपुत्रवर्णं मोहकार्यमिति त-श्रोक्ति: । वस्तुतस्तु 'अपवर्ग न वनाथे' इत्येतावतैव चारितार्थ्येपि 'म' इति यदुक्तं तेन पुरुषोत्तमसम्बन्धा मक्तिमार्गीयो दारयरूपो योपवर्गः स उच्यते । तथ्य सर्वाधिकत्वातद्वन-रणं मोहादेवेति तथा । ननु तदवरणोक्तिप्रयोजनं न पश्यामः । तया विनापि प्रकृतार्थी-पपत्तेः । उच्यते । भगवद् चनैरुक्तप्रकारकस्वरूपदर्शनेन च सर्वार्थतत्वज्ञानमभूदित्येवम्भू-तासमल्केशेनाविर्भृतो भगवान् दास्यमेव कुतो न दत्तवानित्याशङ्काभावायैतदुक्तम् । अन्नायं भावः । कामदिःसयेतिवचनान्नियतेच्छयैवाविर्भाव इति भवदकाभितं खतो न देयम् । अ पवर्गे च भवतोः कामो नाभूदिति तथेति ज्ञापयितुं तदुक्तिः । तथापि परमकृपाछरेवं कुतः कृतवानिति शङ्का तु, एवं सति या तरङ्गेत्यादिना प्रागेव निरस्ता । एतेनैव कामदित्सयेति वाक्यादेवाकाभितादानस्य प्राप्तेः कामाभावस्य च स्वतः सिद्धत्वात्तदनुवादः किमर्थ इत्याश-क्कापि निरस्ता क्वेया । कामाभावहेतोर्मोहस्यापि निरूपणात् । अन्यथा मोहनमेव कुतः कृतवानिति शङ्का <sup>१</sup>तिष्ठेदेवेति । किञ्च, 'स्वर्गापवर्गैनरकेष्वपि तुल्यार्थदर्शिन' इति वाक्या-त्रिरयतुल्यत्वं यस्मिन् मगवत्परा मन्यन्ते तस्यापवर्गस्यावरणं भक्तानां मायामोहकार्यमिति कथं वक्तं शक्यम्, अतो यथोक्त एवार्थो ज्ञेयः ।

युवां मामित्यत्र, यदि भक्त्यङ्गत्वेन ज्ञानं नोध्येत, किन्तु स्वातः व्येण, तदा यथाकथित्रत् स्नेहमात्रेण निरोधपदार्थसिद्धरिसन् स्कन्धे ज्ञानमुच्यमानमे-१० ३-४५. तदर्थाऽसङ्गत्यात्र प्रवेशमरुभमानं वाक्यमेदापादकं भवेदित्याहुः अन्यया बोधांश इत्यादि ।

१. तहर्शने इत्यपि पाठः । परं सोऽपपाठ एव । २. गायत्री । म. पा. ।

४. जुष्टतस्वे मृ. पा. । ३. जुष्टतस्वं मू.. पा, ।

१. तिष्ठेतैव मृ. पा. |

इत्युक्त्वासीद्धरिस्तुव्जीमित्यस्य विवरणे, अत्र आत्मपदेन इदमाकूतम्। य-थात्मा अविकृतो नित्यः शुद्धः तद्र्पस्तथेयं मायाधुक्तगुणविशिष्टा । अत एव १०-३.४६. १ तादशगुणविशिष्टलीलायाः प्रत्यायिकाः, नासत्पदार्थस्य । संसारहेतुभूता माया यथा जीवस्य स्वरूपं विस्मारियत्वा प्रापश्चिकविषयासर्ति जनयत्येवमियमपि भक्तानां स्वरच-रूपविरमृतिं भगवदासिक्तं च जनयतीत्येतावद्धर्मसाम्येनास्यामपि मायाशब्दप्रयोगः । वस्तुतस्तु यथाऽन्ये छीछोपयोगिनो गोपीगोपादय आनन्दरूपा एविनयमपीति ज्ञापनायात्मपदम । अन्यथा पुरुषोत्तमवाचिभगवत्पदाव्यवहितोक्त्यैव मायाया भगवदीयत्वप्राप्तेरात्मपदं व्यर्थे स्यात्। एवं सति, 'प्रकाशाश्रयवद्या तेजस्त्वा'दिति न्यायेन भगवद्यस्वादत्र कर्मधारयो-प्यभिप्रेत इति ज्ञेयम् । तथाचेदं पदं सर्वत्रानुषज्यते । तथाहि । अत्र लीलार्थे भगवता तौ पितृत्वेनाङ्गीकृताविति भगवच्छवत्यैव तयोस्तथाविभीवः । अन्यथा निषेकजननाधमावेन तयोस्तयात्वमुख्यमानं बाधितं स्यात् । एतदेवाह् आत्ममायया पित्रोरिति । नतु 'एतव्वां दर्शितं रूप'मिति वाक्यात् पूर्वरूपदर्शन एव भगवदिन्छाया उक्तत्वाद्, 'नान्यथा मद्भव ज्ञान'भिति वाक्यादर्शनस्यानन्यलभ्यत्वान्चैतद्रक्षपद्र्शनं कथमेत्रयोरत आह आत्ममा-यया सम्पन्यतोरिति । एतेन चक्षुरसामध्येनादृश्यत्वं सूचितम् । अतिशयेनोपकान्तका-योपयोगित्वं हि सम्यवत्वम् । तेन पूर्वमीश्वश्र्वेन जानतोर्छीरुपयोगिमायाकरणकदर्शने सम्यव्तवं स्वप्तत्वेनापि दर्शनं क्षेयम् । तथैय छीछायाः करिष्यमाणत्वात्, पित्रोरितिवच-नाच । यहा, लोकिकभावे सत्येव लीलोपपत्तिरिति दर्शने लीलोपयोगिमायाकरणत्वनिरू-पणेन पितृत्वोवत्या च पत्रत्वज्ञानं प्राप्तमेव । तच न केवलं, किन्त्वोत्वरत्वानुसन्धानसहि-तमिति तदेव सम्यवत्वम् । 'युवां मां पुत्रभावेन बहाभावेन चे'ति भगवद् चनात् । अथवो-क्तरूपमायाकरणकृदर्शने तदिरुदाविषयकत्वमेव सम्यक्त्वम् । तथाच ब्रह्मभावस्य छोछाविरो-धिलेन तद्रहितं स्वरमाद्रत्पन्न इत्येव ज्ञानं सम्यग्दर्शनम् । एवं सति तया पश्यतोस्तयोः परं प्राकृतः शिशुर्वभूवेति तद्शीनप्रकारकथनम् । वस्तुतस्तु भगवान् षड्गुणसम्पनः परमकाष्टा-पन: शुद्रमहारूप एव यः शिशुः शिशुरूपः स सबस्तिरिमनेव क्षण आसीद् दृष्टः प्रकटो द्या जात इति योजना । तत्राभवद् भगवान् न्यासपुत्र इत्यत्रेवात्राप्यासोदिति पदस्य नोत्पत्तिरर्थः, जातो हि वालो रोदिति । तब द्वाःस्थजागरणहेतुरिति तूर्णी तथासीत् । अपरोक्षतेप्य-हों किकत्वेन ज्ञानाभावात सें।ऽशः परोक्ष एवेति छिट्प्रयोगः । अपरं च । इह हि तत्तत्क्षण-सम्बन्धित्वेनोच्यमानापि सर्वा लीला तथाभूतैव शुद्धब्रहाधर्मरूपा निस्यैवेति, 'कृतागसं त्रं मितिरलोकोक्तरूपवनालादिसहितरिश्युरूपस्यापि शुद्धमहात्वाद्यथाश्रुतेपि न काप्यनुपपत्तिः ।

तच्छ्छोकोक्तरूपरयैव, नचान्तरित्यादिना शुद्धश्रक्षत्वमध्रे शुकेनोक्तमिति न काचिच्छङ्कात्र । छोलाया निरोधार्थत्वाद् यथैव <sup>१</sup>सम्भवति तथैव करोतीति न प्राकृतानुकरणलीलायां काचि-न्च्यूनता । प्रत्युत भक्तार्थे २ एवमपि करोतीत्यद्भुतमाहात्यस्यापकिरित्येतत्सर्वे हिंद कृत्वा स्वरचैव सर्वभवनसामर्थ्येन तथा कृतवानित्याद्युक्तमिति ज्ञेयम् । अत एव 'वबन्ध प्राकृतं यथे'ति प्राकृतदृष्टाःत उक्तोऽग्रे । अथवा <sup>अ</sup>शेषे इदं सूत्रं शेषाधिकारकाण्प्रत्ययाःतोत्र प्रकृ-तिशन्तः । तेन यथा चक्षुषा प्राप्तं रूपं चाक्षुषितित्यादिशन्दास्तथायमपीति प्रकृत्या प्राप्तः माक्रत इत्यर्थः सम्पर्धते । लौकिकालौकिकमेदेन हि दिविधा जीवाः । तेषां प्रकृतिरिप तथा । तथाच, 'मञ्जानामशनि'रितिरलोकोक्तरीतिवद्लौकिकप्रकृतिभिरलौकित्वेन प्राधी, छोकिकप्रकृतिभिर्क्षेकिकत्वेनेत्येतादशो, वस्तुतरत्वछोकिक एव शिशुर्वभूवेत्यर्थ: सम्पवते । भत्र छौकिकव्यवहारोपयोगि ज्ञानं छौकिकं, तदन्तरतया। शास्त्रीयं ज्ञानमछौकिकम्, तद-न्तरतथेखुच्यन्ते । तेन नन्दादीनां लौकिकत्येन भानेपि लीलाया अलौकिकत्वात्तन्मध्यपा-तिलेन तज्ज्ञानादीनां न लौकिकत्वम् । तेषां पुत्रत्वादिलेन ज्ञानं शास्त्रेणानुद्यते परं, न तु विधीयत इति <sup>४</sup>शास्त्रशीतिमपेक्ष्य छौकिकत्वमुच्यते । नैतावता काचिन्न्यूनतात्र । लीलाखेनालीकिकत्वमुक्तमेव । यदा, प्रथमस्कन्धे भीष्मोक्ती, 'प्रकृतिमगन् किल यस्य गोपवष्व' इत्यन्नेवात्रापि प्रकृतिशब्दो भगवत्तवस्त्रपवाची । तथाच पूर्ववस् प्रकृत्या स्वरूपेणैव <sup>प</sup>प्राद्धः । तथा, 'न तत्र सूर्यो भाती'त्यादिश्रतिमिः, 'नाहं वेदैं'रित्यादिस्मृतिभिश्चेत्तरसाघन-निषेधाच्छूत्यन्तरे च, 'नायमात्मा प्रवचनेन छभ्य' इत्यादिनेतरसाधननिषेधपूर्वकं, 'यमेवैष ष्टुणुते तेन लभ्य' इत्यादिन। भगवतैन भगवाल्यम्य इति निरूप्यते । रतथाचैतादशञ्जद्वब्रह्म-रूपो लोकषेदप्रसिद्धः पुरुषोत्तमः शिशुर्वभूवेत्यर्थः । तयोः सम्पश्यसीरेव तथाकरणे उपपत्ति-माहः लौकिकज्ञानेत्यादिना । सामध्येष्ट्य सामध्येष्टकटनस्येत्यर्थः । इदमत्राकृतम । अनेनैव रूपेणाधुनैव कंसं मारियत्वा सर्वसमाधानं कर्तुं सामध्यें सत्यपि यद्रपाःतरप्रकटनं तत् 'समुद्धिजे भवदेतोरधीरधी'रित्यादिवाक्यैकैकिकरित्यैव रनेहातिशयो ज्ञायते । येन भगवतः कंसाभिमुखल्बमात्रेपि प्राणापगमो भवेत् । छोकविद्वेषमिया रूपोपसंहारप्रार्थनेनापि छोकिकरीत्येव स ज्ञाप्यते मातुः । पितुरतु पूर्णमाहात्यज्ञानवरवेनोक्तराङ्काभावेप्यनेनैव रूपेण अधुनैव कंसमारणे भक्तदुःखनिवृत्तौ सत्यां, स्थितौ प्रयोजनाभावादरमाकं पुनर्दरीनं त भविष्यति चेन प्राणस्थितिर्भविष्यतीत्यभिप्रायेण तदवृत्तान्तकथन।देतदूषोपसंहारोन्यभा-

a. ताहग् मू. पा. I

स भवति मृ. पा. । २. भक्तार्थमृ. पा. । ३. शेषे इदं सूत्रिप्तिति मूळे टिप्पणम् ।
 स. साक्षीय मृ. पा. । ५. माझाः तथा । सृ. पा. । ६. तथा चैताश्वाः मृ. पा. ।

७. प्राप्यते मृ. पा. ।

धुना गमनमभिष्रेतिमिति ज्ञायते । अन्यथा माहात्म्यज्ञानवस्त्वेन सर्वज्ञतामपि प्रभोर्जानातीति न तिनवेदयेत् । तथाच तदा तदर्शनसत्वोक्स्या तज्ज्ञानस्योक्तरूपस्य हेतुत्वं सूर्यत इति युक्तं तथात्वमिति ।

सतश्च भौरितित्यत्र । सर्वमोहनस्वमावायास्तस्या आविभावि वसुदेवे तथात्वं कृतो नेत्याराङ्कय तिन्वाराणाय, मगवत्प्रचोदित इतिपदतात्पर्यमाहुः साधार्-१०-३-४७. णमोहस्येति । भगवता गोकुळे स्वनयनार्थं ततः कन्यायाश्चानयनार्थं स प्रेरित इत्येतावित कार्ये भगवः ज्ञानसवत्येव व्याप्त इति योगमायाजनितसर्वसाधारणमोहस्य निवर्तकमुक्तरूपं ज्ञानमिति तथेत्यर्थः । यथान्यः कश्चिष्यां गण्डम् पद्म्यां शमेश्च गण्डित स्वचात्रुर्येण, तथेव वसुदेवोपीति ज्ञाने साधारणत्यम् । अन्यया गोपाला माण्डीरिम-वायमपि गोकुछं प्रापितः स्यात् । यदा, भगविद्वपयकज्ञानतारतम्येन मोहापगमतारतम्य-मिति भगवति छोकसाधारणं ज्ञानमधुनास्यास्तीति ताद्यक्षमोहोप्यपगत इति तथेत्यर्थः । तान्वान् वाद्योपि वन्यो निवर्तत इत्याहुः कपाटोव्घाटनं चेति । तदा देवकीत्यादि । दश्नैन हि मोहाभावः । समानकाल्ये जन्मनो दश्नीक्षणे मोह एव मवेदित्यर्थः ।

#### इति तृतीयाध्यायः।

चतुर्याध्यायोक्तिसन्दर्भे, अनिमिक्त<sup>२</sup> इति । भक्तदुःसामावादित्वर्यः । द्वा-पने इति । मायाकृतरोदनेन स्वज्ञापनम् । ततो गृहपालकृतवालजनमञ्जापनं च कसे । एते उमे अपि तयेश्यर्थः । ततोपीति । एतदुभयज्ञापनानन्तरं, 'यत्र क वा जात' इति मायाकृतं भगवज्जन्मज्ञापनं, कंसकृतज्ञापनं च मन्त्रिषु । एते उमे आपि दुःखसुस्तरे इत्यर्थः । न चान्ययेति । मायामोहं विनेत्यर्थः । ननु धर्मस्यापनहेतो-र्मगवदवतारस्य तनाशहेतुत्वं कथमुन्यते । 'जातः स्तर्स्व तवान्तकृद्, यत्र क वे'ति वाक्य-अवणेनैवानिर्दशान्तिदेशांश्विस्यादिमन्त्रणस्य जातस्वादित्यत आहुः तामसपश्चक्त इति । तामसाश्च त इति । तद्रताः पश्वादय इत्यर्थः । एवमपि कण्टकन्यायेन धर्मप्रतिपक्षदूरी-कर्णं युक्तमिति भावः । पश्चादिति । तमःकार्यनिवृतेः पश्चाजातो धर्मस्त्यथेत्यर्थः ।

सुवि भेगानीत्यत्र । ननु 'मुवि भौमानि यथा यात्यपयान्ति तथात्मा न याति नापयाती'त्येतावतैव वाच्योऽथै: सम्पवत इत्यन्यानि पदानि व्यर्थानि । किस्र, र० ४ १९. यथा भूर्ने विकियत इति द्वितीयो दृष्टान्तो वाधितः । भौमानां मृविकारत्वा-दित्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः सुवि भोगानि भित्त्यानीत्यादि । मुवि भौगानि भित्त्यान

दीनि यथा यान्त्यपयान्ति च । भूतान्यबादीनि च यान्त्यपयान्ति । आत्मा त्वेतेषु भूतेषु विधमान एव न तथा । न याति नापयातीत्यर्थः । एतेन भृतानीतिपदस्यात्मनि सम्बन्धे प्रकार उक्त: । यद्य येवरपि भूतपद मेते वित्यादिपदानि च न सार्थकानि भवन्ति, तथापि तेषु विद्यमामस्यापि तद्धर्मासंबन्धकथनात्तथात्वम् । अन्यथैतदर्थाप्राप्तेः । दृष्टान्त एवेति । दृष्टान्तिनिरूपकवावये भूतपदस्यापि प्रवेश उक्त इत्यर्थः । अतः परं, यथा भूरिति दृष्टान्तं विवृष्यन्ति यथा पहिरित्यादिना । भौमानि यदा विकियन्ते तदा तेभ्यो वहि: स्थिता स्थूला भूर्न विकियते, तथैतेष्वन्तस्थित आत्मापि तथा। एवं सति तथैतेष्वित्यस्यावृत्तिः कार्या । तदेतदुक्तं, तथैतेष्विति भिन्नवाक्यमित्यनेन । अस्मिन्नेव पक्षे, प्रतिष्वत्यार दिपदानि प्रकारान्तरेण व्याकुर्वन्ति एतेषु मनुष्यदेहेष्वपीत्यादिना । यथा बहि:-स्थिता भूमेनुष्यदेहेपूरपधमानेषु न विकियते तथात्मापीत्यर्थः । अग्रे तूक्तेऽर्थे प्रमाणमुक्तमेते च्वित्यादिना । अथ प्रकारान्तरेणार्थमाहुः वर्षाकान्छेत्यादिना । एतेषु तृणादिपूर्वमानेषु यथा भूविकियते, न तथा तदन्तर्गत आत्मेत्यर्थः । व्यक्तिरेकेऽत्र हण्टान्तः । थः १थिव्यां तिष्टन् पृथिवीमन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीर'मिति श्रुते: पृथिव्यन्तर्गतोऽभिमान्या-त्मारतीति मन्तव्यम् । विपक्षे बाधकमाहुः अन्ययेति । एकतृणरूपेण एकस्यात्मनो विकृतौ सत्यां निरवयवलेनांशमेदस्य वक्तमशक्यत्वाद हितीयादिषु तेषु भिन्नो भिन्न आत्माङ्गीकार्थः स्यादित्येकस्मिन् पृथिवीरुक्षणशरीरेऽनन्ता आत्मानः कत्पनीयाः स्युरित्यर्थः । अधिष्ठात्र्य ् इति । व्यगादिगोङकेषु होमादीनामिन्दियाणामोषच्यादयो देवताः शरीरामिमान्यात्मनः सकाशाद भिना इत्यर्थः । इति श्रीजन्ममकरणश्रीटिप्पणी समाप्ता

इति चतुर्याध्यायः ।

दर्शनक्षणे इति पाठः मूलस्यः । प्रथमाद्दतः 'लक्षणे लक्षणो वे'ति टिप्पणे निर्देकम् ।

२, अनिभित्तत मृ, पा. ।